Université.
Ca’Fos_can
Venezia

Corso di Dottorato di ricerca

in Storia delle Arti
ciclo XXXIV

Tesi di Ricerca
in cotutela con Aix-Marseille Université

Architettura medievale armena e
italiana: un approccio comparativo.
Analisi storiografica e rielaborazione

metodologica.
SSD: L-ART/01

Coordinatore del Dottorato
prof. Pier Mario Vescovo

Supervisore
prof. Stefano Riccioni

Supervisore cotutela
prof. Patrick Donabédian

Dottorando
Beatrice Spampinato
Matricola 861083



Indice

INtrOAUZIONE. . .. oo e e e, 1
It oAU Ot ON . ..o 10
Parte Prima. ... .. .o e 20

Per una storiografia dell’architettura armena in Italia

1. 1914 — 1919: un primo sguardo mediato all’architettura armena

1. Giovanni Teresio Rivoira (1849-1919) ..o, 21
1.1 I1 primo volume de Le origini ¢ la storiografia italo-francese............................ 23
1.2 RivOIra € StrzyZOWSKI. . .....uouiiniit it 30
1.3 1l secondo volume de Le origini: una storia gia SCritta...........cevvvvuierinnennnennnn. 36
1.4 Architettura Musulmana e le «fabbriche religiose dell’ Armenia»........................ 39
1.5 Lereditd di RIVOITa. . ..ouiei e 52

2. L’architettura armena tra propaganda e divulgazione...................coeeiiiiiiinnn.. 56

I1. La geografia dell’arte durante il ventennio fascista

1. Pietro Toesca e I’architettura armena. ... ........c..coeieiiiiiiiiiiiii i, 65
2. L’Armenia nell’ Enciclopedia Italiana. ......................ccccuiiiiiiiiiiiiiiiiieaannn, 71
3. La colonna come paradigma di romanita di ogni tempo e luogo.......................... 79
4. Roma, Bisanzio e I’ Armenia: una topografia teoretica ufficiale........................... 86

I1I. Il silenzio del dopoguerra
1. L’ombra di Strzygowski sull’ Armenia: un’arte che non € né centro, né periferia........ 98

IV. Le campagne di studio e I’Armenia sovietica: dagli anni Sessanta ai primi anni
Novanta

1. Un progetto unico sotto il nome di Armen Zarian................cooeeiuiiiiiiiininnannnn. 108
2. Scelte metodologiche e linee di ricerca all’Universita di Roma......................... 118
3. Alpago Novello: le scelte metodologiche e linee di ricerca tra Milano e Venezia...... 129

Parteseconda........... ... e 13T
Analisi di un caso di comparativismo

I. Da Rivoira alla Global Art History

1. Storia dell’architettura armena e i sistemi gnoseologici dell’antropologia............. 138
2. Le geografie dell’architettura armena................coovvviiiiiiiiiiiiieieieaeennn 145
3. Dalla geografia nomotetica alla geostoria transculturale................................. 152
3.1 Il misconoscimento di un centro e di una periferia...............ccoeveiiinnneennn... 160
3.2 Eterocronia e incommenusrabilitd. ... 161
3.3 Transculturalita. ... ..o 164

4. L’approccio transculturale 0. .......c.vuiiniiiiii i 166



II. La narrativa storiografica e il rapporto con le immagini

1. Dalla calcografia alla fotografia: continuita di ripresa dell’architettura armena........ 169
2. Il terzo occhio di Alpago Novello........oouiveiiiiiiii e, 176
Parte terza............ crreerreeenneeen. 184

Architettura bagratide armena e romanico pisano: un caso di convergenza?

I. Le superfici murarie di Ani come spazio di incontro tra culture

1. Continuita insediative sull’altopiano di Ani.............ccoviiiiiiiiiiiiiiii e, 185
2. Isistemi difensivi delle mura di Smbat..............coooiiiiiiiiiii 189
2.1 Croci, iscrizioni € geometrismi di pietra..........cooeveiiiiiiiiiiiiiiiiiinee, 192
2.2 ANIMall @StrOlO@ICT. ...ttt e e e e 197
3. Il messaggio mediato dall’ornamento sull’architettura sacra di Ani..................... 208
3.1 Il significato politico del classiCo.........o.vviiiuiiiiiiii e, 213
3.2 Il messaggio salvifico della Gerusalemme Celeste..............c..oocvviiiiiiiiin. 217
3.3 Armonia e ordine per un controllo Percettivo........oovvvviviiiiiiiiiiiiinienienannn. 221
4. Un linguaggio popolare diffuso e la deriva storiografica ‘populista’................... 224

I1. Le facciate delle chiese pisane come spazio di incontro tra culture

1. Una Cattedrale per 1a Civitas..........o.ovuiieiiiii i e 227
2. L’evocazione del classico e il trionfo sull’Oriente nei testi scritti.................c....... 231
3. L’evocazione del classico e la convivenza con 1’Oriente nel linguaggio visivo........ 237
4. Un linguaggio popolare inclusivo e la lettura imperialista...............c.cooooeiinin.. 245
IIL. I risultati del comparativiSmo. ..., 249
ConCIUSIONI. ... e 252
ConCIUSIONS. ... 257
Bibliografia. ... ... 262

Repertorio fotografico......... ... 313



Nota sui sistemi di traslitterazione adottati.

Per I’armeno ¢ stato adottato il sistema Hibschmann-Meillet-Benveniste.
Per il georgiano ¢ stato adottato il sistema ISO 9984.
Per il russo ¢ stata adottata la traslitterazione scientifica.



Introduzione

I1 confronto tra 1’architettura armena medievale e quella italiana si legge gia nelle
prime descrizioni dell’Armenia redatte dai viaggiatori ed esploratori europei tra la fine
dell’Ottocento e i primi anni del Novecento. E proprio dell’indole di ogni viaggiatore
elaborare continui confronti tra le culture che si vanno scoprendo e quella di
appartenenza, cosi da mettere a punto piu facilmente un giudizio di valore sul folklore, lo
stile di vita, il paesaggio, la lingua e le arti dell’“altro’; utilizzando come termine di
paragone la propria cultura di appartenenza, il giudizio nei confronti della ‘cultura altra’
potra essere di disvalore, di valore, o ancora di parita. Laddove il viaggiatore ritrovi un
aspetto familiare in quell’‘altrove’, lo strumento di cui dispone per analizzare
quell’identita ¢ il metodo comparativo. Il lettore contemporaneo, e spesso viaggiatore a
sua volta, affascinato dalla comparazione tra la cultura di appartenenza e quella esplorata,
viene inconsciamente suggestionato dall’analogia e tende a costruire 1’immagine
dell’inconosciuto sulla base di cido che & familiare'; in questo modo si persegue, e
prosegue, una narrativa inevitabilmente accattivante nel suo comparare culture lontane
che suscitano esotismi e quella propria di chi scrive, che spesso ¢ la stessa di chi legge.
Tre sono gli strumenti che consentono al viaggiatore di trasmettere al lettore i giudizi di
valore elaborati sulla cultura visuale dell’altro: la parola, perlopit nella forma
dell’ékphrasis; 1’immagine, nella forma di vedute; la comparazione con un soggetto
familiare sia per chi scrive, che per chi leggera.

Charles Félix Marie Texier (1802-1871)% nella prima meta dell’Ottocento
fornisce un denso materiale utile ad un primo avvicinamento al patrimonio armeno®; non
si tratta piu di uno scritto odeporico ma di una missione di studio realizzata da uno
specialista di archeologia e architettura con I’intento di redigere un corpus dei monumenti
antichi e moderni della Persia e di presentare il patrimonio armeno, ancora

semisconosciuto?. Nonostante ’approccio scientifico che senz’altro distingue il suo

! Sul fenomeno della ‘descrizione del familiare’ da parte dei viaggiatori, vedi HOWARD 2000, 45-48.
2 Per una biografia di Texier, vedi da ultimo PEDONE 2013.

3 TEXIER 1842.

4 Sulla letteratura di viaggio nell’Oriente antico dal medioevo al rinascimento, vedi INVERNIZZI 2005; per
una bibliografia dei resoconti di viaggio nel Caucaso dal Seicento ai primi del Novecento, vedi MARANCI
2001, 7 nota 1; SPEAKE 2003, 199-202. A questi, si possono aggiungere i resoconti delle esplorazioni di
viaggiatori italiani, non citati poiché chiaramente meno noti a causa della piu scarsa circolazione dei testi:



lavoro da quello dei viaggiatori ed esploratori che lo precedettero, permane costante anche
nello studioso quella tendenza al confronto con il patrimonio monumentale occidentale e
con 1 valori di gusto riconosciuti dalla cultura di appartenenza. Una volta giunto presso le
rovine di Ani, Texier descrive cosi la vista:
En entrant dans cette ville, on est frappé de l'aspect grandiose que présentent les

mouvements du terrain, la ligne de montagnes qui borne I'horizon, la colline de la citadelle,

et en premier plan une belle église qui rappelle dans sa forme les basiliques de Sienne et de

Pise, construite et décorée avec un soin minutieux.’

Texier fornisce una descrizione ¢ un disegno della Cattedrale di Ani ancora
condite di un fascino per il pittoresco [figg. 1; 2] e per trasmettere un’immagine piu
fervida dell’alzato utilizza il confronto con un generico esempio di basilica toscana,
sicuramente ben nota al lettore®. Coevo a quello di Texier ¢& il volume di Karl Schnaase
(1798-1875)7, in cui si ritrova questo stesso confronto arricchito di dettagli riguardo
I’alternanza dei blocchi di tufo policromo e 1 pilastri a fascio che reggono la cupola della
Cattedrale di Ani: il riferimento pit immediato sono le chiese medievali italiane®. A
questa immaginaria trasposizione delle cattedrali peninsulari sull’altopiano anatolico, si
aggiungano poi le impressioni di Ernest Orsolle, che giunto all’interno delle mura di Ani
qualche decennio dopo Texier, cosi descrive la chiesa di Surb Grigor Abutamrenc*:

Nous arrivons a une charmante église en rotonde qui de loin nous rappelait le

baptistere de Pise ; cette église, bien conservée, est surmontée d une coupole dodécagonale,
chaque face étant ornée d’une fausse arcade encadrant une fenétre.’

CAPPELLETTI 1841; DE BIANCHI 1863; DEYROLLE 1877. Inoltre, per i resoconti di viaggio in Armenia di
veneziani tra il XIV e il XVIII secolo, vedi BELLINGERI 2021. Tra i piu celebri resoconti di viaggio
riguardanti quest’area precedenti quello di Texier e da lui stesso utilizzati durante il suo viaggio, vedi
CHARDIN 1711; PORTER 1821.

> TEXIER 1842, 94.

¢ Le considerazioni di Texier sono tutt’altro che isolate €, come nota Maranci, in questi stessi anni anche
I’archeologo Austen Henry Layard (1853) e I’esploratore William John Hamilton (1839) una volta
raggiunta I’ Armenia, rilevarono la medesima fascinazione per le chiese armene filtrata attraverso la stretta
similitudine con I’architettura gotica: «There are many interesting questions connected with this Armenian
architecture wich will deserve elucidation. From it was probably derived much that passed into the Gothic»
(LAYARD 1853, 20). Vedi MARANCT 2001, 20-30: 21, nota 35.

7 Vedi in particolare FRANKL 1960, 544-555; MARANCI 2001, 30-37.

8 «Durch den Anblick des Innern wird man noch mehr an abendlindische Bauten erinnert. Die Kuppel ruht
nédmlich auf vier, quadratisch gestellten Biindelpfeilern, die vollig wie in unseren Kirchen des Mittelalters
gegliedert sind, und aus wechselnden Lagen schwarzer und gelber Steine bestehen, wie man dhnliches im
12. u. 13. Jahrh. in Italien findet.» (SCHNAASE 1843, 271).

® ORSOLLE 1885, 84.



Questo ‘rappeller’ viene in aiuto al viaggiatore consentendo di riprodurre nella
mente del lettore, non solo le forme e le dimensioni dei monumenti caucasici, ma anche
la sensazione provata nell’approssimarsi agli alzati per poi accedere allo spazio interno
delle chiese. Attraverso la similitudine lo scrittore suggerisce al lettore un dato percettivo
che sara efficace per entrambi solo se frutto di un’esperienza condivisa. Notiamo che il
confronto con le cattedrali romaniche e gotiche pare funzionare in particolare se si guarda
all’architettura armena bagratide e georgiana bagratuni; gia Frédéric Dubois de
Montpéreux (1798-1849)!° aveva proposto questo parallelismo per rendere 1’effetto
provato durante la visita della Cattedrale bagratuni di K’ut’aisi:

Ce qui parait extraordinaire, c'est qu'en ayant adopté le plein cintre pour tout
I'édifice, on ait essayé, pour le portique et pour la porte d'entrée, de l'ogive qui, combiné

avec les doubles et triples colonnes effilées de ce que nous appelons gothique, ferait croire

qu'on est a I'entrée d'une de nos églises antiques.'!

Ad alimentare il confronto con I’architettura medievale occidentale ¢ poi lo storico
dell’architettura Auguste Choisy (1841-1909)'2, che introducendo i concetti di ‘courant’
e di ‘influence’ nel ripercorrere I’itinerario dell’arte persiana, siriaca e di quella armena'?,
trasforma quel rapporto di parita tra i due termini di paragone coinvolti nella similitudine,
in un rapporto gerarchico di disvalore dell’uno, contrapposto al valore dell’altro. Questo
approccio avra larghissimo seguito. Come vedremo, da li a poco Josef Strzygowski fara
sua la teoria di un Nordstrom che provenendo dalla Persia e poi passando per I’ Armenia
si diresse verso Occidente'®, Giovanni Teresio Rivoira accettera la possibilita di
un’‘influenza’ dell’arte armena sull’architettura romanica'’, e ancora Frédéric Macler
(1869-1938), persuaso dalla geografia disegnata da Choisy [figg. 3; 4], ne riconfermera
le linee:

Auguste Choisy, le premier, a remarqué ’affinité de I’architecture arménienne

avec I’architecture romane et il montre excellemment le chemin parcouru par I’architecture

arménienne pour arriver, en Europe, au style roman.'®

10 MARANCI 2001, 8-19.

11 DUBOIS DE MONTPEREUX 1839, 415.

12 Per un’analisi critica dell’ Histoire de I ’architecture di Choisy, vedi MANDOUL 1996; per una retrospettiva
sulla sua attivita, vedi in particolare i contributi in: GIRON — HUERTA 2009.

13 CHOISY 1899, vol. 2, 82-88.

14 STRZYGOWSKI 1918.

15 RIVOIRA 1914,

16 MACLER 1923, 52, 54.



Una delle fonti che avra piu largo seguito per lo studio della storia dell’architettura
armena ¢& inoltre il resoconto di viaggio di Harry Finnis Blosse Lynch (1862-1913)'7,
Proprio attraverso il volume di Lynch pubblicato nel 1901, iniziano a circolare le
fotografie degli alzati armeni [figg. 5; 6], fino ad allora visti attraverso le tavole di Texier
e David Grimm'®; le piante delle chiese redatte da questi ultimi rimarranno uno strumento
di riferimento ancora per gran parte del Novecento, posponendo la messa in discussione
di una documentazione redatta con tecniche obsolete, nonché compromessa da fini
letterari e dalla ricerca di suggestioni pittoresche. Lynch non compie i suoi viaggi con
I’occhio dell’architetto o dell’archeologo, ma del conoscitore piu interessato allo studio
dell’etnologia, della politica e della geografia. Le popolazioni e il paesaggio caucasico,
quasi un tutt’uno con I’architettura, erano stati oggetto di suggestive rappresentazioni
come quelle che si trovano tra le tavole di Grigorij Gagarin'® [fig. 7], ma la fotografia di
Lynch dava ora ad entrambi gli aspetti un nuovo volto. Come scrisse Artemis Ohanian in
occasione dell’esposizione delle fotografie originali di Lynch a Parigi nel 1990:

L’Orient est généralement menteur aux yeux des Occidentaux et la photographie

était un mode de témoignage irréfutable en cette fin de XIX* siécle. Elle ne savait pas encore

mentir.2’

Lynch guarda all’architettura attraverso la lente di chi ¢ prima di tutto interessato
ai diritti politici delle persone che abitano e vivono gli spazi: lo stato materiale delle chiese
armene ¢ paradigma della storia dello stesso popolo armeno®!. Il confronto con
I’architettura occidentale non trova quindi motivo nella narrazione di Lynch, che piuttosto
confronta volentieri le sfaccettature del paesaggio anatolico con la varieta di quello
europeo; per far si che il lettore ‘veda’ il paesaggio a nord del lago di Van, lo paragona

infatti ad un Mediterraneo in miniatura:

Its aptness may be recognised during the course of a walk in the neighborhood, or
from the standpoint of the rock which supports the citadel. In the north across the waters is
outspread an Italian landscape — a Vesuvius or an Etna, with their sinuous surroundings,
on an Asiatic scale.?

7LyNCH 1901, vol. 2.

18 GRIMM 1864.

19 GAGARIN 1847. Su Gagarin, vedi FOLETTI— RAKITIN 2018, 26-30.

20 OHANIAN-ACHDIIAN 1990, 7.

2l MARANCI 2001, pp. 26-27; sull’impegno politico di Lynch vedi KEVORKIAN 1990.
2 LyNCH 1901, vol. 2, 39.



I resoconti dei viaggiatori francesi, inglesi e tedeschi fin qui annoverati sono stati
utilizzati come fonti per lo studio del patrimonio armeno da parte degli storici dell’arte
italiani e ne hanno orientato alcune scelte di contenuto portanti.

In primo luogo, ¢ I’architettura, ovvero I’oggetto esclusivo di questi resoconti, a
diventare in Italia paradigma dell’arte armena in tutte le sue declinazioni; il fatto che la
letteratura sia prima di tutto francese non stona con questa attenzione al monumento:
un’esaustiva descrizione e inventariazione del patrimonio architettonico era considerato
lo strumento basilare per definire /e patrimoine di una cultura nazionale. In secondo
luogo, deriva dalla letteratura ottocentesca e piu precisamente da Choisy, I’'immagine di
uno stile armeno forzatamente inserito in una corrente che, o porta, o subisce delle
‘influenze’. In terzo luogo, si € voluto evidenziare il processo di nascita del confronto con
I’architettura medievale occidentale, perché come vedremo, questo aspetto ¢ stato il filo
rosso che ha attraversato la letteratura a venire, trovando continuita nella critica
novecentesca italiana, € non.

Recenti raccolte di contribuiti hanno coinvolto una compagine internazionale di
studiosi con I’intento di inserire il patrimonio, principalmente di Armenia, Georgia e
Albania, all’interno di un una geografia teoretica inclusiva e indipendente dalla
geopolitica contemporanea; tra questi ricordiamo: The Medieval South Caucasus: Artistic
Cultures of Albania, Armenia and Georgia®>; Ani at the Crossroads’?; Discovering the
Art of Medieval Caucasus (1801-1945)%°; Armenia between Byzantium and the Orient*®.
L’obiettivo di queste ricerche ¢ 1’inclusione del patrimonio medievale dell’ Armenia, ma
anche della Georgia e dell’ Azerbaigian, all’interno di un discorso di portata piu ampia e

non piu esclusivamente locale.

Prendendo le mosse da Medieval Armenian Architecture. Construction of Race
and Nation, in cui Christina Maranci ricolloca la fondamentale quanto discussa

personalita di Josef Strzygowski e il suo lavoro sull’architettura medievale armena?’, si &

2 FOLETTI — THUN® 2016; inoltre sui rapporti interculturali in Georgia, vedi BACCI — KAFFENBERGER —
STUDER- KARLEN 2018.

24 SKHIRTLADZE 2019.

%5 FOLETTI — RICCIONI 2018.

26 QUTTIER — HORN — LOURIE — OSTROVSKY 2020.

27 MARANCI 2001. Per una lettura critica del lavoro di Strzygowski in Die Baukunst vedi anche MARANCI
1998; MARANCI 2002; BUSCHHAUSEN — MARANCI — ZAH 2013; per un’analisi della collocazione teoretica


about:blank

assistito negli ultimi anni ad un progressivo interesse internazionale per lo studio del
patrimonio storico-artistico delle regioni del Caucaso meridionale e, parallelamente, della
storiografia occidentale sull’argomento. Se, come sembra essere, tale patrimonio era stato
dimenticato dagli storici dell’arte operanti al di fuori di un contesto di studi strettamente
armeno e georgiano, le motivazioni vanno ricercate in gran parte nella storiografia:
It is only on a historiographical basis — which allows us to understand and
deconstruct certain founding myths for studies in the last two centuries — that the fracture

between ‘domestic’ and ‘foreign’ research can overcome truisms deeply rooted in the
history of studies.?®

Cosi come nei resoconti odeporici dei viaggiatori europei, anche la storiografia
scientifica occidentale ha spesso costruito I’interesse per la storia dell’architettura armena
sulla base dei rapporti effettivi e presunti con quella occidentale®. 1l caso dell’Italia non
fa eccezione presentandosi inoltre come un termine di paragone particolarmente ambito
anche dalla storiografia armena’’.

Nel 1975 Boghos Levon Zekiyan proponeva ad un pubblico di storici dell’arte e
dell’architettura, riuniti da Adriano Alpago Novello in occasione del Primo simposio
internazionale di arte armena’', un fondamentale articolo sulle colonie armene in Italia®?.
L’articolo colpisce per la densita di informazioni sulle presenze armene nella penisola
raccolte fino a quel momento e per I’evidenza che in molte regioni d’Italia tali
testimonianze risalirebbero a prima dell’anno Mille. Partendo dal materiale d’archivio
custodito presso il Monastero dei Padri Mechitaristi dell’isola di San Lazzaro, Zekiyan
rendeva accessibili le ricchissime informazioni raccolte dal Padre Levond AliSan (1820-

1901)* per la storia degli armeni in Italia e contestualizzava la presenza di questa

comunita all’interno del panorama peninsulare, dal Medioevo all’eta moderna. Le

dell’arte armena all’interno della disciplina di Storia dell’arte medievale, vedi: MARANCI 2011a; MARANCI
2012.

28 FOLETTI — RICCIONI 2018, 12.

2% Un fenomeno simile ¢ registrabile anche per la Georgia, si pensi ai confronti con la scultura architettonica
romanica in NEUBAUER 2007.

30 CEVAHIRZEAN 1940; UTUDJIAN 1967.

3LTENT — ZEKIYAN 1978.

32 ZEKIYAN 1978.

33 11 Padre mechitarista aveva raccolto copiose informazioni storiche con la volonta di redigere una
monografia per ciascuna delle quindici regioni storiche dell’ Armenia; tra le tante ricerche di AliSan rimaste
in archivio, particolarmente importante ¢ quella relativa agli armeni in Italia e in Europa, vedi ULUHOGIAN
2004, 228-230; CONTIN 2018.



informazioni erano state riportate incrociando due criteri: quello geografico organizzato
su base regionale, e quello cronologico scandito in due finestre temporali, la prima dal VI
all’XI secolo e la seconda dal XII al XVII secolo; tale scansione &€ motivata dal fatto che
nel secondo periodo 1 rapporti si erano intensificati notevolmente per via delle Crociate,
della fondazione del Regno di Cilicia e dello sviluppo del monachesimo, con un
conseguente accumulo di un maggior numero di dati storici. Ripensando al leitmotiv delle
influenze reciproche tra D’architettura armena e D’architettura medievale italiana, il
collegamento ¢ immediato: solo un fondamento storico poteva consolidare quelle
suggestioni ormai secolari e Zekiyan forniva ad un pubblico scelto di storici dell’arte il
punto di partenza per far dialogare il dato storico con quello storico-artistico**. Le colonie
armene in Italia erano state il «ponte d’oro»>® per i rapporti tra I’Armenia e 1’Europa
occidentale e con la presentazione di questo materiale 1’autore perseguiva I’obiettivo di
collocare questi rapporti in una «visione globale e ordinata»®®, ma la vera sfida posta da
questa premessa storica era ricostruire I’effettivo impatto impresso dall’incontro tra le
due culture. La continuita di afflusso di armeni in Italia, dovuta principalmente a fattori
di natura politico-militare e religiosa, ¢ gia sufficiente a giustificare la presenza di
testimonianze materiali e di lasciti culturali reciproci, ma la richiesta specifica che veniva
rivolta agli storici dell’arte era di verificare le tante «somiglianze» per «valutare il
contributoy»®’ della cultura armena su quella italiana da un punto di vista artistico e
culturale; gli articoli degli Atti del Primo simposio internazionale ben testimoniano
I’avvenuta ricezione del lavoro di Zekiyan nell’ambito della ricerca storico-artistica’®.
Gia Dl’articolo di Maria Stella Cald Mariani contenuto in quel primo volume esponeva
pero tutte le complessita della trattazione:
Il tema del Symposium avrebbe, a rigore, richiesto I’esame di monumenti armeni
costruiti dagli Armeni per gli Armeni: ma [...] rare e discontinue sono le tracce concrete

dei loro insediamenti. Non ci sembra percio fuor di luogo avvicinare per via mediata il tema
proposto dal Symposium, attraverso la presentazione cio¢ di monumenti le cui

3% «Un motivo d’interesse del tutto particolare e strettamente connesso col tema dell’attuale Simposio €
dato dalle somiglianze, spesso accentuate, che si notano nel campo delle arti plastiche, anche in altri paesi
dell’Europa occidentale oltrecché in Italia, tra le espressioni armene e quelle occidentali.» (ZEKIYAN 1978,
804).

35 L’espressione di Abrahamean ¢ citata in ZEKIYAN 1978, 804.

36 ZEKIYAN 1978, 806.

37 ZEKIYAN 1978, 805.

38 CALO MARIANT 1978; MINUNNO COSTAGLIOLA 1978; PEPE 1978; SEMERARI MAJORANO 1978.



caratteristiche adombrano modelli, o soluzioni strutturali e ornamentali, che nell’area

caucasica trovarono precoce adozione.*’

I1 gruppo di lavoro, che si era creato nel luglio del 1975 in occasione della mostra
Architettura georgiana per lavorare proprio sul tema dei prestiti caucasici
nell’architettura pugliese, ha difficolta a far comunicare le poche ma significative fonti
storiche della presenza armena in Puglia con le similitudini storico-artistiche rilevate, ne
consegue la constatazione di una non meglio motivata «innegabile parentelan®. Le
testimonianze materiali della presenza armena in Italia, cosi come le ‘similitudini’ con
altre culture figurative, tra gli anni Ottanta e Novanta sono I’oggetto di varie altre ricerche
pubblicate per lo piu negli atti del Terzo e del Quinto simposio internazionale di arte
armena*!, nel volume Ad Limina Italiae* e negli atti del convegno Gli Armeni lungo le
strade d’Italia®. Seppure il dato storico-artistico riguardo possibili circolazioni di
modelli tra il Caucaso e il Mediterraneo torni timidamente ad emergere anche in articoli
pit recenti*¥, i risultati raggiunti dagli studi storici non consentono di provare uno
scambio di modelli e di maestranze che potrebbe giustificare storicamente il contatto
ipotizzato da numerosi storici dell’arte®. Le difficoltd emerse in quel primo articolo
redatto da Cald Mariani rimarranno quindi valide anche nei successivi studi. Le chiese
armene in Italia non hanno alcun legame stilistico e compositivo che le leghi alla
tradizione architettonica propriamente armena, mentre le chiese medievali italiane che
sembrano mostrare delle affinita con quelle armene, non sembrano aver avuto dei rapporti
storicamente dimostrabili con maestranze armene.

Dall’inventario di testimonianze epigrafiche, agiografiche e storiche risultante da
questa stagione di studi sulle presenze armene in Italia, pochissimi sono stati i casi in cui
il dato materiale ha dialogato con le fonti storiche*, senza dare perd un particolare

apporto al discorso prettamente storico-artistico. Bonardi nel 2014 concludeva il suo

39 CALO MARIANI 1978, 417.

40 CALO MARIANI 1978, 426.

41 TENT— ULUHOGIAN 1984; ZEKIYAN 1991.

42 ZEKIYAN 1996.

B Gli Armeni lungo le strade d’Italia 1998; Gli Armeni lungo le strade d’Italia 2013.

44 PIEROTTI 2014; GRIGORIAN 2015; DOMINIONI— BALIAN 2021.

4 QOltre a ZEKIYAN 1981, vedi: ZEKIYAN 1990; CASNATI 1990; la raccolta di contributi in ZEKIYAN 1996;
gli atti del convegno Gli Armeni lungo le strade d’Italia 1998 ¢ 2013; MUTAFIAN 1999; ZEKIYAN - FERRARI
2004; ORENGO 2018; e soprattutto DONABEDIAN 2022.

46 BACCI 2004; PAMBAKIAN — ZANETTI DOMINGUES 2020.



articolo sugli studi sull’architettura armena in Italia prevedendo che le ricerche future si
sarebbero indirizzate verso il tema delle colonie «fra storia sociale, urbanistica,
architettura»*’ cosi da mantenere attivo quel filone di ricerca teso tra I’ Armenia e I’Italia.
Il presente lavoro inizialmente voleva contribuire a colmare la mancata comunicazione
tra gli studi storici e quelli storico-artistici sui rapporti tra I’Italia e I’ Armenia attorno
all’anno Mille e dare una risposta a quella proposta di lavoro presentata da Zekiyan nel
1978; presto si ¢ sentita pero 1’esigenza di liberare I’indagine storico-artistica dai confini
imposti dalle poche fonti scritte per meglio indagare le motivazioni che avevano portato
gli storici dell’arte a proseguire la comparazione con 1’architettura armena comparsa in
prima battuta nei resoconti di viaggio. L’affondo storiografico ha fatto emergere aspetti
interessanti di questa narrativa stimolando una nuova prospettiva da cui guardare alla

questione.

Nelle sue nuove vesti, il presente lavoro si prefigge 1’obiettivo di esaminare la
questione dei rapporti tra 1’architettura medievale armena e quella italiana attraverso lo
studio del contesto storiografico, la riflessione sull’approccio metodologico e I’analisi di
un caso di studio comparativo. L’excursus storiografico consente di meglio
contestualizzare e indagare 1’origine della costante citazione dell’architettura armena
quale termine di paragone per |’arte romanica e gotica. Segue una valutazione
metodologica sulle modalita di adozione del comparativismo, che consente di introdurre
I’approccio scelto per lo sviluppo del caso comparativo tra architettura bagratide armena
e romanico toscano. Attraverso questo caso di studio si intende sperimentare le
potenzialita di questa metodologia, far emergere le motivazioni del fenomeno
storiografico esaminato e portare nuove argomentazioni al discorso storico-artistico sui

due termini di paragone presi in esame.

4T BONARDI 2014, 25.



Introduction

La comparaison entre 1’architecture médiévale arménienne et I’architecture
italienne peut déja étre lue dans les premicres descriptions de I’Arménie rédigées par les
voyageurs et explorateurs européens a la fin du 19¢ et au début du 20e siecle. Il est dans
la nature de tout voyageur d’établir continuellement des comparaisons entre les cultures
qu’il découvre et celle a laquelle il appartient, afin de développer plus facilement un
jugement de valeur sur le folklore, le style de vie, le paysage, la langue et les arts de
"l'autre". En utilisant sa propre culture comme terme de comparaison, le jugement envers
"I’autre culture" peut étre un jugement de dévalorisation, de valorisation ou méme de
parité. Lorsque le voyageur trouve un aspect familier dans cet "ailleurs" 1’outil dont il
dispose pour analyser cette identité est la méthode comparative. Le lecteur contemporain,
souvent voyageur a son tour et fasciné par la comparaison entre la culture a laquelle il
appartient et celle explorée, est inconsciemment fasciné par 1’analogie et tend a construire
I'image de I’inconnu sur la base de ce qui lui est familier *:V; ainsi se poursuit et se
prolonge un récit inévitablement captivant dans sa comparaison entre les cultures
lointaines qui provoquent I’exotisme et la propre culture de I’écrivain qui est souvent la
méme que celle du lecteur. Trois outils permettent au voyageur de transmettre au lecteur
les jugements de valeur qu’il a élaborés sur la culture visuelle de I’autre : la parole, le plus
souvent sous forme d’ékphrasis ; 1'image, sous forme de vues ; et la comparaison avec un

sujet familier a I’écrivain et au lecteur.

Charles Félix Marie Texier (1802-1871)*"X dans la premiére moitié du 19e
siecle, a fourni un matériau dense et utile pour une premicre approche du patrimoine
s L 5 . . , . . '
arménien-. Il ne s’agit plus d’un récit de voyage, mais, encore presque inconnue, d'une
mission d’étude menée par un spécialiste de 1’archéologie et de I’architecture dans
I’intention de constituer un corpus de monuments anciens et modernes en Perse et de

présenter le patrimoine arménien™!. Malgré I’approche scientifique qui distingue sans

XLVIIXLVITSyr le phénomene de la " description du familier " par les voyageurs, voir HOWARD 2000, 45-48.
XLIX Pour une biographie de Texier, voir récemment PEDONE 2013.

L TEXIER 1842.

Y Sur la littérature de voyage dans I'Orient ancien, du Moyen Age 4 la Renaissance, voir INVERNIZZI 2005;
pour une bibliographie des rapports de voyage dans le Caucase du 17¢ au début du 20e si¢cle, voir MARANCI
2001, 7 note 1; SPEAKE 2003, 199-202. On peut y ajouter les récits d'explorations des voyageurs italiens,

10



doute son travail de celui des voyageurs et des explorateurs qui I’ont précédé, la tendance
du savant a se comparer au patrimoine monumental occidental et aux valeurs de goft
reconnues par la culture a laquelle il appartient reste constante. En arrivant aux ruines
d’Ani, Texier décrit la vue ainsi :

En entrant dans cette ville, on est frappé de 1’aspect grandiose que présentent les

mouvements du terrain, la ligne de montagnes qui borne 1'horizon, la colline de la citadelle,

et en premier plan une belle église qui rappelle dans sa forme les basiliques de Sienne et de

Pise, construite et décorée avec un soin minutieux.*!

Texier fournit une description et un dessin de la cathédrale d’Ani ou 1’on peut
encore lire une fascination pour le pittoresque [fig. 1 ; 2] et ou, pour transmettre une image
plus fervente de 1’élévation, il utilise la comparaison avec un exemple générique de
basilique toscane, certainement bien connu du lecteur™™. Le volume de Karl Schnaase
(1798-1875)V, qui est contemporain a celui de Texier, présente cette méme comparaison
enrichie de détails concernant ’alternance de blocs de tuf polychromes et les piliers
groupés qui soutiennent la coupole de la cathédrale d’Ani : la référence la plus immédiate
est celle des églises médiévales italiennes™V. Ajoutez a cette transposition imaginaire des
cathédrales péninsulaires sur le plateau anatolien les impressions d'Ernest Orsolle, qui,
arrivé dans les murs d'Ani quelques décennies aprés Texier, décrit I’église de Surb Grigor
Abulamrenc® comme suit :

Nous arrivons a une charmante église en rotonde qui de loin nous rappelait le

baptistere de Pise ; cette église, bien conservée, est surmontée d’une coupole dodécagonale,
chaque face étant ornée d’une fausse arcade encadrant une fenétre.""!

qui ne sont pas mentionnés parce qu'ils sont nettement moins connus en raison de la plus faible circulation
des textes : CAPPELLETTI 1841; DE BIANCHI 1863; DEYROLLE 1877. Pour les récits de voyage en Arménie
des Vénitiens entre le 14e et le 18e siécle, voir aussi BELLINGERI 2021. Parmi les récits de voyage les plus
célébres concernant cette région, précédant celui de Texier et utilisés par lui au cours de son voyage, voir
CHARDIN 1711; PORTER 1821.

LITEXIER 1842, 94.

LITT es considérations de Texier sont loin d'étre isolées et, comme le note Maranci, dans ces mémes années,
l'archéologue Austen Henry Layard (1853) et l'explorateur William John Hamilton (1839) ont également
noté la méme fascination pour les églises arméniennes filtrée par la proche ressemblance avec 'architecture
gothique : «There are many interesting questions connected with this Armenian architecture wich will
deserve elucidation. From it was probably derived much that passed into the Gothic» (LAYARD 1853, 20).
Voir MARANCI 2001, 20-30: 21, note 35

LV'Voir sourtout FRANKL 1960, 544-555; MARANCI 2001, 30-37.

LV «Durch den Anblick des Innern wird man noch mehr an abendléndische Bauten erinnert. Die Kuppel
ruht ndmlich auf vier, quadratisch gestellten Biindelpfeilern, die vollig wie in unseren Kirchen des
Mittelalters gegliedert sind, und aus wechselnden Lagen schwarzer und gelber Steine bestehen, wie man
dhnliches im 12. u. 13. Jahrh. in Italien findet.» (SCHNAASE 1843, 271).

LVIORSOLLE 1885, 84.

11



Ce "rappeller" vient en aide au voyageur en lui permettant de reproduire dans
l'esprit du lecteur, non seulement les formes et les dimensions des monuments caucasiens,
mais aussi la sensation ressentie en s'approchant des ¢lévations puis en pénétrant dans
I'espace intérieur des églises. A travers la comparaison, l'auteur suggére au lecteur une
donnée perceptive qui ne sera efficace pour les deux que si elle est le résultat d'une
expérience partagée. Nous constatons que la comparaison avec les cathédrales romanes
et gothiques semble fonctionner particulierement lorsqu'on s'intéresse a l'architecture
arménienne bagratide et géorgienne bagratuni ; Frédéric Dubois de Montpéreux (1798-
1849)"V1 avait déja proposé ce parallélisme pour rendre l'effet ressenti lors d'une visite
de la cathédrale bagratuni de K'ut'aisi :

Ce qui parait extraordinaire, c'est qu'en ayant adopté le plein cintre pour tout
I'édifice, on ait essayé, pour le portique et pour la porte d'entrée, de I'ogive qui, combiné
avec les doubles et triples colonnes effilées de ce que nous appelons gothique, ferait croire
qu'on est a I'entrée d'une de nos églises antiques.*V!™

Auguste Choisy (1841-1909)"% historien de I'architecture, est également a
l'origine de la comparaison avec l'architecture médiévale occidentale. En introduisant les
concepts de "courant”" et d"'influence" pour retracer l'itinéraire de 1'art perse, syriaque et
arménien™X, il transforme la relation de parité entre les deux termes de comparaison
impliqués dans la similitude en une relation hiérarchique de dévalorisation de 1'un par
rapport a la valeur de l'autre. Cette approche sera largement suivie. Comme nous le
verrons bientot, Josef Strzygowski adoptera la théorie d'un Nordstrom venant de Perse et
passant par I'Arménie en allant vers I'ouest™™!, Giovanni Teresio Rivoira acceptera la

LXIL ot Frédéric

possibilité d'une "influence" de l'art arménien sur l'architecture romane
Macler (1869-1938), persuadé par la géographie dessinée par Choisy [fig. 3 ; 4],

confirmera ses lignes :

LVIIMARANCI 2001, 8-19.

VI DUBOIS DE MONTPEREUX 1839, 415.

LX Pour une analyse critique de 1'Histoire de l'architecture de Choisy, voir MANDOUL 1996; Pour une
rétrospective sur son travail, voir notamment les contributions dans : GIRON — HUERTA 2009.

X CHoIsy 1899, vol. 2, 82-88.

LXISTRZYGOWSKI 1918.

LXITRIVOIRA 1914,

12



Auguste Choisy, le premier, a remarqué 1’affinité de I’architecture arménienne avec

I’architecture romane et il montre excellemment le chemin parcouru par I’architecture arménienne

pour arriver, en Europe, au style roman. XX

L'une des sources les plus suivies pour l'étude de l'histoire de l'architecture
arménienne est €galement le récit de voyage d’Harry Finnis Blosse Lynch (1862-
1913)XIV. C'est précisément par le biais du volume de Lynch publié en 1901 que
commencent a circuler les photographies d'élévations arméniennes [fig. 5 ; 6], jusque-la
vues a travers les planches de Texier et de David Grimm [fig. 7 ; 8]"XV. Les plans d'église
¢tablis par ce dernier resteront un outil de référence pendant une bonne partie du 20e
siecle, repoussant la remise en question d'une documentation élaborée avec des
techniques obsolétes, ainsi que compromise par des fins littéraires et la recherche de
suggestions pittoresques. Lynch n'entreprend pas ses voyages avec 1'eeil de 'architecte ou
de l'archéologue, mais du connaisseur plus intéressé par I'é¢tude de 1'ethnologie, de la
politique et de la géographie. Les populations et le paysage caucasiens, qui ne font
presque qu’un avec l’architecture, avaient fait 1’objet de représentations évocatrices,
comme celles que ’on trouve parmi les assiettes de Grigory Gagarin™*V! [fig. 9], mais la
photographie de Lynch donne désormais un nouveau visage a ces deux aspects [fig. 10 ;
11 ; 12]. Comme [’écrivait Artemis Ohanian a l'occasion de I’exposition des
photographies originales de Lynch a Paris en 1990 :

L’Orient est généralement menteur aux yeux des Occidentaux et la photographie

était un mode de témoignage irréfutable en cette fin de XIX°® siécle. Elle ne savait pas encore

mentir..XVI

Lynch regarde I’architecture a travers le prisme de celui qui s’intéresse avant tout
aux droits politiques des personnes qui habitent et vivent dans ces espaces : I’état matériel
des églises arméniennes est un paradigme de I’histoire du peuple arménien lui-
méme"*V La comparaison avec l'architecture occidentale n’est donc pas un motif dans

le récit de Lynch, qui compare plutot volontiers les facettes du paysage anatolien avec la

LXIMMACLER 1923, 52, 54.

XV yNCH 1901, vol. 2.

LXV GRIMM 1864.

LXVIGAGARIN 1847. Sur Gagarin, voir FOLETTI— RAKITIN 2018, 26-30.
LXVI OHANIAN-ACHDIIAN 1990, 7.

LXVITM ARANCI 2001, pp. 26-27; Sur l'engagement politique de Lynch, voir KEVORKIAN 1990.

13



variété du paysage européen ; pour faire “voir” au lecteur le paysage au nord du lac de
Van, il le compare a une Méditerranée miniature :

Its aptness may be recognised during the course of a walk in the neighborhood, or
from the standpoint of the rock which supports the citadel. In the north across the waters is
outspread an Italian landscape — a Vesuvius or an Etna, with their sinuous surroundings,
on an Asiatic scale.”**

Les récits des voyageurs francgais, anglais et allemands mentionnés jusqu’ici ont
¢été utilisés comme sources pour I’étude du patrimoine arménien par les historiens de I’art

italiens et ont orienté certains de leurs choix de contenus principaux.

Tout d’abord, c’est ’architecture, sujet exclusif de ces récits, qui est devenue le
paradigme de I’art arménien sous toutes ses formes en Italie ; le fait que la littérature soit
avant tout frangaise ne s’oppose pas a cette focalisation sur le monument : une description
minutieuse et un inventaire exhaustif du patrimoine architectural étaient considérés
comme I'outil de base pour définir le patrimoine d'une culture nationale. Deuxiémement,
elle tire de la littérature du XIXe siecle, et plus particulierement de Choisy, I'image d'un
style arménien forcé dans un courant qui apporte ou subit des “influences”. En troisiéme
lieu, nous avons voulu mettre en évidence le processus d'émergence de la comparaison
avec l'architecture médiévale occidentale. Comme nous le verrons cet aspect a été le fil
rouge de la littérature a venir trouvant une continuité dans la critique italienne du 20e

siecle et dans d'autres critiques

De récents recueils de contributions ont impliqué une équipe internationale de
chercheurs dans l'intention de placer le patrimoine, principalement de 1I'Arménie, de la
Géorgie et de 1'Albanie, dans une géographie théorique inclusive indépendante de la
géopolitique contemporaine ; ceux-ci comprennent : The Medieval South Caucasus:
Artistic Cultures of Albania, Armenia and Georgia™**; Ani at the Crossroads™**,
Discovering the Art of Medieval Caucasus (1801-1945)"%X1;

Armenia between Byzantium and the Orient**, L'objectif de cette recherche est

LXIXT yNCH 1901, vol. 2, 39.

LXX FOLETTI — THUN® 2016; BACCI — KAFFENBERGER — STUDER — KARLEN 2018.
LXXISKHIRTLADZE 2019.

LXXI' EOLETTI — RICCIONT 2018.

LXXIT QUTTIER — HORN — LOURIE — OSTROVSKY 2020.

14


about:blank

I’inclusion du patrimoine médiéval d'Arménie, mais aussi de Géorgie et d’Azerbaidjan,

dans un discours plus large et non plus exclusivement local.

A partir de Medieval Armenian Architecture. Construction of Race and Nation,
dans lequel Christina Maranci replace la personnalité fondamentale mais controversée de

Josef Strzygowski et de ses travaux sur 1’architecture arménienne médiévale™**V,

ces
derniéres années ont €té marquées par un intérét international progressif pour 1’étude du
patrimoine historico-artistique des régions du Caucase du Sud et, parallélement, par une
historiographie occidentale sur le sujet. Si, comme cela semble étre le cas, cet héritage a
été oublié¢ par les historiens de D’art travaillant en dehors du contexte des études
strictement arméniennes et géorgiennes, les raisons sont en grande partie a chercher dans
l'historiographie :
It is only on a historiographical basis — which allows us to understand and

deconstruct certain founding myths for studies in the last two centuries — that the fracture

between ‘domestic’ and ‘foreign’ research can overcome truisms deeply rooted in the

history of studies.M*XV

Tout comme dans les récits des voyageurs européens, 1’historiographie
occidentale a souvent construit 1’intérét pour 1’histoire de I’architecture arménienne sur
la base de relations réelles ou présumées avec 1’architecture occidentale™**V!, Le cas de
I’Italie ne fait pas exception, se présentant comme un terme de comparaison

particuliérement convoité par I’historiographie arménienne également™**"1,

En 1975, Boghos Levon Zekiyan a présenté un article fondamental sur les colonies
arméniennes en Italie a un public d’historiens de ’art et de I’architecture, réunis par
Adriano Alpago Novello a 1’occasion du Primo simposio internazionale di arte

armena™™" 1.article sur la présence arménienne dans la péninsule est frappant par la

LXXIV MARANCI 2001. Pour une lecture critique de I'ceuvre de Strzygowski en Die Baukunst voir aussi
MARANCI 1998; MARANCI 2002; BUSCHHAUSEN — MARANCI — ZAH 2013; pour une analyse de la place
théorique de l'art arménien dans la discipline de I'histoire de I'art médiéval, voir MARANCI 201 1a; MARANCI
2012.

LXXV FOLETTI — RICCIONI 2018, 12.

LXXVIUn phénoméne similaire peut également étre observé en Géorgie, pensez aux comparaisons avec la
sculpture architecturale romane en NEUBAUER 2007.

LXXVILCEYAHIRZEAN 1940; UTUDJIAN 1967.

LXXVII[ENT — ZEKIYAN 1978.

15



densité des informations recueillies jusqu’a cette époque et par le fait que dans de

LXXIX

nombreuses régions d’Italie , ces témoignages remontent a avant I’an mil.

A partir du matériel d'archives conservé au monastére des Péres Mékitaristes sur
I’1le de San Lazzaro, Zekiyan a rendu accessibles les informations extrémement riches
recueillies par le Pére Levond Alisan (1820-1901)M*XX sur I’histoire des Arméniens en
Italie et a contextualisé la présence de cette communauté dans le paysage péninsulaire,
du Moyen Age a I’époque moderne. Les informations ont été rapportées en croisant deux
criteres : le critére géographique organis€¢ sur une base régionale, et le critére
chronologique divisé en deux fenétres temporelles, la premiére du 6e au 11e siécle et la
seconde du 12e au 17e siecle. Ce balayage a ét¢ motivé par le fait que dans la seconde
période les relations se sont considérablement intensifiées en raison des Croisades, de la
fondation du Royaume de Cilicie et du développement du monachisme, avec une
accumulation conséquente d'une plus grande quantité de données historiques. Si 1’on
repense au leitmotiv des influences réciproques entre l'architecture arménienne et
I’architecture médiévale italienne, le lien est immédiat : seule une base historique pouvait
consolider ces suggestions désormais séculaires, et Zekiyan a fourni a un public restreint
d’historiens de I’art le point de départ pour faire dialoguer les données historiques avec
les données historico-artistiques"**X!. Les colonies arméniennes en Italie ont été le « pont
d’or »M*XI des relations entre I'Arménie et I’Burope occidentale et, avec la présentation
de ce matériel, I’auteur poursuit I’objectif de placer ces relations dans une « vision globale

LXXXIII

et ordonnée » , mais le véritable défi posé par ce postulat historique était de

reconstituer I’impact réel de la rencontre entre les deux cultures.

L’afflux continu d’Arméniens en Italie, principalement dii a des facteurs politico-

militaires et religieux, est déja suffisant pour justifier la présence de preuves matérielles

LXXIX ZEKTYAN 1978.

LXXX Le Pére Mekhitariste avait recueilli de nombreuses informations historiques dans I’intention de
compiler une monographie pour chacune des quinze régions historiques de I’ Arménie ; parmi les nombreux
documents de recherche d’Alisan restés dans les archives, celui sur les Arméniens d'Italie et d'Europe est
particulierement important, voir ULUHOGIAN 2004, 228-230; CONTIN 2018.

LXXXI «Un motivo d’interesse del tutto particolare e strettamente connesso col tema dell’attuale Simposio &
dato dalle somiglianze, spesso accentuate, che si notano nel campo delle arti plastiche, anche in altri paesi
dell’Europa occidentale oltrecché in Italia, tra le espressioni armene e quelle occidentali.» (ZEKIYAN 1978,
804).

LXXXI Cette expression de Abrahamean est citée dans ZEKIYAN 1978, 804.

LXXXIT 7ERTYAN 1978, 806.

16



et d’héritages culturels réciproques, mais la demande spécifique faite aux historiens de
l'art était de vérifier les nombreuses « similitudes » afin d'«évaluer la
contribution »X**XV de la culture arménienne & la culture italienne d’un point de vue
artistique et culturel. Les articles des Atti del Primo simposio internazionale témoignent
bien de la réception de I’ceuvre de Zekiyan dans le domaine de la recherche en histoire de
Part™**XV_ Cependant, I’article de Maria Stella Cald Mariani dans ce premier volume
exposait déja toutes les complexités du traitement :
Il tema del Symposium avrebbe, a rigore, richiesto I’esame di monumenti armeni
costruiti dagli Armeni per gli Armeni: ma [...] rare e discontinue sono le tracce concrete
dei loro insediamenti. Non ci sembra percio fuor di luogo avvicinare per via mediata il tema

proposto dal Symposium, attraverso la presentazione cio¢ di monumenti le cui

caratteristiche adombrano modelli, o soluzioni strutturali e ornamentali, che nell’area

caucasica trovarono precoce adozione,-X*XV1

Le groupe de travail, qui avait été constitu¢ en juillet 1975 a I’occasion de
I’exposition Georgian Architecture pour travailler précisément sur le théme des emprunts
caucasiens dans l'architecture des Pouilles, a eu du mal a faire coincider les sources
historiques, peu nombreuses mais significatives, de la présence arménienne dans les
Pouilles avec les similitudes historico-artistiques détectées, ce qui a conduit a la
constatation d'une « parenté indéniable »“***VIl Les preuves matérielles de la présence
arménienne en Italie, ainsi que les "similitudes" avec d'autres cultures figuratives, entre
les années 1980 et 1990, ont fait I’objet de plusieurs autres études publiées principalement

dans les actes du Terzo et du Quinto simposio internazionale di arte armena™**", dans

le volume Ad Limina Italiae™***X

et dans les actes de la conférence Gli Armeni lungo le
strade d'Italia®®. Bien que les données de I’histoire de I’art concernant de possibles
circulations de modeles entre le Caucase et la Méditerranée soient timidement revenues
a la surface méme dans des articles plus récentsX“, les résultats obtenus par les études
historiques ne permettent pas de prouver un échange de modeles et des artistes qui

pourrait justifier historiquement le contact supposé par de nombreux historiens de

LXXXIV ZEKTYAN 1978, 805.

LXXXV CALO MARIANI 1978; MINUNNO COSTAGLIOLA 1978; PEPE 1978; SEMERARI MAJORANO 1978.
LXXXVICALO MARIANI 1978, 417.

LXXXVIL CALO MARIANI 1978, 426.

LXXXVI [ENT — ULUHOGIAN 1984; ZEKIYAN 1991.

LXXXIX ZEKTYAN 1996.

XC Gli Armeni lungo le strade d’Italia 1998, Gli Armeni lungo le strade d’Italia 2013.

XCTPIEROTTI 2014; GRIGORIAN 2015; DOMINIONI — BALIAN 2021.

17



Part*“!, Les difficultés qui sont apparues dans ce premier article écrit par Cald Mariani
resteront donc valables dans les études ultérieures. Les églises arméniennes d’Italie n’ont
pas de liens stylistiques et compositionnels qui les rattachent a la tradition architecturale
spécifiquement arménienne, tandis que les églises médiévales italiennes qui semblent
présenter des affinités avec les églises arméniennes, ne semblent pas avoir eu des relations

historiquement démontrables avec des artisans arméniens.

De I’inventaire des preuves épigraphiques, hagiographiques et historiques
résultant de cette saison d'études sur la présence arménienne en Italie, il y a eu trés peu
de cas ou les données matérielles ont dialogué avec les sources historiques*“™, sans
toutefois apporter une contribution particuliére au discours purement historico-artistique.
Bonardi en 2014 concluait son article sur les études sur 1’architecture arménienne en Italie
en prédisant que les recherches futures seraient orientées vers le théme des colonies

«entre histoire sociale, urbanisme, architecture »<cIV

afin de garder actif ce fil de
recherche qui s’étend entre 1'Arménie et 1'Italie. Ce travail avait initialement pour but de
contribuer a combler I’écart de communication entre les études historiques et les études
d’histoire de I’art sur les relations entre 1’Italie et I’ Arménie autour de I'an mil et de fournir
une réponse a la proposition de travail présentée par Zekiyan en 1978. Cependant, le
besoin s’est rapidement fait sentir de libérer I’enquéte d'histoire de I’art des limites
imposées par les quelques sources écrites afin de mieux étudier les motivations qui
avaient conduit les historiens de 1’art a poursuivre la comparaison avec 1’architecture
arménienne apparue pour la premicre fois dans les rapports de voyage. L’éclairage

historiographique a fait ressortir des aspects intéressants de ce récit, stimulant une

nouvelle perspective a partir de laquelle examiner la question.

Dans son nouvel aspect, le présent travail vise a examiner la question de la relation
entre l'architecture médiévale arménienne et italienne a travers l'étude du contexte
historiographique, la réflexion sur I'approche méthodologique et I'analyse d'une étude de
cas comparative. L'excursus historiographique permet de mieux contextualiser et

d'étudier 'origine de la citation constante de I'architecture arménienne comme terme de

XC'En plus de ZEKIYAN 1981, voir: ZEKIYAN 1990; CASNATI 1990; ZEKIYAN 1996; Gli Armeni lungo le
strade d’Italia 1998 e 2013; MUTAFIAN 1999; ZEKIYAN - FERRARI 2004; ORENGO 2018; DONABEDIAN
2022.

XCITBACCI 2004; PAMBAKIAN — ZANETTI DOMINGUES 2020.

XCIV BONARDI 2014, 25.

18



comparaison avec l'art roman et gothique. Suit une évaluation méthodologique de la
maniére dont le comparatisme a été adopté, ce qui permet d'introduire 1'approche choisie
pour le développement de I'¢tude de cas comparative entre l'architecture bagratide
arménienne et 'architecture romane toscane. A travers cette étude de cas, 'intention est
de tester le potentiel de cette méthodologie, de faire ressortir les motivations du
phénomene historiographique examiné et d'apporter de nouveaux arguments au discours

de T'histoire de I'art sur les deux termes de comparaison examinés.

19



Parte prima
Per una storiografia dell’architettura armena in Italia

Nel 1996 Maria Adelaide Lala Comneno pubblico ’articolo Storiografia italiana
dell’architettura armena fino agli anni 50 proponendo un’accurata e coincisa rassegna
delle principali voci italiane che si erano occupate di architettura armena durante la prima
meta del Novecento; nel 2014 Claudia Bonardi con 1’articolo Mezzo secolo di studi
sull’architettura armena completd la rassegna facendo una panoramica delle molte
iniziative scientifiche italiane condotte nell’ Armenia sovietica durante la seconda meta
del Novecento. Nello stesso anno usciva il libro di Agopik Manoukian che, vista la densita
di informazioni e la perfetta organizzazione del materiale, consente di meglio
contestualizzare la ‘microstoria’ della critica d’arte italiana sull’architettura armena in
Italia, all’interno della gia ‘micro’ storia della Presenza armena in Italia®.

Partendo dagli articoli di Lala Comneno e Bonardi ¢ possibile infatti ampliare il
discorso e meglio esaminare come questa storia dell’architettura si sia sviluppata in
funzione di contingenze tanto storico-politiche, quanto metodologico-storiografiche.
L’analisi storiografica si presenta quale passaggio obbligato al fine di un piu consapevole
utilizzo delle fonti secondarie ed un aggiornamento della disciplina. La prima parte del
presente lavoro intende quindi colmare una lacuna storiografica che ha un solo apparente
interesse ‘locale’: alcune delle personalita trattate in questo excursus hanno dato alla
letteratura internazionale dei testi ancor oggi fondamentali per lo studio della disciplinae
hanno costituito importanti archivi di documentazione fotografica del patrimonio armeno,
che oggi tornano ad essere di grande interesse per la comunita scientifica®. Inoltre, se
messa a sistema con le tante critiche della storiografia internazionale sul tema, che come
detto sono di anno in anno oggetto di un crescente interesse’’, anche quella relativa alla

critica d’arte italiana si scopre essere frutto di reciproci rapporti con quella internazionale.

95 MANOUKIAN 2014. E lo stesso Manoukian, prendendo in prestito il termine dal vocabolario di Carlo
Ginzburg (2006), a definire ‘microstoria’ il suo contributo; vedi MANOUKIAN 2014, 11.

% Cfr. IACOBINI — BEVILACQUA 2022, 17-30, 297-316.

%7 Vedi in particolare: FOLETTI 2016; LOVINO 2016; FILIPOVA 2018; FOLETTI— RAKITIN 2018; GRIGORYAN
SAVARY 2018; FOLETTI— RAKITIN 2020; PENONI 2020.

20



I. 1914 - 1919: un primo sguardo mediato all’architettura armena

1. Giovanni Teresio Rivoira (1849-1919)

11 1914 ¢ il terminus post quem per lo studio della storia dell’architettura armena
in Italia; in quell’anno, nel volume Architettura Musulmana. Sue origini e suo sviluppo,
dell’allora gia affermato Giovanni Teresio Rivoira, vengono pubblicate per la prima volta
in Italia le fotografie di alzati di epoca medievale appartenenti alla cultura armena e
dislocati nel territorio dell’Armenia storica’®. A dispetto di cido che a primo acchito
potrebbe suggerire la bibliografia completa di Rivoira, ogni pubblicazione prosegue un
discorso gia avviato e introduce un’argomentazione gia in previsione di indagine, percio
ogni scritto, poiché parte di un discorso complessivo unitario, ¢ da vedersi in relazione
all’intero quadro bibliografico dello studioso.

Giovanni Teresio Rivoira [fig. 9] nacque a Manta di Saluzzo il 22 settembre del
1849, quando il padre Francesco, discendente da un’antica famiglia savoiarda fedele
alla corona, si trovava in Sardegna al servizio delle truppe di Vittorio Emanuele di Savoia;
la madre Angela Riccati proveniva da una famiglia veneta di lunga e prestigiosa
tradizione scientifica in ambito matematico'?’. Spinto dal legame con il Genio Militare
piemontese da parte paterna, e dalla vena scientifica da parte materna, si iscrisse ai corsi
di ingegneria dell’Universita di Torino. Ancora diciottenne inizid la sua carriera
lavorativa in ambito edilizio, collaborando alla costruzione di opere pubbliche, dapprima
ad Aosta e poi in Sicilia, ma ben presto si spostd a Roma per stabilirvisi e vivere il clima

della capitale all’indomani del 1861 unitario; qui fu il suo lavoro di sovraintendente ai

%8 Con il termine si intende il territorio che comprende le quindici regioni storiche in cui nell’arco di tre
millenni si ¢ sviluppata la civilta del popolo armeno; come afferma Uluhogian, «La dizione ‘Armenia
storica’ ha una valenza anche attuale, perché con questa espressione si designano insieme 1’odierna
Repubblica armena e I’Anatolia orientale che, fino al 1915 [...] era abitata dagli armeni, dimoranti sul
territorio avito con le loro tradizioni, lingua e religione, pur trovandosi nell’ambito politico e amministrativo
dell’impero ottomano» (2009, 14). Sulla prospettiva etnica del concetto di ‘Armenia storica’, vedi inoltre
ZEKIYAN 19964, 444.

9 Una breve nota biografica su G. T. Rivoira ¢ in PLONTKE-LUNING 2012, voce “Gian Teresio Rivoira”.
Manca pero ad oggi un lavoro critico che ben riassuma 1’attivita della personalita di Rivoira; questa lacuna
storiografica spiega la decisione di soffermarsi in questa sede su alcuni dettagli biografici e storiografici
che consentano di meglio inquadrare lo studioso che ha un ruolo importante nello sviluppo del presente
excursus.

100 GHISALBERTI 2016, voce “Riccati Giordano”.

21



lavori per la sistemazione della rete telegrafica nel territorio romano, che lo spinse ad
interessarsi alle antiche vestigia della capitale. Come testimoniato dal suo amico e
traduttore Gordon McNeil Rushforth, il suo interesse per la storia dell’arte non sorse ex
novo con I’incarico romano, ma era una fascinazione che gia coltivava da tempo e, dopo
un iniziale indirizzamento verso la pittura moderna italiana e 1’attribuzionismo di
Giovanni Morelli, con il pragmatismo ingegneristico che emerge costante dalla sua
produzione critica, decise di virare verso una materia meno battuta dagli studiosi:
Darchitettura religiosa europea dai primordi tardo-antichi allo stile gotico'°!. Il Rivoira
ingegnere decise cosi di assumere «il ruolo di archeologo, architetto e storico» %2 per poter
dimostrare la propria teoria evoluzionistica e nazionalista, che dalle terme romane alle
cattedrali gotiche avrebbe confermato un’affiliazione tutta italica di quest’ultimo stile, dal
Rivoira preferibilmente definito «stile acuto»'®. Grande sostenitore di uno studio diretto
in loco degli alzati, nel 1899 intraprese le prime campagne di studio in Oriente andando
alla ricerca dei «rami» cresciuti da quel «grande tronco» che ¢ [Darchitettura
«lombarda»'® e che hanno dato i loro germogli attraverso tutto il territorio dell’Impero
Romano. Previa concessione da parte dei servizi governativi presso i quali era impiegato,
tra il 1899 e il 1900, intraprese le campagne di studio in Dalmazia, in Grecia e a Istanbul,
al termine della stesura del suo primo libro, dato alle stampe nel giugno del 1901, gia
aveva in previsione il successivo viaggio in Siria!®.

E con il primo volume di Le origini della architettura lombarda e delle sue
principali derivazioni nei paesi d’oltr’Alpe, che ha inizio il percorso del Rivoira storico
dell’architettura. Al primo volume pubblicato nel 1901, segui nel 1907 un secondo
omonimo volume; vennero ristampati entrambi 1’anno successivo in un’unica edizione
riveduta e corretta. Ancora impiegato al Ministero delle Poste e Telegrafi della capitale,
Rivoira, all’uscita del suo primo libro, ne invio una copia al direttore della neonata British

School di Roma, I’antichista Gordon McNehil Rushforth, per poi rinnovare il dono

101 RUSHFORTH 1925.

102 R1vOIRA1921, “Prefazione dell’autore”.

103 RUSHFORTH 1925, XXII, in inglese «pointed style».

104 R1vOIRA 1907, IX.

105 «E tutti i monumenti citati nel corso del lavoro, € che sono tuttavia esistenti, furono da me studiati sopra
luogo; eccettuati alcuni pochissimi della Persia e della Siria, che spero di visitare fra non molto.» (RIVOIRA
1901, “Introduzione”). Riguardo i viaggi di Rivoira, vedi anche RUSHFORTH 1925, XXII.

22



all’uscita del secondo volume!%. La determinazione di Rivoira fu presto ripagata: una
volta tornato in patria e distaccatosi dalle tensioni accademiche e amministrative,
Rushforth decise di dedicarsi alla traduzione in inglese dell’ultima versione dei due
volumi di Rivoira!®’. Tra i due si strinse un rapporto duraturo, sia professionale, come
dimostra la collaborazione continuativa per le traduzioni in inglese delle successive
pubblicazioni, sia amicale, come ben testimoniato dalle parole scritte nella nota biografica
inserita da Rushforth in Roman architecture'®®. Rivoira stringe rapporti con il mondo
scientifico britannico, ma I’argomento del suo lavoro lo costringe a continui confronti con

la tradizione critica italiana e francese prima, e tedesca poi.
1.1 Il primo volume de Le origini e la storiografia italo-francese

Le origini della architettura lombarda si apre con una fotografia dell’archivio
Alinari scattata all’interno della Basilica di San Vitale [fig. 10]: in primo piano la
recinzione del bema, i capitelli troncoconici con pulvini e la ben nota decorazione
parietale musiva. Notiamo fin da subito, dal rapporto tra il fototipo e il titolo ad esso
speculare, che all’attributo ‘lombardo’ non viene dato un valore semantico in termini
geografici, ma formali: dall’evoluzione dello «stile romano-ravennate» prima, quello
«bizantino-ravennate» poi, I’opera dei cosiddetti «maestri comacini» di VIII secolo, e
I’architettura «prelombarda», derivo infine I’«architettura lombarda» di XI e XII

109

secolo™™. Con una riflessione a ritroso, Rivoira intende dimostrare che «le vere origini»

dell’architettura d’oltralpe di XI-XII secolo siano da ricercare in quella detta «lombarda»

196 «When the first volume of Le origini dell’architettura lombarda appeard the following year, he sent him

a copy with the inscription ‘omaggio dell’autore al carissimo Prof. Rushforth’. Volume 2 (1907) bore the
less formal dedication ‘all’amico Rushforth, G. T. Rivoira’» (WISEMAN 1981, 152).

197 RIVOIRA 1910a. La traduzione inglese fu riedita nel 1933 a Oxford per Clarendon Press con I’aggiunta
di note da parte di Rushforth, Thompson, Macalister e un’appendice redatta da Ashby sul dibattito tra
romanisti e orientalisti. L ’edizione del 1910 ¢ stata ristampata a New York nel 1975 per Hacker Art Books.
108 «Rivoira had all the best features of his race — enthusiasm, integrity, intensity of conviction, a passion
for hard work, devoted affection and friendship. [...] He had seen many lands and had made many friends
among them, and he became, as time went to, a man of large views and wide sympathies.» (RUSHFORTH
1925, XXV). Vedi inoltre un lungo commento a Le origini in RUSHFORTH 1908.

199 Si noti che Rivoira, cosi come gli altri studiosi che si sono occupati delle origini dell’architettura
lombarda, hanno coniato di volta in volta denominazioni simili tra loro, senza perd concordare su
terminologie univoche. Riguardo la fase ravennate per esempio vedi: ARCHINTI 1880, ‘romano-ravennate’;
ARBORIO MELLA 1888, ‘romano-bizantina’; CATTANEO 1888, ‘bizantino-barbara’; RIVOIRA 1901,
‘romano- ravennate’ e ‘bizantino-ravennate’. Queste denominazioni derivano a loro volta da quella
proposta in DE DARTEIN 1865, ‘romano-byzantine’.

23



con cui in generale ci si riferisce all’architettura sorta dopo I’anno Mille nell’Italia
settentrionale, e che «I’architettura che precedé quella lombarda ebbe culla, al pari di essa,
in Lombardia»!'; lo studioso teorizza dunque 1’esistenza e la persistenza nel tempo di
uno stile sorto nella Milano del III secolo di Massimiano e sopravvissuto fino all’XI
secolo, vera koine dell’architettura italiana e «tronco» da cui, con 1’aprirsi del nuovo
millennio, nacquero i «rami poderosi» del romanico d’oltralpe. Come vedremo,
I’interesse per questo stile regionale non era nuovo, ma cio che allo studioso piemontese
preme qui dimostrare ¢ 1’effettiva sopravvivenza di una matrice lombarda
nell’architettura che intercorre tra la discesa dei Longobardi in Italia, e ’operare dei
maestri comacini (VI-VIII secolo), fase che, con un apporto da parte bizantina, avrebbe
fatto dunque da prolifico ponte tra le forme romane e quelle romaniche. In questa
parentesi temporale si inserisce anche la Basilica di San Vitale, secondo Rivoira «fratello
carnale»!!! di quella di San Lorenzo di Milano e, sempre secondo Rivoira, ottimo esempio
di come D’architettura lombarda sia passata del tutto in sordina a causa del primato
attribuito dalla critica alle maestranze greche; lo studioso afferma che la Basilica ¢

il frutto di ispirazioni tratte dall’Oriente ¢ dai monumenti cristiani ¢ pagani di

Roma e di Ravenna; e offre delle caratteristiche che gli permettono di creare un nuovo stile,

[quello] bizantino-ravennate.' !

Da un’analisi del sistema costruttivo e dell’icnografia, I’autore attribuisce il
merito delle novita costruttive a quelle maestranze locali che includono anche «i migliori
artefici di Milano» qui trasferitisi gia ai tempi di Onorio!!, mentre I’innegabile apporto
delle maestranze bizantine sarebbe da limitarsi al solo apparato decorativo, un aspetto del
tutto marginale nella storia dell’architettura di Rivoira''. Le origini dell architettura
lombarda ¢ quindi una risposta a dei precedenti storiografici ben precisi.

Nel 1828 Giulio Cordero di San Quintino (1778-1857), ne Dell’Italiana
architettura durante la dominazione longobardica, attacco apertamente le teorie di

Seroux d’Agincourt'!®, che volevano tutta I’architettura sorta in Italia sotto il regno dei

10 R1voIRA 1901, XIV.

T RIVOIRA 1901, 57-79: 79.

12 R1voIRA 1901, 71.

113 RIvoIRA 1901, XIV.

114 Lo stesso pulvino, elemento sia costruttivo che decorativo, per esempio & secondo Rivoira un elemento
ravennate ed enfatizza la sua convinzione coniando la denominazione ‘pulvino ravennate’.

115 Cfr. SEROUX D’ AGINCOURT 1823.

24



Longobardi riconducibile proprio a quel popolo di «barbari ancora e ignoranti quando
scesero in Italia», sostenendo al contrario che «durante il regno di quella nazione [in
Italia] non si esercito altra qualita di architettura se non quella dell’antica Grecia e di
Romax»!'®. La causa fu portata avanti da Raffaele Cattaneo (1861-1889), che, pur
condividendo a pieno le conclusioni di Cordero e dovendo ammettere le molte
imprecisioni del suo predecessore, tentd di chiarire meglio I’evoluzione stilistica di quel
periodo di «massima oscurita» concentrandosi sull’apporto bizantino all’architettura
dell’Italia settentrionale — ovvero lombarda — tra VI e VIII secolo'!”. Proprio questa sua
dichiarata apertura all’Oriente, gia espressa dallo stesso Cordero, costera a Cattaneo il

118

giudizio negativo di Rivoira' '®, il quale, pur riconoscendo I’importanza dell’opera del suo

predecessore, dichiara che:

gli furono d’inciampo il preconcetto degli artefici bizantini, la scarsa preparazione,

la soverchia fretta del lavoro, 1’avere seguito troppo d’appresso il Cordero la dove avrebbe

dovuto scostarsene. !’

Anche per Ferdinand de Dartein (1838-1912), vero artefice del concetto di
«architettura lombarday», le forme bizantine costituirono, insieme a quelle romane, una
delle due componenti fondamentali di questa scuola, mentre ridusse 1’apporto dei
Longobardi a «celle que la sauvagerie exerce sur les arts»'?%: un rallentamento che ha
come unico merito quello di aver mantenuto in vita un terreno dove, a distanza di secoli,
dai vecchi semi sarebbe germogliato il romanico. Il critico francese enfatizzo
particolarmente il debito italiano con 1’Oriente e, una volta circoscritte e individuate le
matrici e le direttrici evolutive della scuola lombarda, non si interesso di come questa
avesse potuto influire sulle forme degli alzati d’oltralpe. Pur non negando un’influenza
oltre confine della scuola italiana, anzi dichiaratamente riconosciuta per esempio su

quella renana, de Dartein non ritenne perdo che questo apporto potesse essere piu

116 CORDERO DI SAN QUINTINO 1829, 313-314.

17 «Quantunque le conclusioni del Cordero fossero giustissime, pure egli non seppe corroborarle di
documenti di tale evidenza da non permettere a molti di dubitare [...] non v’¢ dunque dubbio che pur
accettando le saggie conclusioni del Cordero sia necessario rifare tutta la strada da lui e dagli altri cosi male
battuta.» (CATTANEO 1888, 12-13).

118 Rivoira non fu I’unico che dispensod un giudizio negativo nei confronti dell’approccio orientalista de
L architettura in Italia; sulla rivista Archivio Storico dell’Arte comparvero recensioni critiche da parte degli
architetti Luca Beltrami e Ferdinando Mazzanti, vicini alle teorie romaniste. GASBARRI 2015, 93-94.

119 R1voIRA 1901, XIII.

120 DE DARTEIN 1892, voce “Architecture lombarde”, 5.

25



significativo di quelli provenienti dalle altre scuole europee e in generale nel suo lavoro
si concentrd piu sulle fonti, che non sulle derivazioni, dell’architettura lombarda'?!.
Proprio la concezione di de Dartein di un longevo sviluppo evoluzionistico
dell’architettura lombarda, mantenutosi incalzante fino all’ ‘immobilita’ romanica, fu
oggetto di critiche da parte di Cattaneo!?2. L’architetto rodigino di certo non dovette
condividere gli interessi del collega francese, che con Etude sur [’architecture Lombarde
aveva definito 1 termini stilistici e temporali dell’architettura medievale italiana
relegandola ad una posizione del tutto marginale nel percorso di formazione del romanico
europeo, in quanto non particolarmente influente oltralpe; a ben vedere infatti secondo de
Dartein «le terme architecture lombarde ne doit pas recevoir d’autre signification que
celle d’architecture romane du nord de [I’Italie»'?: uno stile, a dispetto della
denominazione, non regionale, ma nazionale, che sintetizza lo specifico sviluppo italiano
di quello stile «romano-byzantin» che ¢ il sostrato comune dell’architettura occidentale
altomedievale'**.

Seguendo il modello francese inaugurato da Viollet Le Duc e Prosper Merimée,
anche nell’Italia post-unitaria si vuole individuare una cifra stilistica che caratterizzi il
medioevo nazionale e che alimenti I’idea di un sentimento unitario pregresso e longevo,
insistente sulla penisola gia dall’eta romana. Inizialmente ¢ la scuola francese ad applicare
il proprio metodo anche all’Italia medievale: de Dartein porta avanti a partire dal 1859
delle campagne di studio nel nord Italia volte all’individuazione degli elementi
caratterizzanti I’architettura lombarda, con il fine di restaurare i monumenti stessi. Dopo
diciassette anni di studio giunge a definire 1 caratteri di un’«architecture roman du nord

d’Italie» inselvatichita da Longobardi, Franchi, Goti e profonda debitrice nei confronti

dell’Oriente!?>.

121 «Sans doute, I’exemple des monuments lombards exerga de ’influence au-dela des Alpes. Mais [...] il
ne semble pas, en définitive, que le roman lombard ait plus agi dans le principe sur I’architecture des pays
d’outre-mont que le roman frangais ou allemand n’influa tardivement sur 1’art de la Cisalpine.» (DE
DARTEIN 1865, 42).

122 CATTANEO 1888, 10, nota 2.

123 DE DARTEIN 1892, 5.

124 «On distingue en outre des écoles locales [...] mais ces formes différentes ne sont que les variétés d’une
méme architecture ; et si I’on cherche a désigner celle-ci par un nom qui s’applique a toutes ses branches
et qui indique de plus leur origine commune, 1’appellation de style romano-byzantin parait la mieux
appropriée.» (DE DARTEIN 1892, 5).

125 «Ainsi deux influences artistiques, celle de I’art romain et celle de I’art byzantine, et une influence
politique et sociale, celle des conquérants barbares, telles sont les causes de la formation du style romano-

26



Rivoira si rivolge quindi ai colleghi italiani che 1’hanno preceduto nello studio
dell’architettura medievale italiana, ma dimentica un precedente importante da cui
sembra attingere piu di quanto non ammetta. Come notd Lorenzo Fiocca infatti, sia la
volonta di dimostrare una continuita costruttiva italiana che vada dall’architettura romana
a quella ravennate, che I’indipendenza dell’arte ravennate da quella bizantina puramente
decorativa e la definizione di uno ‘stile lombardo’ di XI e XII secolo, coniata nel rifiuto
del termine ‘romanico’ proposto da Arcisse de Caumont nella prima meta dell’Ottocento,
sono tutti precetti gia leggibili ne Degli stili in architettura di Luigi Archinti e di cui
Rivoira sembra appropriarsi'?®. Come gia Archinti, anche Rivoira deve quindi fare i conti
anche con la ben piu radicata scuola bizantinista francese.

La genesi stessa del concetto di ‘stile’ in architettura, e con essa anche la
denominazione degli stili ‘lombardo’ e ‘bizantino’ si puo collocare proprio in Francia
attorno agli anni Venti dell’Ottocento. Jean-Michel Spieser individua in quegli stessi testi
di Arcisse de Caumont che diedero inizio alla lunga vita dell’‘architecture roman’, il
luogo dove per la prima volta si legge di uno stile ‘byzantine’, gia in questa sede
strettamente vincolato all’‘influence’ avuta su, e subita da, ’Occidente. Si tratta di uno
stile neo-greco che si ¢ manifestato anche in Italia, a Ravenna, e che — secondo Caumont
— sara una componente fondamentale anche per la definizione dell’architettura francese
di XI secolo'?’. Questo interesse degli storici dell’arte francesi per il mondo bizantino

ritorna particolarmente vivo nei primi decenni del XX secolo. Implicazioni politiche e

byzantin. [...] Ces causes [...] n’ont point agi d’une maniére uniforme dans les diverses contrées de
I’Europe occidentale.» (DE DARTEIN 1865, 6).

126 «Dopo tutto ciod che si & venuto rilevando sulle caratteristiche dell’architettura romano-ravennate e sulla
priorita delle ricerche fatte dall’ Archinti, non si comprende come il Rivoira crede di averla per primo
‘rivelata al mondo degli studiosi’» (FIOCCA 1911, 11). L’“appropriazione’ di Rivoira ¢ da ARCHINTI 1880,
vol. II.

127 Per un’analisi critica della nascita e dello sviluppo della storia dell’architettura bizantina, vedi SPIESER
2016, che ben analizza il testo di Caumont, da cui il seguente passo: «C’est pour la premiere fois que je
parle de style byzantin [...] c’est une architecture que nous pourrions appeler gréco-romane, pour indiquer
par un seul mot les éléments qui la constituent; elle s’était surtout développée dans 1I’empire d’Orient dont
Byzance était la capitale, d’ou lui est venu le nom de byzantine.» (DE CAUMONT 1838, 65-66); questo testo
¢ estratto dal corso di ‘Antiquité monumentale’ tenuto da Caumont nel 1930. Sempre Spieser osserva che
il primo testo in cui si trova il termine ‘byzantin’ in riferimento all’architettura ecclesiastica di Bisanzio €
di poco precedente: COUCHAUD 1832.

27



128 sembrano aver indotto una folta compagine di storici

contingenze metodologiche
dell’arte francofoni di inizio Novecento verso la ricerca di una continuita tra 1’ ellenismo
e la prima arte cristiana. L’arte bizantina rappresenta questa ricercata continuita tra 1’arte
greca classica e I’arte cristiana e trovera quindi posto nella storiografia europea quale
motivo di confutazione del primato assoluto di Roma nella definizione di un’arte
cristiana; questa lettura contribuisce ad una centralita dell’arte bizantina negli studi
francofoni di inizio Novecento, e di contro anche ad una sua completa astrazione da quella
romana'%.

Si fa strada cosi la ‘question byzantine’, che fa da cornice sia al lavoro del de
Dartein sull’arte del nord Italia — precedente importante per Le origini di Rivoira — sia al
lavoro di Emile Bertaux (1869-1917) sull’arte del sud della penisola — pressoché coevo
al lavoro di Rivoira!®°. Bertaux, allievo di Eugéne Miintz ed erede delle posizioni filo-
orientali di Louis Courajod, fa parte di quel gruppo di studiosi che negli ultimi decenni
del XIX secolo, a Palazzo Farnese, sede de ’Ecole de France, si occuparono di indagare
I’altro lato della nazione, la semisconosciuta arte del Mezzogiorno, che «en regard de

131 Bertaux

I’Italie du Nord, forme une unité ou tout ou moins posséde une individualité»
e 1 suoi colleghi nei loro testi rimarcarono il ruolo fondamentale avuto dalla Francia nello
sviluppo dell’arte medievale meridionale e aprirono le porte dell’arte peninsulare anche
all’oriente bizantino e musulmano'*?. La cronologia dell’interesse per 1’arte bizantina in
Francia ¢ all’incirca coeva a quella tedesca: gia a partire dagli anni Trenta dell’Ottocento,

anche in Germania compaiono 1 primi studi storico-artistici su Bisanzio di Karl Friedrich

von Rumohr e Karl Schnaase. Tale interesse si trasforma presto in ‘die Byzantinische

128 Cfr. SPIESER 2016; di Spieser I’idea che il metodo formalista abbia avuto un ruolo importante
nell’incentivare lo studio delle ‘influenze’, da cui deriverebbe anche la ‘questione bizantina’ discussa in
Francia durante la prima meta del XX secolo.

129 Cfr. SPIESER 1991.

130 BERTAUX 1904. Prima di quest’opera in tre volumi, Barteaux aveva gia precedentemente pubblicato
sull’argomento, vedi BERTAUX 1895. Per un breve resoconto biografico, vedi: DIEHL 1924.

131 BERTAUX 1904, 3; citato in PAPA MALATESTA 2007, 241. Sull’orientalismo di Courajod come
anticipatore di molte delle teorie di Strzygowski, vedi: VAISSE 2004, 79-80.

132 per un’analisi sul lavoro di Emile Bertaux nel Mezzogiorno e sull’approccio dell’Ecole frangaise di
Roma alla ‘questione orientale’, vedi PAPA MALATESTA 2007, 54 e seguenti. Sulle personalita attive in
questi anni a Palazzo Farnese, vedi GRAS 2010, 291-299: 296. Il parallelismo tra il lavoro di Rivoira nel
nord Italia e quello di Bertaux nel sud Italia ¢ stato proposto in QUINTAVALLE 2012, 227. Sul ruolo politico-
intellettuale di Bertaux rispetto al dibattito della critica d’arte europea, vedi inoltre BARRAL I ALTET 2009,
36-37.

28



frage’ che si consuma tra le pagine della rivista Byzantinische Zeitschrift nei primi
decenni del Novecento!**. Oltre a condividere una simile cronologia del crescente
interesse per Bisanzio, la storiografia francese e quella tedesca condividono anche la
medesima narrativa basata sul concetto di ‘influenza’ e su come Bisanzio abbia esercitato
questa sua ‘influenza’ sull’arte italiana'34.

L’Italia post-unitaria, coinvolta nel generale clima di nazionalismo storico
europeo, necessita allora di una reazione storiografica che provenga da Roma stessa e che
ripulisca ’immagine di un’arte nazionale ‘meticcia’ e, in quanto tale, debole al cospetto
della controparte francese, di coloro che «hanno voluto altresi che le fabbriche innalzate
per ordine di Carlo Magno fossero destinate nell’alta sua mente, a servire di norma

135 Ricercare un sentimento unitario nell’Italia medievale

universale all’arte di edificare»
€ un’operazione anacronistica, ma resa necessaria dalla solidita dimostrata sia dalla critica
francese che da quella tedesca nella definizione di modelli stilistici imperiali franchi e
germanici, che contribuivano a confinare la frammentata penisola delle invasioni arabe,
bizantine e longobarde prima, e dei granducati poi, ad una posizione del tutto
marginale'®, Ein questa cornice che si inserisce lo sforzo, senz’altro settario, del Rivoira
che dal 1901, e poi per tutto il suo percorso critico, si impegna a fare chiarezza in questa
«confusione ingenerata dai dispareri e talvolta dagli errori e dai pregiudizi»'?’, volendo
altresi dimostrare: la superiorita dell’arte romana, propria del popolo italico «nuovo,
gagliardo, solido», su quella greca, propria di una «razza vecchia, irrequieta, instabile»'%;
le salde radici ‘italiche’ di quell’architettura lombarda coniata dal de Dartein (vol. I),

nonché il suo ruolo di prim’ordine nella formazione delle singole scuole nazionali del

romanico (vol. II). Nel passaggio dalle ‘radici’ ai ‘rami’ di questo ‘tronco’, I’architettura

133 GASBARRI 2015, 78-79, 97 nota 90.

134 Cfr. SPIESER 2016; vedi anche SPIESER 2018, in particolare il commento alla citazione di Louis Bréhier
del 1907: «Ce qu’on croyait étre autrefois 1’art impérial romain n’est qu’une branche de cet art
hellénistique...» (385); e il commento alla citazione di Charles Diehl del 1910: «Pour connaitre les origines
de l'art chrétien et byzantin, ce n'est point vers Rome qu'il faut tourner les yeux» (386).

135 RIvoIRA 1901, 27. 1l riferimento ¢ a d’Agincourt che con 1’ Histoire de [’art par les monumens, aveva
tentato di dimostrare il primato artistico universale francese, vedi RECHT 2019, 31-55: nota 3.

136 QUINTAVALLE 2004, XI-XXIV: XVIII; QUINTAVALLE 2012, 220-234.

137 RIvOIRA 1901, XIII.

138 «Piu che la collisione tra i due grandi architetti, era quella della Scuola Romana e della Greca, gli
antipodi tra di loro. La Romana, I’esponente di un popolo nuovo, gagliardo, solido, pratico, conquistatore,
unificatore. La Grecia, la rappresentante di una razza vecchia, irrequieta, instabile; permeata da un fine
senso di armonia e di bellezza» (RIVOIRA 1910b, 7).

29



lombarda si trasforma da regionale, a nazionale, per poi concorrere nel panorama europeo
e oltre!®’.

Rivoira, nel trattare il ruolo dell’architettura lombarda oltralpe, proietta
I’architettura cristiana medievale italiana in un sistema comparativo extra moenia, €
conseguentemente amplia il raggio di interesse del proprio lavoro critico, inserendosi in
un dibattito internazionale di piu ampio respiro. Se, come abbiamo visto, nel primo
volume Rivoira dialoga fondamentalmente con la tradizione italiana e francese occupatasi
specificatamente di architettura lombarda, nel secondo volume dovra tenere in
considerazione anche D’intricato dibattito contemporaneo internazionale sulle origini

dell’architettura cristiana.

1.2 Rivoira e Strzygowski

In quello stesso 1901, lo studioso austriaco Josef Strzygowski (1862-1941)!40
pubblicava la raccolta di saggi intitolata Orient oder Rom, titolo destinato a diventare
paradigma dello scomodo dibattito che nei primi decenni del Novecento intercorse tra
studiosi ‘orientalisti’ e ‘romanisti’ coinvolti nella corsa alla ricerca delle origini

dell’architettura cristiana'*!

. Alla base di questo nuovo interesse per la prima eta cristiana
c’erano le campagne di scavo nel Mediterraneo orientale, che stavano portando alla luce
materiale destinato a riscrivere la storia dell’arte medievale; queste inedite fonti materiali
spostavano dall’area di competenza degli storici a quello degli archeologi la
responsabilita di definire quella complessa fase di passaggio tra la caduta dell’Impero
Romano e ’avvento del cristianesimo!#?. La scuola di archeologia francese, seguita da
quella inglese, si trovava al centro di questa vicenda quale maggiore attore delle

campagne di scavo, mentre quella tedesca quale primo punto di riferimento per il metodo

139 «La ricerca che trasforma il problema dell’arte lombarda ¢ comunque quella del Rivoira che, nel 1901 e

quindi nel 1907, nell’opera Le origini dell architettura lombarda, considera il sistema dell’arte lombarda
non come un evento regionale, non come un fatto chiuso nel settentrione italiano, ma come un evento di
portata europea che ha le proprie radici nel mondo bizantino e, in particolare, in quello ravennate.»
(QUINTAVALLE 2001, XIX).

140 Per una panoramica sull’attivitd di Josef Strzygowski, il suo rapporto con la Scuola di Vienna e una
bibliografia aggiornata, vedi TIGLER 2019.

141 Per tutto il Novecento, ad oggi, il titolo abbreviato della raccolta di saggi di Strzygowski funge da
rimando all’intera complessa questione storiografica, tra i piu recenti articoli dedicati al dibattito cfr. JAGGI
2002; TALINN 2007; FOLETTI - LOVINO 2018.

142 FREND 1996, 108-169.

30



nelle ricerche di antichistica in Europa. Il ruolo centrale riconosciuto in Italia agli studiosi
francofoni ¢ ben dimostrato dall’importanza che ricopriva I’Ecole frangaise de Rome,
mentre quello degli studiosi germanofoni ¢ ben dimostrato dalla presenza gia dal XIX
secolo di numerose cattedre a loro affidate e da un forte addensamento di centri di studio
afferenti a Berlino'®, che vanno considerati quali estensione in ambito scientifico della
politica del neonato Impero'#*.

Uno dei centri piu influenti del panorama scientifico della seconda meta
dell’Ottocento era sicuramente I’Universita di Vienna, allora capitale dell’Impero Austro-
Ungarico. Attribuiamo ad Alois Riegl (1856-1905), uno dei maggiori esponenti della
Scuola di Vienna, I’introduzione del termine Spdtantike negli studi di archeologia e storia
dell’arte, e con esso la definizione dello stile di un periodo fino ad allora ritenuto di
profonda decadenza artistica. La cultura materiale tardoantica, attraverso le teorie di Riegl
e di Franz Wickhoff (1853-1909), da un lato viene rivalutata nella sua posizione di
continuita tra ’arte romana e quella medievale, e dall’altro viene distinta da entrambe
acquisendo un’autonomia stilistica definita attraverso il metodo formalista, che ne diverra
la cifra di analisi'®. 1l discorso sviluppato dai due studiosi viennesi & senz’altro fecondo
nel suo recupero di un’epoca storica fino ad allora — cosi come voluto da Winckelmann —
simbolo solamente di decadenza, ma la critica che con Orient oder Rom Strzygowski
indirizza ai colleghi viennesi ¢ di aver trascurato 1’Oriente, per persistere nel guardare
solamente a Roma come centro propulsore anche dello stile tardoantico in via di
definizione'*°. E proprio all’interno dell’ Accademia tedesca a cavallo del XX secolo, che

Riegl e Strzygowski si fanno capifila delle due tendenze: da un lato quella ‘centripeta’ e

143 Ruolo che viene assunto dall’Impero Germanico a partire dal 1871, quando, all’indomani dell’unita, il
clima nazionalista prevede la dimostrazione a livello internazionale di una solidita, non solo politica, ma
anche intellettuale. Sul rapporto tra gli istituti di ricerca tedeschi e 1’Italia, vedi ESCH 1999.

144 Qulla fondazione dell’Ecole frangaise de Rome nel 1874 in risposta al monopolio scientifico tedesco,
vedi FERRAGU 2002; PAPA MALATESTA 2007, 1-9.

145 L attribuzione a Riegl dell’utilizzo per la prima volta in ambito archeologico del termine in Spétrémische
Kunst-industrie (1901) ¢ in BIANCHI BANDINELLI 1966, voce “Spaetantike”; mentre, I’introduzione per la
prima volta del concetto di ‘tardoantico’ negli studi storici sarebbe da ricondurre a Burckhardt in Die Zeit
Constantins des Grossen (1853), vedi: MAZzA 2009, 8-16. Sul rapporto tra Riegl e Wickhoff cfr. BRENDEL
1979; per un’analisi e una bibliografia aggiornata sulla nascita del tardoantico e sulle personalita della
Scuola di Vienna, cft. in particolare: ELSNER 2002; TIGLER 2019; ELSNER 2020.

146 Le critiche di Strzygowski erano nate nello specifico come risposta al testo Die Wiener Genesis (1895)
di Wickhoff, ma nello stesso 1901 Riegl pubblico Spdtromanische Kunstindustrie, in cui ribadendo
I’autonomia dell’arte romana, manteneva la propria linea romanista contro quella orientalista di
Strzygowski. Sul dibattito, vedi: MARCHAND 2009, 403-410; TIGLER 2019, 132, 146-7.

31



‘romanista’ che sosteneva una riabilitazione del tardoantico partendo ancora una volta dal
mondo classico greco-romano e mantenendo in una posizione di subordinazione il Vicino
Oriente e il mondo islamico; dall’altro quella ‘centrifuga’ e ‘orientalista’ che al contrario
sosteneva la necessita di studiare le testimonianze provenienti dal bacino orientale del
Mediterraneo per una comprensione della prima arte cristiana, destabilizzando cosi il
primato greco-romano sostenuto dai classicisti. Tra [’approccio prudente e
filologicamente puntuale di Riegl e quello multidisciplinare e spesso semplicistico di
Strzygowski, la critica germanofona predilige il primo; questa tendenza subira
un’importante inversione nel periodo tra i due conflitti mondiali'*’.

Tornando a Rivoira, vista la coincidenza cronologica e la controtendenza
contenutistica del suo primo volume rispetto alla raccolta di cinque saggi di Strzygowski,
la critica ha spesso citato 1’ingegnere piemontese quale controparte romanista
all’orientalismo dello storico dell’arte austriaco, fissando nel 1901 la data di accensione

di uno scontro, per sua natura, aperto e diretto tra i due'*®

. Come ben esposto da Suzanne
Marchand, 1 veri destinatari della presa di posizione antiumanistica di Strzygowski, a
questa data, sarebbero altresi da ricercarsi direttamente tra le fila degli accademici suoi
conterranei. A seguito dei ritrovamenti emersi durante le campagne archeologiche, e in
mancanza di fonti storiche che potessero contestualizzare tali oggetti, si fa forte la
necessita di abbandonare il metodo filologico di cui gli studiosi tedeschi erano porta
bandiera per tradizione, e verso il quale I’antiaccademico Strzygowski era poco incline,
per adottare un approccio anticlassico allo studio di materiali geograficamente lontani ma
testimoni dell’esistenza di correnti artistico-culturali comuni a tutto il Mediterraneo'*.
Similmente, come visto poc’anzi, Rivoira, nel primo volume del suo libro, destina la

propria rilettura dello sviluppo di un’arte lombarda nazionale a coloro che, tra Francia e

Italia, precedendolo nel trattare 1’argomento, avevano enfatizzato il ruolo di Bisanzio

147 Cfr. ELSNER 2002; LABRUSSE 2009, 3-4.

148 Wharton individua le due pubblicazioni come scatenanti un dibattito lungo e feroce, sebbene come
vedremo la sua analisi poi vada oltre riscontrando anche significative analogie tra le due personalita (1995,
3-7); Maranci nomina Rivoira quale acerrimo nemico di Strzygowski e suo avversario alla pari di Emile
Male in Francia (2001, 140 nota 59, 153); simili sono le considerazioni di Talinn (2007, 562); Fowden fa
riferimento a due fazioni opposte nel dibattito del 1900-1901, quella orientalista di Strzygowski e Ainalov,
e quella romanista di Riegl e Rivoira (2014, 23-29); Infine Gasbarri presenta 1’opera di Rivoira come «la
piu rappresentativa risposta all’orientalismo di marca strzygowskiana» (2015, 120).

149 MARCHAND 1994, 106.

32



nella fase formativa dell’arte romanica del nord Italia e sminuito la risonanza dello stile
lombardo oltr’alpe.

La polemica di Strzygowski ¢ prima di tutto antimperialista, ma ¢ nazionalista
tanto quanto quella di Rivoira. In opposizione al clima colonialista e all’ottica prettamente
eurocentrica imperiale, il primo sostiene I’esigenza della scoperta dell’Oriente per
scrivere una storia non piu europea ma mediterranea: Strzygowski ricerca in queste
regioni inesplorate fonti altre che diano maggiore integrita alla singola identita nazionale,
che possano quindi alimentare il pangermanesimo di cui si fa portavoce, e che superino
il monopolio delle fonti greco-romane che fino ad allora avevano avuto un primato
assoluto nella costruzione dell’immagine di un Impero — quello Austro-Ungarico —
multinazionale unito da un medesimo sostrato culturale e a sua volta parte di una civilta

150 Draltro canto, Rivoira sostiene la centralita di una

europea gravitante attorno a Roma
Roma sempre piu sminuita dalla critica francese filo-bizantina e sempre piu debole nei
giochi di politica estera. Per le loro posizioni opposte, dettate dai rispettivi milieu
nazionali in cui gli studiosi si trovano ad operare, le due pubblicazioni diventano
testimoni di due prospettive in rispettiva controtendenza nei contenuti, ma in perfetta
sincronia negli intenti. Annabel Jane Wharton ha per prima proposto questo efficace
parallelismo: le tesi dei due studiosi apparentemente antitetiche nel loro rispettivo
orientalismo e romanismo, sono in realta il frutto di premesse condivise. La studiosa, pur
enfatizzando I’idea che esista tra i due un dibattito bipolare iniziato nel 1901 e partito
proprio dalla pubblicazione de Le origini e di Orient oder Rom — senza quindi considerare
la differenza sostanziale tra le due cornici accademiche entro cui nascono € a cui sono
rivolti 1 due testi — ben analizza come gli autori si facciano portavoce delle rispettive cause
nazionaliste strumentalizzando I’Oriente e applicando il medesimo approccio empirico e
materialista:

Rivoira and Strzygowski contentions are not contradictory but contingent, at least

when considered from an ideological prospective.'>!

150 Sul pangermanesimo di Strzygowski, vedi OLIN 2000b, 7-13; MARCHAND 2009, 403-410. Per un
confronto con Riegl e il rispettivo condizionamento politico negli studi storico artistici cfr. OLIN 2000a. A
proposito dell’egemonia scientifica di Vienna sugli altri centri dell’Impero Austro-Ungarico, vedi
RAMPLEY 2015, 72-95.
ST WHARTON 1995, 6.

33



Come scritto da Rushforth nella nota biografica di introduzione a Roman
Architecture, il testo di Rivoira non passo inosservato allo studioso austriaco, che ne
propose un commento su Byzantinische Zeitschrift opponendosi, com’era prevedibile,
alla sua ricostruzione romanocentrica.

In 1901 the first volume of Le origini dell architettura lombarda appeared. It was

at once accepted as a work of importance, though the strong line he took in asserting the

predominance of Roman and not Eastern influences in the architecture of what is called the

Byzantine Age did not escape the criticism of the school of Strzygowski.'>

Nonostante le critiche, che passano da puntualizzazioni specifiche su datazioni e
attribuzioni (per risolvere le quali prevede ironicamente che sara utile per Rivoira
I’imminente visita in Siria), a piu generici riferimenti alla poca obiettivita e imparzialita
con cui il tema ¢ stato trattato, Strzygowski concede a Rivoira alcune osservazioni felici
riguardo le sue scelte metodologiche: si esprime fin da subito positivamente riguardo la
qualita del materiale fotografico proposto, loda 1’effettiva conoscenza di persona dei
maggiori monumenti bizantini citati e in generale nota I’importanza del lavoro per la
conoscenza dell’arte bizantina in Italia'>. Per queste caratteristiche il volume di Rivoira
riceve riconoscimento unanime: stupisce la bellezza delle tavole presentate e la sua
capacita narrativa nel domare un materiale cosi vasto sia in termini cronologici che
geografici!®®, sebbene, dovendo assecondare semplicemente un disegno gia scritto a
monte del lavoro di ricerca, le sue conclusioni non siano sempre motivate con la dovuta
accuratezza. Concorde su questi punti ¢ anche [’autore anonimo della recensione
pubblicata nel 1902 sulla rivista Civilta Cattolica, che, pur nella certezza del posto
d’onore che I’opera ricoprira nelle biblioteche di storia dell’arte, la espone ad una lucida
critica di metodo: il recensore nota come Rivoira tenda a fornire al lettore «elementi di
induzioney affinché vengano accolte delle tesi non costruite su dati storici, ma su «criteri

intrinseci» difficilmente verificabili che I’autore utilizza a proprio favore per sovrastimare

152 RUSHFORTH 1925, XXI1I.
153 «Wir miissen Rivoira dankbar sein, daB er das in Betracht kommende Material so schon auseinanderlegt
und weiteren Kreisen durch seine ausgezeichneten photographischen Detailaufnahmen appetitlich in die
Hénde giebt. [...] Rivoira ist einer der wenigen, die den Orient, wenigstens Griechenland, Salonik und
Konstantinopel personlich aufgesucht haben [...] Was er in dieser Beziehung an Positivem giebt, sind
freilich keine systematischen Studien; er zeigt seinen Landsleuten, wie notwending es ist, sich auf Schritt
und Tritt mit dem Osten auseinanderzusetzen.» (STRZYGOWSKI 1902, 568-570).

134 Vedi le seguenti recensioni al primo volume di Arte Lombarda: VENTURI 1901; MARUCCHI 1902; RIiCCI

1902.

34



i maestri comacini e sottovalutare I’apporto bizantino'*>. A questa data nemmeno la
recensione al volume di Rivoira pubblicata sulla rivista germanofona del Collegio del
Campo Santo Teutonico, Rémische Quartalschrift, fa riferimento ad alcuna
controtendenza rispetto a Orient oder Rom'>%; d’altro canto, come nota Eugéne Miintz in
una equilibrata recensione del 1901, la vera controparte alle tesi di Rivoira ¢ il compianto

Cattaneo'’

. Occorre infatti ricordare che ai primi del Novecento 1’Italia ¢ ancora estranea
alle questioni in corso di discussione presso la Scuola di Vienna, e una risposta mirata
alla svalutazione strzygowskiana di Roma arrivera solamente con [’ondata di
nazionalismo prebellico, quando il bipolarismo tra romanisti e orientalisti entrera in auge
in Italia'®%. Strzygowski e Rivoira muovono le proprie ricerche su due binari paralleli,
tant’¢ che nel 1903 in Kleinasien Strzygowski prosegue la sua missione destinata a
dimostrare la derivazione orientale di modelli fondanti I’architettura cristiana, quale
quello basilicale, auspicandosi che le sue analisi convincano i colleghi difensori del
primato romano'’; allora Strzygowski, pur cosciente del neonato romanismo di Rivoira,
destinava la sua opera di convincimento ai colleghi di cattedra a Vienna. Il
riconoscimento del lavoro di Rivoira esclusivamente in virtu della sua posizione opposta

a quella del ben piu celebre studioso austriaco, sembra essere piu frutto di

un’enfatizzazione storiografica del dibattito che non di una contropartita effettivamente

155 «Io non oserei dire d’averne riportata una persuasione pari a quella dell’autore. L opera, attraente quanto

mai per I’argomento, non ¢ di cosi facile lettura per le molte digressioni e le lunghissime parentesi che
I’intralciano; né pure sono agevoli ad analizzare e poi a compendiare i sei capitoli che ci conducono da
Onorio a Carlomagno e oltre, ¢ sono composti quasi interamente di monografie, che debbono fornire gli
elementi dell’induzione. Si accrescono poi i dubbi e le incertezze per I’inconveniente del procedere quasi
sempre per via di criterii intrinseci, ¢ molto piu raramente per documenti storici, che pure in tal genere di
esplorazioni sogliono costituire le pietre miliarie.» (s.n., in «Civilta Cattolica», VII (1902), 77-83: 78).

156 STEGENSEK 1902.
157 «Ce livre est certainement un des plus suggestifs qui aient été consacrés a I’architecture chrétienne

primitive. Il a sa place marquée a c6té de celui du regretté Cattaneo, dont il combat d’ailleurs sans relache
les conclusions.» (MUNTZ 1902, 325).

158 GHILARDI 2002, 132-146; BERNABO 2003, 79-83.

159 «Die Erweiterung des Grundrisses der ,,romischen” Basilika zur Gestalt des sog. lateinischen Kreuzes,
die Einfiihrung doppelter Chore, die Entwicklung der Fassaden mit zwei Tiirmen, die Aufnahme des
Pfeilers mit angearbeiteten Halbséulen, der Stiitzenwechsel u. s. f - das alles ist im Orient vorgebildet und
einmal durch den Rom vom Norden trennenden Stddtewall Ravenna-Mailand-Marseille, dann durch die
vom Orient direkt auf Gallien iibergreifende Klostertradition dem Abendlande so gut wie fertig ibermittelt
worden. Hoffentlich locken diese Hinweise die Fachgenossen endlich einmal aus ihrer Reserve und bringen
sie zur Mitarbeit auf einem Felde, das Generationen nicht erschdpfen werden.» (STRZYGOWSKI 1903, IV).

35



giocatasi tra i due'®. 11 disegno de Le origini era gia stato scritto ben prima dell’incontro
con Strzygowski, si trattava ora di portarlo a termine considerando non solo il confronto
con la storiografia italiana e con il filo-bizantinismo francese, ma anche con questa nuova

spinta orientalista che stava scuotendo 1I’archeologia europea.

1.3 Il secondo volume de Le origini: una storia gia scritta

Nel 1907 Rivoira prosegue il discorso ripartendo esattamente da dove si era
interrotto e passa ora ad analizzare «quei rami cresciuti dal gran tronco» dell’architettura
lombarda e poi squarciati per essere felicemente innestati con le culture architettoniche

161 Secondo il disegno di

di Francia, Gran Bretagna e Germania tra XI e XII secolo
Rivoira, le «radici bizantino-ravennati» e «longobardiche», appartengono ad una fase di
passaggio ormai inabissata e non piu feconda, mentre la basilica lombarda, nel suo tronco
possente e florido, ¢ un passato ancora vivo e creativo, non fosse che

le opinioni degli scrittori sulle origini e sullo sviluppo delle grandi architetture

religiose [...] —hanno nel frattempo formato un cosi folto cespuglio d’influenze — influenze
siriache, romane, gallo-romane, bizantine, barbare, arabe, fondate ove facciano difetto i

monumenti, sull’immaginazione — da non essere cosa agevole svincolarle.!6?

Il germe di quelle influenze ¢ ricresciuto come un cespuglio infestante, poiché
preservato e coltivato dagli storiografi, e I’autore si fa promotore dell’arduo compito di
sradicarlo. La gerarchia storiografica che Rivoira aveva gia descritto nel primo volume ¢
stata turbata — probabilmente da Strzygowski — ed ora occorre chiarire nuovamente come,
all’interno del sistema evolutivo delle forme architettoniche, alcune esperienze si siano
esaurite, mentre altre abbiano proseguito il loro percorso di maturazione fino a definire

lo «stile acuto»'®.

160 Per un riassunto sulle sedi in cui i due espressero il reciproco disaccordo, vedi GASBARRI 2015, 104-
105. Gasbarri nota giustamente che «La storia della diatriba intercorsa tra Rivoira e Strzygowski ¢ divenuta
parte di una certa vulgata storiografica alla quale attingono soprattutto gli storici dell’architettura
dell’Oriente mediterraneo, ma molti punti restano ancora in attesa di approfondimento.» (105, nota 122).
161 (Tracciai gia le origini della basilica lombarda a volte: del gran tronco d’onde si squarciarono i rami per
piantare le architetture principali e secondarie che fiorirono in tanta parte d’Europa nei secoli XI e XII.»
(RIVOIRA 1907, IX).

162 R1voIRA 1907, IX.

163 Le considerazioni sull’utilizzo da parte della critica novecentesca di schemi moderni per definire il
tardoantico e il riferimento in particolare alla struttura dell’albero, ¢ in GIARDINA 1999: «I caratteri moderni
di un’epoca lontana possono essere individuati per via genealogica, come rapporto di filiazione pitt 0 meno
lineare ma comunque ininterrotto» (163).

36



Nel lasso di tempo che intercorse tra la pubblicazione del primo e del secondo
volume, Rivoira ebbe modo di viaggiare in Siria, Palestina, Egitto, Spagna e Tunisia'®4;
nel 1905, in vista della redazione degli ultimi due capitoli del secondo volume, si dedico
allo studio dell’architettura romanica in Germania, mentre gia padroneggiava da tempo il
patrimonio architettonico di Francia e Gran Bretagna, oggetto di studio dei primi
capitoli'®®. Come gia visto, Rivoira condivideva con Strzygowski uno spiccato metodo
positivista; nel secondo volume de Le origini, proclamando una fedelta alla pietra
direttamente visibile e tangibile, Rivoira sostiene che la derivazione orientale di alzati di
epoca gallo-franca non siano dimostrabili in primis per mancanza di qualsivoglia tipo di
testimonianza materiale e aggiunge che «¢ a sperarsi che non sara alla studiosa Germania
che ne verra il biasimo»!®. Perfettamente al corrente delle posizioni avverse del suo
collega austriaco, Rivoira, per nulla incline ai toni reverenziali accademici, porta avanti
il «districamento del cespuglio di influenzey», aggiungendo ai nomi del Cordero e del
Cattaneo anche quello di Strzygowski:

Quando I'architettura romana a volta e la ravennate saranno state da altri studiate —
come io0 ho fatto — con lo stesso amore delle coeve orientali, € con uguale se non maggiore
profondita, verra finalmente in chiaro se I'Oriente esercitasse sulle nostre architetture le
influenze attribuitegli dal Cordero, dal Cattaneo, dallo Strzygowski e da tanti altri, o se per

contrario fosse la costruzione romana, di creazione latina, a trasfondersi in unione alla

ravennate, nell'architettura bizantina a volte, come io penso e come sembrami di aver

provato. 167

Tramite gli scritti di Strzygowski, Rivoira era stato chiamato in causa nel dibattito
tra la cattedra viennese e quella di Graz; il suo spirito interventista, la determinazione e

anche la superbia di cui ci raccontano le note biografiche scritte dai contemporanei

164 Questi viaggi dovettero intercorrere tra il 1902 e il 1904. 11 23 maggio del 1904 Rivoira, avendo potuto
finalmente studiare gli oggetti «sopra luogo», presenta infatti all’Accademia di San Luca un excursus
sull’evoluzione stilistica del capitello dal IV secolo all’anno Mille tra Oriente e Occidente. A dispetto di
quanto auspicato da Strzygowski nella sua recensione al primo volume di Rivoira, nemmeno il viaggio in
Siria lo fece ricredere sulle sue posizioni romaniste, vedi RIVOIRA 1904, 263-273.

165 RUSHFORTH 1925, XXII. Il legame con la Gran Bretagna era di lunga data, Rushforth afferma infatti che
gia prima del suo matrimonio celebrato proprio in Gran Bretagna nel 1899, Rivoira aveva gia un forte
legame personale con il paese che definira sempre come «his second home». A riprova del coinvolgimento
di Rivoira nello studio del Medioevo britannico e dei rapporti tenuti con la critica inglese (capitolo non
ancora scritto della sua storia), vedi RIVOIRA 1912, 15-25.

166 RTVOIRA 1907, 487.

167 RIVOIRA 1907, 499.

37



dell’ingegnere torinese, rendono quasi scontato il suo schierarsi'®®: tra le righe del
secondo volume di Le origini, Rivoira risponde alla recensione al primo volume di
Strzygowski e chiama in causa Wickhoff e Riegl a supporto delle proprie tesi
romaniste'®. Intanto, con il secondo volume prosegue sia 1’apprezzamento nazionale per

170 a]1’Ttalia e che ¢&

il lavoro di Rivoira, che ha il potere di conferire «onore imperituro»
«destinato a sfidare il tempo e gli assalti della critica»'’!, sia la critica di Strzygowski che
prosegue la sua causa volta a provare I’inattendibilitd di una teoria che elude
completamente qualsiasi rapporto tra I’architettura romanica e 1’ Asia Minore, e che quasi
si rammarica di non veder ‘combattere’ dalla propria parte uno spirito vigoroso come
quello dello studioso italiano!”2.

Nel 1908 i due tomi de Le origini dell architettura lombarda vengono riuniti in
un unico volume che riceve riconoscenza nazionale nell’assegnazione del Premio Reale
e che inserisce Rivoira nel complesso dibattito europeo che per tutta la prima meta del
Novecento vede critici spiccatamente patriottici intenti a mettere il patrimonio dei propri

stati nativi al servizio delle rispettive politiche nazionaliste. Occorre ricordare che, nella

scacchiera europea di questo gioco delle parti, 1’Italia poteva contare sul «nazionalismo

168 «Rivoira, non si puo tacerlo perché si tratta di un atteggiamento troppo caratteristico della sua mentalita,

non conosceva modestia. Chiamava I’ Architettura Lombarda ‘la mia grande opera’» (MUNOZ 1919, 2); «by
temperament he was not inclined to conciliation or compromised» (RUSHFORTH 1925, XXIV).

19 RIVOIRA 1907, 487-488.

170 «Ma il merito piu cospicuo del Rivoira consiste nell’aver conferito all’Italia, con gravi argomenti, un
onore imperituro, quello cio¢ di avere essa creato e provvisto gli elementi essenziali alle maggiori
architetture religiose a volta del medio evo, delle quali la Chiesa di Roma, con le sue tante ramificazioni,
fu creatrice e propagatrice.» (MARUCCHI 1907, 163-164); piu cauta nel giudizio ¢ la dettagliata recensione
pubblicata su La Civilta cattolica, in cui I’autore esprime anche una certa perplessita nella reticenza dell’uso
del termine ‘romanico’ o ‘romanzo’ da parte di un Rivoira strenuo difensore del primato romano dell’arte
lombarda, s.n., in «La Civilta cattolica», 59 (1908), 317-327;

17l GNOLI 1908, 684. Quasi in risposta al quesito del suddetto anonimo recensore (nota 71), Gnoli apre il
suo attento riassunto de Le origini esprimendo la propria condivisione della distanza presa da Rivoira nei
confronti dell’uso del termine ‘romanico’. Tale scelta riflette la critica nei confronti della teoria francese
del parallelismo tra le lingue romanze e D’architettura romanica, nel loro comune sostrato latino
armonizzatosi con elementi stranieri: «ma come paragonare lo svolgimento rapido e spontaneo delle lingue
a quello lento e laborioso dell’architettura, non modo ars sed etiam scienta? [...] L’evoluzione linguistica
rassomiglia a I’erba che cresce, bene o male, su tutti i terreni, e pud attecchire ovunque: 1’evoluzione
architettonica ¢ pianta di serra, ¢ pianta assai piu delicata e rara ed ha bisogno di un suolo lungamente
preparato e ingrassato [...] Seguirli nel loro tortuoso cammino, ovunque sieno, in Italia, in Francia, lungo
il Reno, in Inghilterra, in Oriente e stabilire - scevri di preconcetti — cui spetta la priorita di averli messi in
uso e chi ne forni agli altri gli esempi. E questo ha fatto il Rivoira.» (GNOLI 1908, 671-672).

172 Cfr. STRZYGOWSKI 1908b.

38



discreto»!”? di Adolfo Venturi (1856-1941), sul suo fare storia per «costruire una cultura
che assicurasse a quella nazione un posto di piena parita con le grandi nazioni del mondo
moderno»!'’*; una propaganda intellettuale esercitata anche nella scelta di limitare la sua
indagine al territorio italiano senza esporsi agli spericolati confronti caratterizzanti, al
contrario, il «nazionalismo fantastico»'”> di Rivoira, che nella loro arditezza gli valsero
perd una maggiore eco a livello internazionale. Lo scontro si gioca a colpi di opere
critiche monumentali che, come quella dell’ingegnere piemontese, hanno il grande pregio
di presentare una densissima raccolta di informazioni, ma che spesso, per la parzialita
delle analisi, rendono complesso ogni tentativo di fare chiarezza in modo oggettivo sulle

cronologie e sulle considerazioni stilistiche sui singoli alzati'’.

1.4 Architettura Musulmana e le «fabbriche religiose dell’ Armenia»

Con cadenza settennale Rivoira, il 27 marzo del 1914, diede alle stampe il terzo
tassello del suo lavoro. Architettura Musulmana si presenta ancora una volta quale
«indagine storica, archeologica e architettonica» di una delle ramificazioni della matrice
romana imperiale, che con specifico riferimento alle icnografie delle terme e agli alzati
dei mausolei, costituisce — secondo Rivoira — il sostrato di base dell’architettura, anche
in quelle regioni dove il popolo «barbaro» degli arabi aveva imposto «con la scimitarra e
il Corano» la propria fede'”’. Nel 1908 Rivoira era tornato una seconda volta a
Costantinopoli con I’intenzione di proseguire verso est e raggiungere I’Armenia, ma a
causa delle difficolta che avrebbe comportato il viaggio in un momento in cui

imperversava anche 1’epidemia di colera, desistette dal raggiungere il Caucaso. Tra il

173 BARRAL 1 ALTET 2008, 138. Sulla posizione di Venturi rispetto alla ‘questione bizantina’ vedi GASBARRI
2015, 128-142.

174 Le parole sono di Argan in La personalita di Adolfo Venturi, citate in: SCIOLLA 1991, 11.

175 Lattributo al nazionalismo di Rivoira ¢ dello stesso Venturi. Nelle sue Memorie Venturi lamenta quanto
fosse sottostimata in quegli anni la sua disciplina ed esemplifica la situazione ricordando 1’esclusione della
storia dell’arte tra le scienze storiche studiate presso 1’Accademia dei Lincei, che aveva pero
paradossalmente ammesso, in quanto archeologo, Rivoira. VENTURI (1927) 1991, 86. Ricordiamo che nella
recensione di Venturi al primo volume di Le origini dell’Architettura Lombarda, non troviamo questo tono
critico evidentemente maturato con il lungo evolversi del suo stesso lavoro Storia dell ’Arte Italiana, redatto
in 11 volumi tra il 1901 e il 1940.

176 Sulla nazionalizzazione del Medioevo durante la prima meta del Novecento e sul ruolo dell’arte
lombarda, vedi in particolare: QUINTAVALLE 2004; BARRAL I ALTET 2004; BARRAL I ALTET 2009, 31-37;
RECHT 2019.

177 RIVOIRA 1914, V-VI.

39



1910 e il 1911, proprio in preparazione alla stesura di Architettura Musulmana, viaggio
in Spagna, Libia e Tunisia'’®. Erano proprio questi gli anni in cui 1’opinione pubblica
italiana, attraverso le testate giornalistiche, inizid ad insistere maggiormente sulla
necessita da parte del governo italiano di intraprendere un’azione indipendente e incisiva
in campo estero, che si sarebbe da li a poco concretizzata con I’impresa libica. In questo
clima di pressione, agitata nei confronti del governo Giolitti, i giornalisti alimentavano
una retorica nazionalista e imperialista insistendo sul passato romano della Libia, che
sarebbe tornato quindi di diritto sotto il controllo di Roma, nonché sul valore ‘crociato’

dell’impresa'”

. Queste stesse argomentazioni legate alla difesa dell’orgoglio nazionale,
al dovere missionario e al rapporto filiale degli altri paesi del Mediterraneo con Roma,
fanno da sfondo, in maniera talvolta implicita e talaltra estremamente esplicita, al volume
di Rivoira.

Il volume si divide in due parti, nella prima Rivoira ricerca le origini della
moschea e le sue influenze sull’architettura non musulmana, mentre nella seconda espone
la «nuova e allettante teoria» della nascita dell’arco a sesto sorpassato nella penisola
iberica'®. La volta e la cupola sono i veri protagonisti della rassegna architettonica di
Rivoira, che intende dimostrare come tutte le civilta del Vicino Oriente abbiano introdotto
questi due elementi nelle loro tradizioni architettoniche proprio a partire dall’impulso
dato dal genio romano, per poi formularne nelle loro rispettive tradizioni costruttive le
piu alte soluzioni stilistiche. Rivoira sostiene infatti che: 1 Siri e 1 Caldei limitarono
I’utilizzo della volta alle strutture sotterranee civili; i Persiani fecero uso della volta a
botte solamente a partire dal VI secolo, mentre la cupola sarebbe stata introdotta in Persia
solamente nel VII secolo e per mano di costruttori stranieri; i greci, non essendo abili
architetti, si limitarono all’utilizzo dell’architrave, laddove i romani gia facevano largo
uso dell’arco e della volta, che arriveranno lentamente in Grecia nel VI secolo per il
tramite ravennate; gli armeni, ancora barbari al tempo di Diocleziano, introdurranno

I’arco e la volta solamente nelle architetture di VI secolo; infine gli egizi non fecero uso

178 RUSHFORTH 1925, XXII.
179 GAETA 1982, 395-410.
180 RIVOIRA 1914, 22.

40



di questi elementi, prediligendo 1’architrave e la soffittatura!®!. Tali argomentazioni
risuonano quasi come una risposta all’Amida'®, in cui Strzygowski individuava come
punto di arrivo della sua peregrinazione verso est alla ricerca delle origini dell’arte
cristiana proprio la Persia e la Mesopotamia; la corrente stilistica persiana ‘del sud’,
sarebbe passata poi attraverso I’Armenia e avrebbe attraversato 1’ Anatolia per nutrire le

forme della Costantinopoli giustinianea e, ancor prima, quindi indipendentemente da

183 184 e,

Bisanzio, I’ellenismo'®”. Rivoira si sposta sempre piu verso est con Strzygowski in
Architettura Musulmana, procede nella redazione della sua argomentazione in
controtendenza rispetto alla narrazione orientalista; senza appellarsi direttamente allo
studioso austriaco, ne sembra perd seguire le tracce per imporre la propria direzionalita
che, contrariamente, procede da Occidente, da Roma e dalla penisola Iberica, verso il
Vicino Oriente.

Anche questo volume, come gia i precedenti, rispetta un disegno preannunciato in
cui le constatazioni conclusive risultano retoriche e traducono in termini storico-artistici
il suo spirito patriottico e nazionalista; Rivoira si rivela ancora una volta abile nell utilizzo
di fonti storico-geografiche per tessere una narrazione che gli permetta di mostrare il suo
vasto patrimonio fotografico, di dimostrare 1’aver fatto esperienza diretta degli alzati e di
dare alle stampe 1’ennesima conferma della sua tesi romanista. Da un punto di vista

metodologico 1’autore, una volta visitati in situ 1 monumenti, facendosi forte delle proprie

181 Una buona sintesi dei punti salienti di Architettura Musulmana si trovano nel testo della comunicazione

tenuta da Rivoira durante ’adunanza alla Reale Accademia di San Luca il 26 aprile 1914, ad un mese di
distanza dalla pubblicazione del volume: RIVOIRA 1915, 25-31.

132 vON BERCHEM - BELL - STRZYGOWSKI 1910.

183 «Persien und Mesopotamien. Der Siidstrom ging iiber Persien, im engeren Sinne gerade iiber das
Grenzgebiet, in dessen Zentrum Amida liegt, d.h. Armenien und das Stddtedreieck Edessa - Nisibis -
Amida. Von dort aus wird ein guter Teil der Schicksale der byzantinischen Kunst bestimmt.» (VON
BERCHEM - BELL - STRZYGOWSKI 1910, 132).

184 Strzygowski ripercorre il suo lavoro di ricerca delle origini dell’arte cristiana e lo ripercorre proprio
come un viaggio che dal sud Italia lo stava portando sempre piu verso est fino a raggiungere la
Mesopotamia: «Man gestatte einen Riickblick auf meine seit 1885 getane Arbeit. Ich ging einst nach dem
Stiden, um den Urspriingen der italienischen Kunst nachzuforschen. Jahrelange Studien iiberzeugten mich,
dafl der Schliissel im Osten liegen miisse, nach damaliger Auffassung in Byzanz. So kam ich nach
Konstantinopel. Und wieder nach einigen Jahren erkannte ich, dal auch dort nicht der eigentliche
Keimboden der christlichen Kunst zu suchen sei. So ging ich nach Agypten. Kleinasien, Syrien und bin
nun in Mesopotamien gelandet. Nebenbei trat ich seit zwanzig Jahren auch der islamischen Kunst néher.
Der Weg wird also weiter gehen nach Persien und dem fernen Osten und Siiden. Inzwischen aber ist fiir die
christliche Kunst immerhin eine entscheidende Grenze erreicht.» (VON BERCHEM - BELL - STRZYGOWSKI
1910, 133).

41



competenze tecnico costruttive, delle fonti primarie a sua disposizione e delle analisi
storiche degli orientalisti, propone delle ipotesi di datazione; definita una serie
cronologica, procede per raffronti con 1’architettura romana, greca e bizantina, al fine di
definire gli stili e soprattutto le derivazioni dei singoli alzati!®>. Occupandosi di cultura
dell’Oriente medievale, per la redazione di questo terzo volume viene a contatto con la
ristretta cerchia di studiosi italiani che a questa data si occupano di studi orientalistici. Si
tratta di arabisti che, traducendo testi di letteratura e fonti storiche arabe, iniziano a
disegnare la storia della cultura islamica in lingua italiana. Notiamo infatti che per la parte
dedicata specificatamente all’architettura musulmana i suoi punti di riferimento sono i
piu autorevoli arabisti del tempo: Michele Amari (1806-1899) e soprattutto il suo
coetaneo Leone Caetani (1869-1942). Per quel che riguarda le notizie storiche e gli
excursus cronologici, che sono un elemento fondamentale per il suo lavoro di datazione
dei monumenti e di conseguente conferma della sua tesi, lo studioso piemontese si rifa
infatti all’opera capitale degli Annali e alla Chronographia di Caetani'®®. Rivoira e
Caetani erano entrambi membri dell’Accademia dei Lincei, il primo in qualita di
archeologo e il secondo come arabista, e all’interno di quelle stesse mura ebbero

lopportunita di instaurare un rapporto anche personale!®’

probabilmente non
particolarmente sentito viste le posizioni nettamente ‘antilibiche’, e piu in generale
antiimperialiste, di Caetani. Occorre notare che I’orientalistica in Italia era agli albori,
poiché nata proprio con Amari e Gabrieli, per poi trovare in Caetani un grande innovatore
che, dopo I’indispensabile devozione iniziale agli studi filologici, si era discostato dalla

polemica ideologica e religiosa inevitabilmente correlata allo studio della cultura

185 L’ autore spiega le fasi della sua procedura metodologica in RIVOIRA 1915, 26.

186 CAETANI 1905-1918; CAETANI 1912.

187 Rivoira entro a far parte dell’Accademia dei Lincei nel 1905, mentre Caetani nel 1911. Quest’ultimo
ebbe un ruolo fondamentale per la sezione di arabistica dell’ Accademia romana, ruolo dimostrato non solo
dall’importanza degli studi suoi e dei suoi allievi, ma anche dal suo lascito materiale all’ Accademia stessa:
nel 1919 nacque I’idea della creazione della Fondazione Caetani per gli studi musulmani, poi ufficializzata
nel 1924, con il quale lo studioso lasciava il suo patrimonio librario e il materiale delle sue ricerche in corso
all’Accademia stessa. Sull’argomento, vedi GABRIELI 1926. Nell’Archivio Caetani dell’ Accademia dei
Lincei ¢ rintracciabile anche un piccolo gruppo di lettere di corrispondenza con Rivoira risalente agli anni
trail 1911 e il 1914: Rivoira ringrazia e si congratula con Caetani per le sue ultime pubblicazioni e si mette
a disposizione per testimoniare in suo favore nella causa aperta contro Il popolo romano, che
provocatoriamente aveva messo in dubbio la paternita de Annali dell’Islam. Gli articoli diffamatori erano
usciti non a caso all’indomani delle dichiarazioni anticolonialiste di Caetani. Sull’Archivio Caetani vedi:
GHIONE - SAGARIA ROsSI 2004, cartella 174; sulla vicenda giudiziaria correlata, vedi LEVI DELLA VIDA
2004, 9-47.

42



islamica, per dedicarsi ad un esame critico dell’origine dell’Impero islamico nelle sue
componenti socio-culturali. Se la filologia e la storia del mondo arabo erano ancora agli
albori, non ci stupisce che la storia dell’arte islamica non fosse ancora una disciplina
oggetto di studio; sara infatti Monneret de Villard (1881-1954) attorno al quarto decennio
del Novecento ad introdurne lo studio in Italia. Rivoira muove quindi questi primi timidi
passi, sia verso l’architettura islamica, che verso quella armena, servendosi delle
traduzioni di fonti storiche primarie, delle analisi degli storici e dei testi odeporici per lo
piu francesi e inglesi.

La sezione del volume che piu ci interessa in questa sede ¢ quella conclusiva della
prima parte, dove Rivoira inserisce

a guisa di appendice, un breve stringente esame di alcune tra le pitu importanti

fabbriche religiose dell’Armenia, tanto poco conosciute ¢ pur cosi interessanti. Esame

destinato ad accertare, se ¢ quali influenze simili fabbriche esercitassero sulle antiche

architetture cosi musulmane come cristiane. '8

C’¢ motivo di credere che questo circoscritto interesse per I’ Armenia, mai visitata
da Rivoira, sia stato ispirato dalla lettura dei testi di Strzygowski, che nel gia citato Amida,
conferiva all’ Armenia I’importante ruolo di ponte di quella Nordstrom che si sarebbe fatta
strada dalla Persia, verso Bisanzio. Attraverso i pochi riferimenti bibliografici
sull’architettura di Armenia e Georgia, le traduzioni francesi delle fonti primarie armene
e la letteratura odeporica'®®, Rivoira propone una primissima rassegna dei maggiori
monumenti medievali dell’ Armenia storica, servendosi delle fotografie fornitegli da due
padri mechitaristi di Venezia. Rivoira inserisce qui, all’interno di un volume che si
presume tratti 1’architettura dei luoghi di culto islamici, una parentesi sull’architettura
cristiana armena, poiché vuole indagare quali siano i rapporti tra lo stile peculiare di
questo popolo, I’architettura musulmana e quella cristiana romana. Parte dal presupposto
che occorra rivedere le datazioni fino ad allora piu accreditate, o meglio post-datare gli
alzati armeni, in modo da rendere coerente la sua personale collocazione dell’architettura
armena come intermediaria tra i moduli romani e I’architettura musulmana, analogamente
al ruolo svolto dall’architettura bizantina, cosi da confermare [’origine romana

dell’architettura cristiana e inserire la stessa architettura musulmana tra i ‘rami’ di quella

188 RIVOIRA 1914, VIII; per la sezione dedicata all’architettura armena: RIVOIRA 1914, 189-244.
139 Le principali riferimenti bibliografici di Rivoira sono: SAINT-MARTIN 1819; BROSSET 1876; GRIMM
1864; LYNCH 1901; con note tratte tra gli altri da: DUBOIS DE MONTPEREUX 1839; ALISAN 1881.

43



romana. Per I’ingegnere 1’architettura armena merita pero una citazione a parte rispetto a
quella bizantina, presentando:
uno stile, che nell'adozione di una planimetria romana, oppure romano-bizantina,

addita da un canto l'attingere ad edifizi dei Romani, e dall'altro le relazioni degli Armeni

con l'impero greco — ma che nelle sue peculiarita —, palesa la gelosa cura in costoro di non

essere dei Bizantini pedissequi.'*”

Quella bizantina ¢ solamente un’‘influenza’, poiché i costruttori armeni hanno

uno stile tutto loro'!

. Ancora una volta la corrente che percorre I’origine e lo sviluppo
dell’architettura cristiana di Rivoira ¢ in netta controtendenza rispetto a quella di
Strzygowski, poiché anche I’architettura medievale armena, cosi come quella musulmana
e quella bizantina, ¢ figlia delle terme, dei mausolei e delle prime basiliche romani. Pur
non avendo fatto esperienza diretta di questa cultura, all’autore preme (difficile a dirsi se
solamente, ma sicuramente anche, come risposta a Strzygowski) riportare qui le qualita
di questo stile architettonico che si fa portavoce dell’espressione di «un popolo piccolo
di numero», ma che attraverso la peculiarita del suo stile esprime la propria coesione

culturale, dove il legante ¢ la fede!*?

. Rivoira prende in esame le principali chiese armene
e le inserisce una ad una nel suo flusso narrativo che ha alla base un chiaro preconcetto:
I’architettura ha sempre avuto uno sviluppo «razionale, graduale, concatenato» e la
ricostruzione di questa evoluzione positivista non lascia alcun margine alla «spontaneita»

e alla «fenomenalita» '3

190 «Daremo termine alla prima parte del nostro lavoro con un breve, ma pur succoso cenno — avente
relazione col lavoro stesso — su alcune fra le piu antiche caratteristiche fabbriche religiose dell'Armenia,
alle quali vien talora conferita una immeritata vecchiaia, traendone poscia ipotetiche origini ed influenze
cosi costruttive come decorative, quando nei loro veri anni possono sfoggiare indubbie ed eminenti qualita
che tenteremo di porre in chiara luce. Qualita costituenti uno stile vero e proprio» (RIVOIRA 1914, 189).
Yl «Ho tuttavia detto semplicemente influenza, per il fatto che le antiche chiese di Ecemiadsin, di
Aghthamar, di Ani assumono carattere proprio» (RIVOIRA 1914, 192).

192 «Uno stile, che ¢ il pitt completo rappresentante, la piu alta espressione di un popolo piccolo di numero,
ma che riassunse nella fede dei padri ogni migliore sentimento. Uno stile, che nell'adozione di una
planimetria romana, oppure romano-bizantina, addita da un canto l'attingere ad edifizi dei Romani, e
dall'altro le relazioni degli Armeni con l'impero greco. Nelle varianti pero e nelle novita introdottevi, palesa
la gelosa cura in costoro di non essere dei Bizantini pedissequi e tanto meno soggetti» (RIVOIRA 1914, 189).
193 «(Non presumer0 io, di aver trovato il filo prodigioso atto a guidarci per il labirinto delle tante questioni
religiose, storiche, archeologiche concernenti la storia e la composizione del nostro monumento.
Nondimeno, col fondamento del mio persistente concetto, che le architetture abbiano avuto mai sempre uno
sviluppo razionale, graduale, concatenato col passato, invece di un altro scolastico, imaginario di
spontaneita e di fenomenalita; e con la sempre fedele compagnia degli edifizi datati, cerchero trovare al
monumento stesso una eta che gli sia la meglio dicevole» (RIVOIRA 1914, 202).

44



I1 primo sito che passa in rassegna ¢ la sede del catolicosato armeno, VatarSapat o
Ejmiacin, di cui descrive brevemente le chiese di Surb Gayane, Surb Hfip‘sime, Surb
Sotakat e la Cattedrale. Per quel che riguarda Surb Gayane'** (630-641) [fig. 11], Rivoira
dapprima si interroga sulla validita della data di fondazione, che come molte altre
informazioni attinge dal resoconto di viaggio in Armenia di Harry Finnis Blosse Lynch!®’.
La pianta a croce greca inscritta ¢ infatti, secondo l’autore, di diretta derivazione
giustinianea, laddove la Costantinopoli di VI secolo aveva a sua volta a modello le piante
delle terme romane e della Basilica di Massenzio; come gia detto pero 1’architettura
armena prenderebbe una direzione autonoma rispetto a Bisanzio, che qui come nella
maggior parte delle chiese armene ¢ ben dimostrata dall’assenza di un nartece ascrivibile
al progetto originario. Rivoira sembra essere piu in difficolta nel collocare in prospettiva
storica lo spaccato e in particolare I’accentuato sviluppo verticale del tamburo della
cupola, che non ¢ proprio né delle architetture bizantine né di quelle musulmane, se non
a partire dall’VIII secolo. Nonostante cio, Rivoira approva la datazione al VII secolo e
conclude che, a prescindere da quale sia stato il tramite, anche per il tamburo il primo
punto di riferimento dovettero essere i mausolei romani, al confronto dei quali il diametro
ridotto della cupola di Surb Gayane e le strette finestre del suo tamburo non consentono
di attribuire alle maestranze armene alcuna grande innovazione costruttiva. Surb
Hiip‘sime!®® (616-617) [fig. 12] come noto presenta una delle piu peculiari icnografie
armene, descritta da Rivoira con I’aggettivo ‘bizzarra’. Gli incavi cilindrici e le aule
angolari, le nicchie trapezoidali esterne, il diametro della cupola e il piedritto poco

197

elevato’”’, sono considerati da Rivoira come il frutto di un processo di complicazione

194 In RIVOIRA 1914, ‘Santa Gaiana’.

195 LyNCH 1901, vol. 1, 270. I due volumi di Lynch sono un punto di riferimento fondamentale per Rivoira
per tutta la lunghezza della sezione dedicata all’architettura armena. Vale la pena perd sottolineare che
Lynch non intraprende il viaggio in qualita di archeologo o di storico dell’arte ma esplora le provincie
armene russe e turche con I’occhio del viaggiatore. Alcune considerazioni a proposito dell’approccio di
Lynch all’architettura armena si trovano in MARANCI 2001, 23-30. Sempre su Lynch e 1’Armenia vedi
anche gli articoli del catalogo della mostra RHEIMS 1990.

1% In RIVOIRA 1914, ‘Santa Ripsima’.

197 La chiesa di Surb Hrip‘sime presenta in effetti numerose particolarita: risponde alla tipologia del ‘gruppo
Avan-Jvari’, dal nome delle due chiese a pianta quadrata cupolata e sala inscritta tetraconca con quattro
nicchie angolari (ad Avan circolari, mentre qui quadrangolari); le nicchie esterne compaiono qui per la
prima volta e sono trapezoidali (non diedriche come di norma). Nonostante gli interventi subiti (sicuramente
nel XVII sec. e probabilmente anche nel X sec.), la calotta della cupola risulta essere quella originale. Per
una descrizione di questa tipologia, vedi DONABEDIAN 2008, 79-87; 163-184.

45



della pianta di Surb Gayane con cui di conseguenza condivide la derivazione dal

precedente bizantino'®

, a sua volta derivante da quello romano. Dopo una descrizione
asettica della pianta e dell’alzato, chiaramente carente nella comprensione della
distribuzione spaziale degli interni (carenza dovuta ad una mancata esperienza de visu
della chiesa) Rivoira, smarrito dalle tante inaspettate peculiarita costruttive, non puo
accettare una datazione ai primi decenni del VII secolo; rifacendosi all’apparente riserva
posta prima ancora da Lynch!” (che al contrario aveva fotografato personalmente
I’edificio), Rivoira dubita che la fondazione sia ascrivibile al periodo di attivita del
Kat‘otikos Komitas e, senza poter giustificare oltre la propria tesi, risolve tutte le
perplessita asserendo semplicemente che la chiesa vada sicuramente postdatata. Si trova
inoltre in totale disaccorto con qualsiasi possibilita di datazione antecedente al VII secolo

200

della Cattedrale di Ejmiacin“”” — secondo Rivoira chiaramente precoce:

Comechessia, 1'Apostolo degli Armeni non introdusse sicuramente nella sua
fabbrica una planimetria cristiana romano-bizantina, sviluppatasi nel VI secolo. N¢é
d'altronde poté applicarvi le absidi curvilinee all'interno e poligonali all'esterno, né
stabilirvi una orientazione non ancora adottata dai Cristiani. Sulla orientazione delle chiese
e sulla foggia poligonale delle absidi, trattammo scrivendo della moschea maggiore in

Damasco.?’!

Anche per la Cattedrale di Ejmiacin la difficolta di Rivoira ¢ quindi nell’accettare
una datazione al IV secolo — ovvero all’epoca in cui visse Gregorio 1’ Illuminatore, padre
della chiesa armena e secondo la tradizione fondatore della Cattedrale — vista la presenza
di moduli stilistico-architettonici che nell’architettura romana, bizantina o islamica
troverebbero maturazione solamente nel VI secolo. Questa possibilita per lo studioso ¢

inaccettabile dal momento che:

In quei tempi gli Armeni non eran lontani dall'esser barbari e pertanto nella

impossibilita di fornire costruttori capaci di murare nel modo usato nella cattedrale di

Ecemiadsin.???

198 DONABEDIAN 2008, 79-80.

199 1> autore britannico in realta aveva giustamente affermato che «students of architecture may be inclined
to assign it to a later period», senza esporsi oltre sulla questione e rimandandola a penne pit competenti,
vedi LYNCH 1901, vol. 1, 270.

200 Tn RIVOIRA 1914, ‘Ecemiadsin’.

201 RIvOIRA 1914, 203.

202 RIvOIRA 1914, 203.

46



I problema principale del discorso di Rivoira ¢ che queste asserzioni preconcette
e infondate fungono da premessa, piuttosto che da conclusione, alle comparazioni che
propone; di conseguenza la descrizione di ciascun alzato ne ¢ inevitabilmente
compromessa.

Procede poi nella descrizione di Ojun, Alt*amar, e Ani. Riguardo la chiesa di Ojun
(VII-VIII sec.)*® si sofferma in particolare sul tamburo poligonale, che testimonierebbe
qui un precedente importante a quelli delle basiliche bizantine: certamente per Rivoira la
fonte indiscutibile sono ancora una volta le rotonde romane, ma gli armeni sarebbero stati
1 primi ad adottare nell’architettura di culto cristiano tamburi poligonali dai piedritti cosi
sviluppati in altezza. L.'uso armeno sarebbe poi giunto a Bisanzio solamente nell’XI
secolo, quando — nota ancora Rivoira — per gli armeni il tamburo elevato poligonale era
ormai un elemento assodato, tanto che era gia in auge [’uso di decorarne gli esterni con
arcatelle cieche. Rivoira, nel ‘concedere’ questo primato all’Armenia, cita, a titolo di
conferma della sua tesi, un articolo di Paolo Orsi sulla chiesetta calabrese di Santa
Filomena, detta anche Pozzoleo, a Santa Severina: la chiesa costruita in epoca normanna
avrebbe mantenuto 1’uso bizantino di cingere esternamente la cupola con elevati tamburi
poligonali e decorarli con teorie continue di arcatelle cieche, ma a ben vedere, Orsi
concorda con Bertaux nel riconoscere in questo elemento una derivazione piu armena e

georgiana, che non greca®™

. Nel riportare le notizie sulla chiesa della Santa Croce di
Att‘amar®® (X sec.) [fig. 13] Rivoira & costretto per la prima volta a soffermarsi
sull’apparato decorativo, dando una breve panoramica della varieta di soggetti scultorei
riconoscibili sulla superficie tufacea esterna. L’ingegnere piemontese giudica 1’ormai
celebre ciclo scultoreo come il risultato di un «capriccio» dell’architetto Manuel?%. 1

vero interesse di Rivoira ad Aft‘amar sono le slanciate nicchie angolari che si

203 In RIVOIRA 1914, ‘Chiesa di Santa Croce a Usunlar’.

204 ORsS11912, 263-284: 278; poi anche in CAFFI - ORSI 1929, 188-239: 228. «Anche concedendo, pertanto,
che la chiesa di Pozzolio sia sorta dopo la conquista normanna, ha pienamente ragione il Bertaux (op. cit.,
pagina 124) che essa ‘fait moins penser a une eglise de Grece que a une chapelle d'Armenie ou de Georgie’».
Orsi cita la tesi romanista del Rivoira, ma se ne discosta affermando che la cupola ¢ d’invenzione bizantina
e la «cupola a spicchi od a nervature, od ondulate, sono una creazione tutta orientale, forse armena» (CAFFI
- ORSI 1929, 213). Per il riferimento a Orsi in RIVOIRA 1914, 212; a sua volta Orsi cita BERTAUX 1904,
124.

205 In RIVOIRA 1914, ‘Chiesa della Croce ad Aghthamar’.

206 «Gaghic aveva lasciato che il suo architetto si scapricciasse con una selva di rappresentazioni animate
nella singolare chiesa di Aghthamar» (RIVOIRA 1914, 30).

47



interpongono tra le volte della cupola, che diventano il pretesto per indagare il rapporto
tra ’architettura musulmana e quella romana: si tratterebbe infatti di elementi decorativi
e strutturali la cui paternita romana viene rivendicata da Rivoira mostrando un’immagine
delle nicchie angolari di Villa Adriana a Tivoli?"’.

Rivoira riporta infine informazioni riguardo i monumenti della regione dello
Sirak, oggi entro il confine turco, mentre nel 1914 ancora formalmente sotto la sfera di

influenza russa. Pubblica le fotografie del monastero di Horomos?%®

(X sec.) 1 cui resti
sono ancor oggi visibili in Turchia esattamente a ridosso del confine naturale del fiume
Axuryan; queste fotografie sono oggi preziose a causa del processo di distruzione che il
complesso ha avuta e sta ancora subendo [fig. 14]. Il Monastero ¢ strettamente legato,
non solo geograficamente ma anche storicamente, alla citta di Ani; sorto durante la prima
meta del X secolo, prima della fioritura della capitale, Horomos verra eletto dalla dinastia
Bagratide regnante ad Ani quale luogo di sepoltura reale. Al tempo in cui Padre
Nahapetean scattd queste fotografie il Monastero dovette essere ancora in funzione?®.
Attraverso queste fotografie Rivoira ha occasione di dedicarsi a quel corpo architettonico
antistante I’ingresso occidentale della chiesa che ¢ lo Zamatun®'’ e che Rivoira riconosce
come un campanile. Le considerazioni in riferimento alla lanterna dello Zamatun, da lui
definita «campaniletto», «campanile-lanterna» o «chioschetto»®!!, sono particolarmente
esemplificative della sua visione dell’architettura armena come fenomeno a s¢€ stante, ma
pur sempre punto di incontro tra 1’architettura cristiana e quella musulmana. Rivoira
riconosce infatti in questo specifico annesso una peculiarita dell’architettura chiesastica
armena che, godendo di una fortunata persistenza nel tempo, traduce in architettura la
solidita culturale di questo popolo; d’altra parte perd vede negli Zamatun anche la
testimonianza di una ibridazione tra i campanili crociati e le sommita dei minareti delle
moschee musulmane. Particolarmente impressionante doveva essere anche la cupola della

chiesa di Surb Minas (ante Surb Yovhannés) di Horomos, il cui tamburo si eleva

207 RIVOIRA 1914, 218-222.

208 In RIVOIRA 1914, ‘Chiesa di Scioghacat a Ghosciavank’.

209 MATEVOSIAN 2015, 49, 52.

210 Solo di recente ¢ stata chiarita la distinzione tra gavit' e Zamatun; in entrambi i casi si tratta di spazi
architettonici simili a cappelle monumentali annesse al corpo della chiesa e destinate ad ospitare sepolture
dinastiche. Parliamo di gavit' quando le sepolture preesistono alla cappella funeraria, mentre di Zamatun
quando lo spazio inizia ad essere utilizzato come luogo di sepoltura in corrispondenza della costruzione
dell’alzato stesso. Vedi VARDANYAN 2015a, 207-236: 236.

211 RIVOIRA 1914, 207-210.

48



notevolmente considerata anche I’ampiezza del diametro su cui poggia. Rivoira ne

riconosce 1’unicita?!'?

— visti 1 precedenti, occorre aggiungere — senza contestarne la
datazione, che anzi a suo parere sarebbe confermata dal fatto che qui gli esterni non siano
ancora ingentiliti da arcatelle cieche, cosi come avverra qualche decennio piu tardi a
Sanahin e poi nella vicina Ani. E proprio sul complesso di Ani che Rivoira si sofferma
con piu attenzione tornando a proporre, a latere delle informazioni storiche e delle
descrizioni degli alzati, personali comparazioni caratteristiche del suo modo di procedere.
Nonostante la Cattedrale di Ani (1001 d.C.) [fig. 15] gia all’inizio del XX secolo versasse
in difficili condizioni di conservazione, attraverso le fotografie fornitegli, Rivoira rileva
una serie di elementi motivo di interesse per il suo personale approccio. La pianta
basilicale deriverebbe dai fepidarium romani, mentre le arcatelle cieche, le nicchie diedre
e le finestrelle oculari, sarebbero tutti elementi di origine romana. A fronte di questa breve
descrizione Rivoira conclude: «la cattedrale di Ani ¢ ricca di preziose qualita e di
ammonimenti»?!®, Procede quindi nel rintracciare le ‘qualita’, ovvero le caratteristiche
costruttive e decorative peculiari di questa fabbrica, e per ciascuna qualita i rispettivi
‘ammonimenti’, ovvero le osservazioni da lui dedotte dalla comparazione con
I’architettura medievale dell’occidente cristiano e da quella islamica. Il primo elemento
su cui Rivoira riflette sono le arcatelle cieche: I’origine del motivo ¢ secondo 1’autore,
come sappiamo dal primo volume di Le origini, ‘romano-ravennate’, ma in Armenia
raggiunge uno dei massimi livelli stilistici e in particolare ad Ani il motivo raggiunge la
massima maturazione. Un simile utilizzo dell’archeggiatura cieca Rivoira lo rivede
nell’opera delle maestranze toscane di San Miniato a Firenze e di Santa Maria Maggiore
a Pisa, entrambe innalzate poco dopo la Cattedrale armena ed entrambe testimoni della
forte presenza di forme e colori orientali nella produzione artistica toscana romanica:

i costruttori della Toscana diedero mano, poco appresso, ad applicare eleganti

archeggiature alle loro chiese [...] Non lo fecero tuttavia da pedissequi, creando al contrario

una decorazione originale ed oltremodo doviziosa.?!*

La Cattedrale di Pisa e la Basilica di San Miniato al Monte a Firenze sono descritte

da Rivoira come le piu chiare manifestazioni degli scambi artistici che intercorsero tra

212 «La nostra chiesa, offre poi la particolarita di possedere il pitl antico tamburo interamente circolare,
considerevolmente elevato» (RIVOIRA 1914, 225).

213 RIVOIRA 1914, 226-234: 229.

214 RIVOIRA 1914, 229.

49



Oriente e Occidente tramite le rotte commerciali e militari: i toscani qui dimostrano di
aver fatto propri i pilastri a fascio, 1’arco acuto, i paramenti marmorei e le archeggiature
decorative [fig. 16]. L utilizzo a fini decorativi delle ‘listature’ dei pilastri e delle volte
degli interni sarebbero una declinazione musulmana di un elemento costruttivo gia
romano; 1’arco acuto, che una volta incontrato lo ‘stile lombardo’ dara vita allo ‘stile
acuto’, proviene anch’esso da Oriente; le iconografie delle decorazioni ad intarsio sono
tratte dal patrimonio figurativo paleocristiano, ma c¢’¢ qui secondo Rivoira un «sentire
nuovo, una fisionomia differentey; infine le soluzioni toscane delle archeggiature cieche
decorative — Rivoira ci fa intendere che — sarebbero una derivazione si orientale, ma nello

215 All’indomani dell’anno Mille, il rapporto tra Oriente e Occidente si

specifico armena
trasforma per Rivoira in un do ut des, in cui 1’Occidente continua ad esportare usi
costruttivi e decorativi che danno nuove forme a moschee e minareti, ma allo stesso tempo
importa le novita orientali maturate a partire dai modelli romani:
Codeste relazioni con 1'Occidente, rafforzate in appresso mediante la spada dei
Crociati, furono accompagnate dalla erezione, nei paesi orientali, di tipi di fabbriche
religiose, diversi dal tradizionale islamico, i quali esercitarono una indubbia influenza

sull'architettura musulmana. Mentre dall'altro canto, per influsso dell'Oriente, cotali

relazioni diedero la spinta alla creazione del sistema archiacuto che arricchi I'Occidente di

tante stupende cattedrali e chiese abbaziali.?!®

Tornando ad Ani, la seconda qualita che Rivoira commenta ¢ come gli armeni
abbiano saputo ‘ingentilire’ non solo le murature perimetrali, ma anche le superfici curve
dei paramenti cilindrici delle cupole; annovera qualche timido esempio romano e
bizantino®'” di simili decorazioni continue sulle altezze esterne dei tamburi, ma constata
che:

quelle arcate non si ingentilirono come le armene. E fuori dell'Armenia non si

incomincio ad adattarle, aggraziate mediante colonnette o piedrittini, alle cupole avanti il

primo quarto del secolo XI.2!8

215 RIvOIRA 1914, 171-174.

216 RIvOIRA 1914, 172.

27 T confronti che propone sembrano convincere poco ’autore stesso. L’unico che precede la data di
completamento della Cattedrale di Ani (1001), ¢ il mausoleo di epoca romana cosiddetto “Conocchia”; gli
altri esempi sono tutti posteriori e presentano caratteristiche molto differenti rispetto al caso preso in esame.
218 RIvOIRA 1914, 230.

50



Terzo ed ultimo ammonimento riguarda questa volta gli interni, dove appaiono
sia il pilastro a fascio che 1’arco acuto, qualita rispettivamente romana ¢ musulmana, qui
incontratesi senza lasciar spazio a particolari meriti ai costruttori armeni.

Rivoira conclude occupandosi di tre edifici a pianta centrale: le chiese di Surb
Grigor Abutramenc®?'® (X sec.) e Surb P rki¢*?2° (1036) [fig. 17] ad Ani e i resti della
chiesa di Zvart'noc‘??! (VII sec.). La pianta centrale gli permette di tornare sul tema delle
rotonde romane per tirare le fila del debito che I’architettura armena medievale ha
contratto con Roma e delle novita che ha il merito di aver sviluppato in modo originale e
autonomo.

Rivoira ¢ prima di tutto ingegnere e non nasconde, tanto nel processo di
osservazione, quanto di valutazione qualitativa degli alzati, la sua predilezione per gli
elementi strutturali piuttosto che per quelli decorativi. Dispensa un’attenzione particolare
per il patrimonio bagratide di Ani proprio perché raggiunge altissimi livelli in quella che
definisce «scultura architettonica» e che distingue dai «capricci [della] scultura figuratay
di Att'amar®?2. Allo stesso modo notiamo che se le icnografie, le tecniche costruttive
murarie, cosi come i1 pennacchi di raccordo della cupola, gli alti piedritti dei tamburi, le
cupole su pilastri liberi risultano sempre, secondo Rivoira, di chiara origine romana, al
contrario il pilastro stilato a puri fini decorativi, ’arco acuto e gli intarsi marmorei sono
di origine musulmana, mentre agli architetti armeni riconosce il peculiare utilizzo di «tetti

conici» e dei «chioschi ad uso di campanile», 1’abilita nell’ingentilire i paramenti con

219 In RIVOIRA 1914, ‘Cappella di San Gregorio’.

220 In RIVOIRA 1914, ‘Cappella del Redentore’.

21 In RIVOIRA 1914, ‘Zuardmoz’. A questa data le informazioni riguardo la chiesa di Zvart'noc® erano
ancora scarse essendo stati intrapresi gli scavi solamente nel 1891. Una prima comunicazione all’indomani
del rinvenimento dei noti capitelli della cattedrale con il monogramma del suo fondatore Nerses III ¢ in
STRZYGOWSKI 1891, 10; maggiori informazioni verranno pubblicate all’indomani degli scavi e degli studi
condotti da Strzygowski, sulla base del materiale raccolto dall’architetto T oros T‘oramanean:
STRZYGOWSKI 1918. Rivoira pubblica la pianta di Zvart‘noc® ricavandola da PALAK*EAN 1910. Siccome il
testo € scritto in armeno (ha goduto solo di recente di una traduzione in inglese, PALAK‘EAN - ARKUN -
BALAKIAN 2019) e non viene citato per le notizie dedicate ad Ani, possiamo ipotizzare che questo rimando
all’allora non cosi conosciuta pianta di Zvart'noc, si debba ad un suggerimento di Padre Nahapetean, di
cui talvolta Rivoira riporta osservazioni tratte da dialoghi personali.

222 «Fondate nel regno dei Bagratidi fu la decorazione architettonica, non la figurata» (RIVOIRA 1914, 30).
Questo stessa lode per la semplicita di Ani e il contrasto con I’artificiosita decorativa di Att‘amar, come
nota Maranci, si ritrova anche in Lynch: «all the churches which we visited during our wanderings none
other was decorated with bas-reliefs of human figures after the manner of this edifice. Such treatment would
be repugnant to the chaster spirit of the architects of Ani, and may denote that the standard of culture in the
southern principality was not so high as in Shirak» (1901, vol. II, 132), vedi MARANCI 2001, 23-30: 25.

51



I’«addobbo» delle archeggiature cieche, «I’adornamento» delle nicchie a sguancio (nate
come elemento costruttivo romano) nel perimetro murario esterno’? e la decorazione a
224. . . ey . N . . .
mugarnas“~": ne risulta un chiaro squilibrio tra le capacita costruttive occidentali e quelle
meramente decorative orientali, che in quanto «femminee» vengono dichiaratamente

svalutate dall’autore®?’

. All’*ex oriente lux’ di Strzygowski, che in Das orientalische
Italien invitava ancora una volta gli studiosi (italiani) a superare I’autoisolamento dietro
le proprie rovine romane e aprire le porte all’Oriente dove avrebbero trovato la chiave

226

dello sviluppo dell’arte romana, bizantina e romanica~“®, Rivoira sembra qui rispondere

con uno sguardo distratto a quell’Oriente per poi concludere con 1’ennesimo elogio alle

ineguagliabili capacita costruttive della sua patria: «Ex Roma, ex Italia lux!»*%’.

1.5 L’eredita di Rivoira

A seguito dell’analisi dei contenuti esposti da Rivoira riguardo 1’architettura
armena, ancora non si spiega la scelta di includere proprio in questo volume una sezione
dedicata interamente all’architettura di culto di un popolo cristiano: i riferimenti
all’architettura musulmana sono esigui e il discorso si sposta chiaramente su un’asse
romanocentrica. L’incongruenza tra titolo e contenuto del volume nasconde una perfetta
coerenza rispetto alla direttrice del discorso introdotto da Rivoira con Le origini

dell’architettura lombarda: da un lato una visione olistica di un Oriente indistinto nella

223 Rivoira conclude con un vero € proprio elenco delle considerazioni gia emerse dalle singole analisi dei
monumenti e, tramite un lessico selezionato, pare enfatizzare la predilezione per 1’innovazione nel solo
apparato decorativo da parte dei costruttori armeni (1914, 237-244).

224 «E per conseguenza immaginabile che l'architetto fosse un cristiano d'Armenia, donde recod forse il
concetto della decorazione stalattitica. Per vero, tanto del motivo stalattitico quanto dello stalagmitico
applicati come decorazione architettonica, oppure in qualita di raccordo d'angolo, non ho trovato saggi
nell'Asia Anteriore — in monumenti esistenti e provvisti di data sicura — avanti 1'erezione della moschea di
Ani in Armenia.» (RIVOIRA 1914, 184).

225 Sulla vena orientalista (nel senso saidiano del termine) di Rivoira riscontrabile nei suoi preconcetti sulla
leziosita dell’arte orientale e la barbarie dei popoli orientali, vedi WHARTON 1995, 7-8.

226 «Hier hat die Kunstwissenschaft ein Tor aufzuschlagen, das bisher vollstindig durch Schutt und
Triimmer der Zeiten und die auf den Ruinen wuchernde Schulmeinung von der zentralen Bedeutung von
Rom und Byzanz verrammelt war. Es wird die Zeit kommen, wo der Hinweis auf Kleinasien, Mesoptamien
und Syrien als der Ursprungsldander byzantinischer sogut wie abendlédndischer Kunstformen nicht mehr mit
einem Achselzucken abgelehnt, sondern als in der Natur der Kunstentwicklung liegend verstanden werden
wird.» (STRZYGOWSKI 1908a, 22-23).

227 «Concludendo, eccezionali e grandi sono le benemerenze della patria nostra nella creazione delle antiche
architetture a volta [...] Si fatti meriti poi, essendo reali, perché basati sui fatti, mi fanno lecito esclamare
sul porposito: Ex Roma, ex Italia lux!» (RIVOIRA 1915, 31). Su Strzygowski, vedi JAGG1 2002, 111.

52



sua barbara inferiorita, dall’altro un interesse in realta esclusivamente marginale per
un’architettura musulmana quasi umiliata dal primato romano. Ancor prima della

228

pubblicazione della traduzione inglese del testo”°, il Burlington Magazine recensiva

Architettura Musulmana sposando e ben riassumendo questa visione dell’Oriente:
The truth is that Arabs, like the Goths, Lombards and other barbarians who invaded
the Roman Empire, brought no architecture with them. They also come too late. The
dominant architectural features, the column, architrave, vault, arch and cupola had already

been discovered. [...] The impression left is that, except on the historical point of dates and
the architectural point of decoration, there is not much to say.?’

Con I’esplosione della guerra I’attivita di Rivoira subi un rallentamento: la
traduzione inglese di Architettura Musulmana usci solamente nel 1918, nello stesso anno
in cui venne dato alle stampe Die Baukunst Der Armenier Und Europa con cui
Strzygowski scrisse la storia di un’architettura armena quale fonte primaria per lo
sviluppo dell’architettura cristiana, sia d’Oriente, sia d’Occidente. Strzygowski descrive
il fenomeno della ‘diffusione’ di icnografie, elementi costruttivi e assetti decorativi propri
dell’architettura armena, nel rispetto di una geografia disegnata attraverso il filtro di una
convinta disparita razziale tra i popoli del Mediterraneo. Come dimostrato da Christina
Maranci, se fino ad ora I’Oriente era stato il protagonista indiscusso delle teorie di
Strzygowski, con Die Baukunst ha inizio una svolta che lo porta a considerare un sistema
bipolare di nascita ed espansione dell’architettura cristiana, dove i due poli sono
I’ Armenia e un’Europa del nord di difficile definizione. L’architettura romanica italiana,
francese e spagnola ha un debito importante con quella armena, che secondo Strzygowski
ha ispirato I’architettura occidentale per tutto il medioevo, fino allo stile gotico. Sul
rapporto tra il romanico pisano e ’architettura della regione dello Sirak, Strzygowski e
Rivoira si trovano d’accordo, poiché considerano entrambi la possibilita che ci sia stata
una trasmissione di conoscenze tra le maestranze operanti nei due diversi contesti tra XI

e XII secolo, ipotizzando quindi una ‘diffusione’ di creazioni estetiche e costruttive

228 RIVOIRA 19138.

229 BROWN 1916; diverso il commento al lavoro di Rivoira pubblicato sulla stessa rivista nel 1920, dove il
recensore, oltre alla perplessita nel verificare il rapporto tra titolo e contenuto, nota: «The next section of
the book is concerned with the early churches of Armenia. Interesting and indeed valuable as it is, the
connection with the origin and development of Moslem architecture is not very apparent» (BRICGS 1920,
124).

53



trasmesse dall’Armenia all’Italia>*. Le teorie di Strzygowski che seguiranno saranno
sempre piu declinate in funzione di una storia dell’architettura che fosse in perfetta
armonia con una pervasiva teoria della superiorita della razza ariana. Nonostante
I’indiscutibile deriva delle pubblicazioni a venire, che ebbe un effetto retroattivo e causo
un’immediata compromissione della produzione scientifica di Strzygowski nella sua
totalita, la storiografia contemporanea ¢ oggi concorde nel riconoscere il ruolo
fondamentale ricoperto da Die Baukunst per la conoscenza e lo studio dell’architettura
armena®®!.

Dopo Architettura Musulmana, Rivoira non si occupo piu di Armenia né prosegui
la sua peregrinazione fisica e teorica verso Oriente; rimasto a Roma, decise di chiudere il
proprio discorso tornando a quella che per lui era 1’'unica fonte: 1’architettura romana. Il
frutto degli ultimi anni del suo lavoro fu infatti Architettura romana, che usci nel 1921
quando Rivoira era ormai morto da due anni a causa dell’influenza pandemica. La moglie
Edith, sua compagna di studi e di viaggi, con I’aiuto di amici e studiosi e in particolare
con il supporto dell’allora direttore dei Musei Vaticani Bartolomeo Nogaro, fece I’ultima
revisione e diede alle stampe il manoscritto di Rivoira, poi tradotto in inglese nel 1925,
ancora una volta da Rushforth. Nella prefazione di Architettura romana Rivoira mise nero
su bianco I’intento ‘bellico’ del suo lavoro, di aperto contrasto alle teorie che andavano
minando I’integrita e il vigore della cultura di un’Italia nel pieno della Prima guerra
mondiale, teorie che per altro arrivavano dal fronte avverso germanofono:

Ho composto nel regno di Vittorio Emmanuele 111, I’'unificatore d’Italia — e meglio

durante I’immane guerra di liberta dei popoli — il presente lavoro. Non potendo piu servire

la Patria con le armi in pugno, ho cercato essere utile ad essa ed alla scienza, con la

penna.?3?

I necrologi di parte alleata italiana e inglese lodarono il «genio italico» di Rivoira,
il suo «vigore» e la sua strenua opposizione alle teorie di Strzygowski***. Pur essendo
stato dato alle stampe solamente nel 1921, il manoscritto doveva gia essere terminato nel
febbraio del 1919, qualche giorno prima della morte dell’autore; venne quindi elaborato

proprio durante la Prima guerra mondiale. Nel frattempo infatti in Italia si era consumato

230 STRZYGOWSKI 1918, 806-807.

B1 Cfr. MARANCI 2001, §3.

232 RIVOIRA 1921, in ‘Prefazione dell’autore’.

23 Cfr. MUNOZ 1919; VAN BUREN 1919; X, in «Revue Archéologique», 9 (1919), 396.

54



un biennio all’insegna di una complicatissima trama di propagande interventiste; per
molti il principio di nazionalitd era divenuto sinonimo di imperialismo e si perseguiva
come primo obiettivo la realizzazione di un ‘risorgimento incompiuto’, ora realizzabile
tramite la rivendicazione delle sottrazioni austriache e I’affermazione di un ruolo forte
dell’Italia nel panorama internazionale®**. Il desiderio di assumere un ruolo importante
nelle questioni di politica estera poteva realizzarsi attraverso un’azione di espansione e
quindi dominazione territoriale e culturale trans-mediterranea, negli intenti politici
ritroviamo gli obiettivi teoretici di Rivoira che con Architettura Musulmana aveva tentato
di combattere la «scimitarra e il Corano» e di impostare in termini gerarchici il rapporto
tra culture. Anche gli scritti di Rivoira rientrano ora nella cornice della letteratura
nazionalista e quindi interventista di parte alleata. Da li a poco, durante il ventennio
fascista, la retorica romanista verra assimilata alla dialettica nazista prima, e fascista poi,
mantenendo il plauso della critica italiana — volente o nolente — allineata al regime. Il
commento della critica inglese all’uscita di Roman Architecture, nel 1925, ¢
esemplificativo del processo di manipolazione che gli scritti di Rivoira stavano subendo,
in un momento di perfetta assonanza tra retorica fascista e difesa della romanita:

It must be remembered however that Rivoira is on the at present unpopular side of

the question as to the origin of Imperial and Christian art. As protagonist of its Roman or

Western origin, Rivoira, however, is no mean opponent to Strzygowski.>*>

Alla sua morte, nel febbraio del 1919, Rivoira € un eroe patrio, strenuo difensore
del patrimonio nazionale dagli attacchi della letteratura germanofona; all’indomani del
trattato di pace di Versailles e durante il primo decennio fascista € uno dei maggiori
riferimenti per rivendicare la difesa della romanita di un’Italia uscita mutilata dal primo
conflitto mondiale; come vedremo, negli anni Trenta, le teorie di Rivoira e di Strzygowski
daranno voce alla stessa propaganda: il primo aveva provato il vigore della razza italica
e ne aveva difeso strenuamente il genio, mentre il secondo procedeva nel sostenere la

superiorita delle forme provenienti da Oriente e in particolare dalla Persia, ormai

234 TRANFAGLIA 1995, 23-29.

235 MAGOFFIN 1927, 515. Vedi anche Ashby: «If the cause of a Roman or Western origin as the principal
factor in the history of Imperial and Christian art is, as Mr. Rushforth says, at present somewhat unpopular,
my own very strong feeling is, that this would no longer be so were the evidence brought forward by Rivoira
carefully and dispassionately examined» (1925, 124).

55



diventata I’'Iran culla di quelle forme pure ariane che in Armenia avevano incontrato il

cristianesimo, per poi diffondersi in Europa®®.

2. L’architettura armena tra propaganda e divulgazione

A circa un anno di distanza dalla pubblicazione di Architettura Musulmana e
quindi dalla prima comparsa nel panorama editoriale italiano di pagine riguardanti
I’architettura dell’Armenia storica, ha inizio una parentesi drammatica per il popolo
armeno. A distanza di un ventennio dai massacri hamidiani, gli armeni si trovarono
nuovamente ad essere vittime di dure persecuzioni, che, come ben noto, secondo le leggi
di diritto internazionale assumeranno tutti i caratteri di un genocidio®’.

Tra il 1915 e il 1920 le notizie di informazione politica riguardanti il popolo
armeno vennero seguite quotidianamente dalla stampa italiana, che tenne alta I’attenzione
sul fronte anatolico. Sebbene le notizie arrivassero sulle testate italiane con una certa
continuita, rileggendo oggi i quotidiani alla luce delle numerose ricerche storiche
condotte, ci si accorge che la risonanza dell’accadimento non fu proporzionato rispetto
alla gravita: inizialmente le persecuzioni vennero raccontate come uno scontro risolutivo
di un pregresso dissidio tra popoli di confessioni religiose diverse. La difficolta di
reperimento e trasmissione delle informazioni si deve piu a fattori esogeni, quali il grave
stato di censura vigente in Turchia e la generale attenzione rivolta quasi esclusivamente
alle vicende belliche che stavano interessando le grandi potenze internazionali, piuttosto
che a fattori endogeni, quali occlusioni dovute a scelte di politica interna o negligenze da
parte della stampa italiana; nel generale clima interventista che domino la stampa italiana
tra ’estate del 1914 e il maggio del 1915, I’attenzione sul fronte russo-ottomano fu alta.
I decreti emanati dal governo turco che diedero inizio alle operazioni di arresto dell’élite
armena di Costantinopoli sono del 24 aprile 1915; le notizie degli arresti arrivarono in
Italia ai primi di maggio, ma mascherate dalla versione secondo cui le rappresaglie

sarebbero state condotte a seguito della scoperta di una sventata congiura antiturca

236 Interessanti sono le riflessioni di Talinn sul carattere antesignano delle teorie storico-artistiche
occidentali di Strzygowski e Rivoira, che vengono ben prima del 1934 e dell’ufficiale transazione da
‘Persia’ ad ‘Iran’, terra degli ariani. Sullo sfondo del dibattito ‘Orient oder Rom’, I’Iran riscrive la mappa
della sua connessione con I’Europa e allo stesso tempo negozia la sua identita nazionale, vedi TALINN 2007.
Sull’apporto di Strzygowski all’avvio dello studio dell’arte persiana, cfr. KADO12018.

237 Cosi come definito nella Convention on the Prevention and Punishment of the Crime of Genocide, 1951,
articolo II. Il termine ‘genocidio’ ¢ stato coniato da Raphael Lemkin.

56



tramata da parte armena. Nelle ultime settimane di maggio, in concomitanza con I’entrata
in guerra dell’Italia, che avvenne in data 23 maggio, la versione voluta dal governo turco
perdette progressivamente credito sulle testate italiane e una fuga di notizie consenti di
diffondere 1’informazione di avvenuti arresti e persecuzioni perpetrate in Anatolia contro
il popolo armeno: le testate di Francia, Gran Bretagna, Russia e Italia parlarono ora di
‘eccidio’®*®. L’opinione pubblica italiana, anche se in maniera ancora confusa, dovette
essere quindi al corrente della tragedia armena i cui sviluppi verranno ulteriormente
chiariti in agosto, in concomitanza con la dichiarazione di guerra dell’Italia all’Impero
Ottomano; il 21 agosto su Il Popolo d’ltalia Benito Mussolini lodava la scelta
interventista anti-ottomana italiana, ribadendone la legittimita a fronte anche delle torture

239

in atto contro il popolo armeno Inoltre, il 25 agosto Giacomo Gorrini, il Console

italiano a Trebisonda, di ritorno dalla Turchia rilasciava un’intervista a I/ Messaggero

descrivendo dettagliatamente il dramma in corso:

Nel mio distretto a partire dal 24 giugno, gli armeni furono tutti internati, cioé
scacciati a forza dalle rispettive residenze e accompagnati dai gendarmi per destinazioni
lontane, ma ignote, che per pochi mesi sara I’interno della Mesopotamia, ma per i quattro
quinti era la...morte con inaudite crudelta. [...] tutte le potenze cristiane ancora neutrali
dovrebbero sollevarsi contro la Turchia, gridare anatema al suo incivile governo e al feroce

suo Comitato Unione e Progresso e ritenere responsabili anche gli alleati.>*

Dopo un’estate chiarificatrice, nei mesi successivi, 1’attenzione italiana riservata

alla questione armena raggiungera il suo apice e verra tenuta alta per tutto 1’anno

238 ALIPRANDI 2009; MARTELLI 2015a, 224,

239 «V’¢& un altro popolo che soffre le torture indicibili della dominazione turca: I’armeno. Ultimissimamente
le cronache parlarono di migliaia e migliaia di armeni massacrati dalle orde turche. [...] € con grande
serenita d’animo e con grande fiducia nella vittoria che gli italiani accoglieranno ’evento preveduto,
inevitabilmente necessario.» (MUSSOLINI 1915).

240 GORRINI 1915, citato in ALIPRANDI 2009, 79-80. Il commento di Martelli all’intervista & chiarificatore
del ruolo fondamentale che essa ebbe per 1’opinione pubblica italiana: «Con la pubblicazione dell’intervista
puo considerarsi conclusa la lunga e difficile comprensione dello sterminio iniziata sulla stampa nel mese
di maggio: un itinerario intervallato da lunghi silenzi, tra uno scarno comunicato dell’esercito russo e una
notizia ripresa dai giornali esteri. Dal mese di gennaio a quello di maggio del 1915 il problema armeno sui
giornali italiani si ¢ identificato in un vecchio argomento di dissidio tra le potenze; le diverse testate hanno
registrato le prese di posizione favorevoli alla costituzione di una Armenia indipendente dalla Turchia e
sotto la protezione politica della Russia cristiana-ortodossa e i giornali italiani si collocano nel loro
complesso dalla parte delle regioni russe. Successivamente nel mese di maggio in poi, la questione armena
si configura progressivamente come un dramma sulla scena internazionale che si aggiunge alla tragedia
della guerra. Nei successivi mesi di settembre e di ottobre si registrera la punta piu alta di attenzione verso
gli armeni.» (2015a, 226).

57



successivo. Si crea cosi con il popolo cristiano d’oriente un ponte, che ha le proprie
fondamenta nella propaganda anti-turca e anti-germanica. All’informazione politica si
sommano articoli, progetti editoriali e presentazioni di carattere piu divulgativo; tali
iniziative hanno [’obiettivo di far conoscere la cultura armena al popolo italiano e,
conseguentemente, di sensibilizzarlo alle questioni politiche contemporanee. In effetti,
tra le motivazioni che hanno influito positivamente sulla diffusione delle informazioni
relative al genocidio armeno in Italia, Aliprandi annovera anche i legami storici, culturali,

commerciali e religiosi intercorsi nel tempo tra 1I’Armenia e 1’Italia®*!

. Questa affinita piu
in generale ‘culturale’ — sia essa, a discrezione personale, presunta o fondata — in questi
anni viene progressivamente costruita tramite il racconto divulgativo di alcune personalita
della diaspora armena, che affiancarono la faticosa decifrazione e comunicazione da parte
dei giornalisti italiani dei fatti in corso in Anatolia, con un’appendice umanistica sulle arti
armene.

Dal 1915 al 1918, il periodico Armenia. Eco delle rivendicazioni armene, con sede
a Torino, veicolo 1 fatti di cronaca e le informazioni riguardanti la questione armena,
proponendo mensilmente una selezione dei maggiori articoli usciti sui giornali nazionali
e internazionali e una rassegna di articoli redatti ex novo da una rosa di collaboratori

242 L’obiettivo era

italiani e armeni, tra cui molti restarono nell’anonimato
dichiaratamente propagandistico: il giornale si faceva portavoce della causa armena per
informare e sensibilizzare il lettore italiano, votato allo schieramento anti-turco ¢ anti-
germanico. Sfogliando le pagine del periodico, non risulta marginale «l’obiettivo

243 affidato ai numerosi articoli su la letteratura, la musica, le arti

pedagogico e culturale»
visive e la storia armena. Armenia ¢ la migliore dimostrazione di come, nell’ambito della

cultura armena, le due sfere di interesse, quella politica e quella culturale,

241 Per una rassegna degli articoli pubblicati sulle maggiori testate italiane sulla questione armena tra gli
anni 1915-1920, cfr. ALIPRANDI 2009. Per un riassunto critico della rilevanza giornalistica dell’evento in
Italia, vedi MANOUKIAN 2014, 37-52: 41.

242 Qulla rivista Armenia, cfr. MANOUKIAN 2014, 37-40; HAROUTYUNIAN 2018; HAROUTYUNIAN 2020.

243 MANOUKIAN 2014, 40. Cosi viene brevemente descritto il periodico in Manunta: «nato per sostenere la
causa del popolo armeno durante la guerra contro la Turchia, ospitd, accanto ad articoli sulla situazione di
quel popolo, cenni storici, novelle, versi dei protagonisti del risorgimento armeno, notizie sulle iniziative
di solidarieta in favore dell’ Armenia. Tra le firme: A. Aharonian, M. Gurgian, G. Tumaian e lo pseudonimo
Doctor.» (1995, 52-53). Viene inoltre annoverato come direttore onorario Corrado Corradino e come
direttore e redattore capo Nishan der Stepanian; per le personalita che collaborarono al progetto editoriale,
vedi MANOUKIAN 2014, 40.

58



comparteciparono in questi anni ad un medesimo fine di natura propagandistica. Si
doveva in primis chiarificare la distinzione tra armeno e turco, cosi da non assimilare,
nella visione comune italiana, I’armeno dell’ Anatolia al nemico ottomano; per rendere
chiara la distinzione e meglio contestualizzare la posizione dell’Italia anti-turca e filo-
armena, era necessario ripercorrere il profilo di questo popolo mettendone in evidenza i
caratteri identitari distintivi. In un’Italia in bilico tra il nazionalismo post-unitario e il
nazionalismo imperialista e rivoluzionario prebellici, il patriottismo armeno era
particolarmente esemplare perché testimonianza di un legame collettivo e profondo con
la propria cultura, talmente saldo da andare ben oltre 1’appartenenza territoriale. Tra le
pagine di Armenia si tenta di profilare 1’identita di questo popolo dal nazionalismo
esemplare, che stava gravemente rischiando di scomparire dalla geografia politica: la
storia e I’arte armena e le rispettive manifestazioni materiali diventano esse stesse veicolo
di propaganda. Nel numero di aprile del 1916, un articolo presenta il Monastero armeno
intitolato a San Giovanni Battista sito nell’antica provincia del Taron?**, all’estremita
orientale della Turchia, e distrutto nel 1915; 1’autore descrive il complesso monastico in
chiave per lo piu storico-sociale: racconta il rapporto tra i fedeli e gli spazi liturgici, le
vicende del complesso a seguito degli attacchi di turchi e curdi, e la recente liberazione
della provincia di Mus (oggi Mus, provincia turca) da parte della Russia. Non trascura
pero un breve profilo della pianta del Monastero, di cui loda la particolare bellezza del
gavit’, presentato ancora una volta come un ‘campanile’

in stile armeno, come tutta la chiesa, non € molto alto come tutti i campanili delle

chiese armene, perché in Turchia, ogni slancio ¢ soffocato, anche quello...dei campanili.

Solo ai minareti & permesso di elevarsi al di sopra dei comuni edifizi.?*®

L’autore innesca cosi 1’immagine di un’architettura storicamente remissiva,
misurata nei suoi esterni interamente in pietra, € che mantiene un valore sia religioso, sia
intellettuale. Lo stile architettonico a cui corrispondono queste caratteristiche ¢ lo ‘stile
armeno’, specchio quindi dell’omonimo popolo. Questa corrispondenza tra caratteri
identitari e peculiarita stilistiche emerge ancor piu chiaramente da un articolo interamente
dedicato all’architettura armena uscito per il numero di settembre del 1916. Le opere

architettoniche, cosi come I’intera vicenda del popolo armeno, destano particolare

24 Cfr. HOVANNISIAN 2001.
2458 n., 1l convento di Surp-Garabed, in «Armenia», 15 aprile 1916, 4-5.

59



ammirazione proprio perché hanno superato i continui ostacoli imposti da eventi storici
avversi; questa narrazione della cultura armena spinge a considerare le avversita belliche
e le persecuzioni quali fattori avvaloranti i risultati intellettuali e artistici ottenuti dagli

armeni. L’autore dichiara amaramente:

Lo stesso patrimonio intellettuale ed artistico di un popolo ¢ nullo finché questo

popolo & nullo politicamente. .. 24

Ancora una volta il caso della capitale armena Ani ¢ il piu utile per esemplificare
il dispiegarsi di un rapporto direttamente proporzionale tra 1’«oppressioney,
I’«abbandono» e la «rovinay, di un popolo e del suo patrimonio, e la «commozione»,
I’«ammirazione» e lo «stupore» di chi — come il lettore italiano di queste pagine — si
accinge a conoscerlo*’.

Al fattore emozionale segue il tentativo di far scaturire un senso di appartenenza
nel lettore, reso attraverso il fopos del rapporto tra 1’architettura armena e quella
occidentale bassomedievale, che come ben noto, fin da Texier e Lynch era stato descritto
come un legame di derivazione delle forme romaniche e gotiche da quelle gia mature in
Armenia e in particolare ad Ani. Infine, occorre giustificare questa superiorita artistica
mettendo in evidenza le caratteristiche stilistiche che fanno della cattedrale 1’esempio per
eccellenza di quella che dall’autore viene considerato «il periodo aureo dell’architettura
armena»: la maestosita, la grandezza, 1’utilizzo di una decorazione scultorea dimessa
applicata nei soli paramenti esterni attraverso «disegni sobri e pieni di grazia», senza
«barbarismin?*3,

Tre sembrano essere le argomentazioni che reggono quindi il ponte tra i lettori

italiani e la cultura architettonica armena, qui ancora una volta rappresentata dalla

Cattedrale di Ani: il rapporto emozionale, evocato dall’immagine dello stato di

246 S n., Il convento di Surp-Garabed, in «Armeniay, 15 aprile 1916, 5.

247 Nel 1878 la Russia annesse il territorio della provincia di Kars, sottraendolo all’Impero Ottomano; ¢ in
questa fase che Ani diventa un sito di interesse storico e archeologico. L’ Accademia delle Scienze di San
Pietroburgo finanzid le due campagne di scavo condotte ad Ani, la prima nel 1892-1893 e la seconda tra il
1904 e il 1917, entrambe guidate dall’archeologo N. I. Marr, con al seguito 1’architetto T. T ‘oramanian, il
medievalista H. Orbeli e I’archeologo A. Kalantar. Nel 1916, nel momento in cui questo articolo viene
pubblicato, ¢ quindi in corso la seconda campagna di scavo che si interrompera in concomitanza con la
rivoluzione russa del 1917 e la riappropriazione turca dell’area nel 1918. Sulla nascita del sito archeologico
di Ani, vedi ZEITLIAN WATENPAUGH 2014, 528-555: 532-535; ZEITLIAN WATENPAUGH 2015.

248 S n., Architettura armena, in «Armenia», 15 settembre 1916, 6.

60



distruzione e abbandono del patrimonio, a sua volta specchio della sofferenza del popolo
armeno stesso; il legame stilistico attestato gia dagli studiosi occidentali di fine Ottocento
tra architettura medievale armena e occidentale; la condivisione di medesimi canoni di
gusto architettonico tra I’architettura armena e quella italiana in termini assoluti. Questi
tre elementi sembrano trovare una perfetta sintesi nel sito di Ani, e soprattutto
nell’immagine che viene data del sito. In primo luogo, i rapporto tra Ani e 1’identita
armena viene costruito fin dai primi ritrovamenti che, nella loro unicita, testimoniano la
grandezza passata del regno bagratide e la sua ricchezza economica e culturale, ma nella
loro precarieta, sono specchio dell’attuale situazione politica del popolo armeno®*’; da
quel momento e poi per tutto il XX secolo, il discorso sulla conservazione del sito ¢ stato,
ed ¢ ancora, strettamente condizionato da una costante strumentalizzazione in chiave
politica®*®. In secondo luogo, come gia visto, e come vedremo durante tutto il primo
capitolo, il legame tra I’architettura occidentale e quella armena medievali ha avuto modo
di radicarsi profondamente nella critica; per quel che concerne la letteratura
sull’architettura medievale armena in Italia, Ani rimarra il caso piu esemplificativo per
dimostrare I’intercorrere di tale rapporto. Come annunciato nell’articolo sopracitato, nei
numeri successivi di Armenia del 1916 verranno proposti degli estratti dal primo volume
di Armenia, travels and studies di Lynch [figg. 18; 19]; gran parte delle citazioni e delle
rispettive fotografie proposte sono tratte dal capitolo dedicato ad Ani, in cui lo studioso
britannico, citando le considerazioni del collega francese Texier, a proposito della

Cattedrale, afferma:

24 Particolarmente eloquente ¢ il caso della statua del Re armeno Gagik I, ritrovata ad Ani nel 1906. Unico
caso a noi noto in Armenia di statua scolpita a tutto tondo, il ritrovamento rese giustizia all’immaginario
che si stava creando intorno al sito, quale testimonianza tangibile della grandezza passata del regno armeno.
La statua stessa divenne pero simbolo anche della condizione di totale instabilita in cui erano costrette a
vivere le famiglie armene nei primi decenni del Novecento. Nel 1918, dopo lo scoppio della rivoluzione
russa e I’avanzata turca, i ritrovamenti esposti al museo che era stato allestito all’interno della moschea di
Manuc € dovettero essere trasferiti a Erevan; non fu possibile trasportare la statua di Gagik I che andra
perduta definitivamente (ZEITLIAN WATENPAUGH 2014, 535).

230 Le tappe di questo discorso sono state ricostruite da Zeitlian Watenpaugh: «Choices made regarding
Ani’s preservation cannot escape political implications, and contests over the site’s meaning should be
acknowledge rather than ignored and engaged in rather than silenced» (2014, 548).

61



The interior is quite remarkable from the standpoint of the history of architecture;

it is also calculated to deserve the admiration of the lover of art. It has many of the

characteristics of the Gothic style, of which it establishes the Oriental origin.25 !

I redattori di Armenia non si limitano pero al solo sito di Ani e, ad esempio, nel
primo numero del 1917 la rassegna di estratti dal primo volume di Lynch prosegue con
la chiesa di San Saba del monastero di Sap‘ara®>? dislocata nella provincia di Axalc‘ixe,
tra le montagne della regione del Javaxet'i (Georgia), qui presentata come sicuro prodotto
di maestranze armene; cosi come per I’architettura di Ani, anche per la chiesa di San
Saba, I’interesse del curatore della rassegna “Architettura armena” di Armenia € tutto
concentrato sulla decorazione degli esterni «levigata superficie» esterna delle mura, sulle
«modanature» e sulle «strisce di arabeschi»®>*.

Infine, sia la letteratura italiana sull’arte armena, che i testi divulgativi della
diaspora armena, sembrano individuare nello stile architettonico bagratide dei canoni
estetici condivisi e quindi adatti a consolidare quel ponte di incontro tra le due culture.
Questa evidenza ci invita a riflettere su come i canoni estetici architettonici piu diffusi
nell’Italia degli anni tra le due guerre abbiano potuto incentivare la quasi esclusiva
predilezione per I’architettura armena di X e XI secolo. Su questi tre pilastri si costruisce
la narrativa divulgativa che affianca e condiziona il giudizio nei confronti degli articoli di
cronaca sulla questione armena: il sito di Ani e 1’architettura armena medievale tutta, fin

dalle prime righe, entrano cosi nel panorama storico-artistico italiano in chiave politica.

La personalita che piu di altre rappresento in questi anni I’Armenia in Italia, fu il
poeta armeno di Costantinopoli Hrand Nazariantz, dal 1915 esule a Bari. Ben prima del
suo arrivo in Italia, egli aveva gia instaurato legami stretti con alcuni tra 1 maggiori poeti
italiani di inizio Novecento conosciuti tra Parigi e Londra, tra i quali Filippo Tommaso
Marinetti e Gian Piero Lucini; quest’ultimo in particolare, proprio attraverso i rapporti
con Nazariantz, coltivera un profondo interesse nei confronti della cultura armena,

divulgandone la produzione poetica contemporanea sulle rubriche di importanti

1 LyNCH 1901, 372. Nei numeri 10, 11 e 12 del 1916 di Armenia verranno pubblicati gli estratti
rispettivamente su: la Chiesa di San Gregorio, la cappella di San Gregorio e il Castello della cittadella di
Ani.

252 JANBERIDZE — TSITSISHVILI 1996, 314-323.

233 S.n., La chiesa di San Saba, in «Armenia», 15 gennaio 1917, 6.

62



quotidiani italiani>>*. Ancora di stanza a Costantinopoli, Nazariantz gia nel 1910 aveva

redatto un pamphlet di presentazione del Manifesto Futurista, apparso appena un anno
prima per la prima volta su Le Figaro®>; perfettamente aggiornato sugli sviluppi della
poesia d’avanguardia europea, egli tento di presentare la personalita di Marinetti ai circoli
intellettuali armeni dell’Anatolia e di coinvolgerli in questa rivoluzione intellettuale che
dall’Ttalia e dalla Francia si stava rapidamente espandendo in tutto il mondo [figg. 20;
21]. Nazariantz conia addirittura un termine per tradurre ‘futurismo’ in armeno e si erge
cosi a rappresentante di questa Apagayapast nor dproc'n (Nuova scuola futurista) in
Anatolia. Poeta simbolista, egli presento il futurismo in Anatolia come uno sviluppo

successivo del simbolismo, che non trovod perd qui terreno fertile?*®

. Una volta giunto in
Puglia, inizia per Nazariantz la vera militanza che lo porta ad essere una delle voci piu
importanti di quella campagna di divulgazione che si affianca alla cronaca politica sulla
questione armena. Un primo accenno all’arte armena, in termini pit ampi rispetto alla
sola poesia, arriva gia nel 1915 quando pubblica quello che doveva essere il primo volume
di una serie intitolata Conoscenza ideale dell’Armenia; qui Nazariantz passa in rassegna
tutte le arti in cui il popolo armeno si ¢ distinto, mettendo 1’accento sulla sua «parentela
sensibile con I’arte occidentale» e la sua distinzione, per sobrieta, da quella orientale®®’.
Se in questo breve cenno alle arti dell’Armenia trapela un ottimismo di fondo che lo
spinge ad una vera e propria militanza letteraria, in un articolo del 1924 intitolato L ’Arte
d’Armenia, questo sentimento sembra ormai aver lasciato il posto ad una profonda
frustrazione. L’autore si chiede come possa avere ancora senso parlare di Armenia e
dell’identita del popolo armeno, vista la totale indifferenze di chi potrebbe frenarne il
progressivo oblio; partendo da questa nota amara e trattando di architettura, affonda il

colpo nei confronti del lettore italiano sottolineando il profondo debito che questo ha nei

confronti di un popolo da cui «molta dell’arte sua esportarono gli ospiti vagabondi,

254 Per un excursus biografico sulla vita di Nazariantz, cfr. FILIPPOZZI 1978; SORRENTI 1987. Sul rapporto
con Lucini e le cerchie letterarie italiane, cfr. COFANO 1990; MANOUKIAN 2014, 28-31.

255 NAZARIANTZ 1910.

236 1] futurismo armeno si divide in orientale o caucasico e occidentale o anatolico; il primo & legato alla
cultura russa, mentre il secondo a quella francese e italiana. Se Nazariantz ¢ il punto di riferimento per il
futurismo anatolico, Kara-Darvish lo ¢ per quello caucasico. Una sintesi in italiano sul futurismo armeno
si trova in VERDONE (1968) 2007b, 69-83; VERDONE 2007a, 51-64. Per un resoconto aggiornato e
dettagliato sui rapporti tra il futurismo italiano e I’ Armenia, vedi BELEDIAN 2014. Per un approfondimento
in lingua armena, cfr. BELEDIAN 2009.

25T NAZARIANTZ 1915, 9.

63



pochissimo, potrei dire quasi nulla, essi lasciarono nel paese ospitale»?*®. La linea e il
colore, la sintesi geometrica, cosi come la capacitd mimetica dei decorativismi e le
innovazioni strutturali ideate dalle maestranze armene, hanno nutrito 1’occidente per tutto
il medioevo e, mentre 1 modelli armeni «crollano sotto 1’incuria del tempoy, al contrario
«restano vivi dovunque i ricordi dell’ Arte armena esportati e sposati ad altre pietre»>>’. E
la generale noncuranza a gettare Nazariantz in uno stato di profondo sconforto, non
perché il suo intento sia di proclamare una forma di superiorita del popolo armeno, ma
perché egli considera le sue testimonianze materiali come patrimonio dell’intera umanita,
che rifiutandosi di salvare il popolo armeno rifiuta di salvare anche sé stesso®®.
L’attivismo di Nazariantz si discosta quindi da quello del mensile torinese: se i contributi
pubblicati su Armenia avevano dei precisi intenti propagandistici all’interno della cornice
del Primo conflitto mondiale, la divulgazione del poeta ha invece un tono

‘universalistico’?¢!

. La sua propaganda non ¢ anti-ottomana o anti-germanica, ma si erge
contro tutte le oppressioni dei popoli e, come dichiara egli stesso, lo strumento che sceglie
per questa sua battaglia ¢ il racconto de «la bellezza, la forza intellettuale e morale del
suo popolo grande e sventurato»?$?. L’‘universalismo’ di Nazariantz e il suo mancato
sentimento separatista nei confronti degli ottomani, gli costarono anche un pubblico
attacco su Armenia, dove nel numero di giugno del 1917 usci un articolo tagliente, che
dichiarava il rifiuto da parte della critica armena di riconoscere 1’opera letteraria di
Nazariantz*%. 1l suo intento ¢ di inserire le arti dell’ Armenia nel panorama universale del
bello, cosi da combattere attraverso la conoscenza i soprusi inflitti al popolo; Nazariantz
¢ ben cosciente che questa azione non puo pero essere del tutto avulsa dalle vicende
storiche appena trascorse, che hanno un’inevitabile influenza sulla conoscenza e sulla
percezione della cultura armena:

La sua storia e la sua letteratura non sono che un riflesso del martirio ch’esso ha

sofferto. Il nome della nazione armena non € pronunciato se non quando si parla di

massacri.>%*

258 NAZARIANTZ 1924, 213.

259 NAZARIANTZ 1924, 213.

260 NAZARIANTZ 1924, 210-215.

261 FiLIpPOZZI 1978, 11.

262 NAZARIANTZ 1924, 211.

263 S.n., A proposito di Hrand Nazariantz, in «Armenia», giugno 1917, 12.
264 NAZARIANTZ - ZANOTTI BIANCO 1916, 30.

64



I1. La geografia dell’arte nel ventennio fascista

1. Pietro Toesca

Negli anni Venti, la storia dell’arte italiana fu in larga parte romanista, fondata
quindi sulla marginalizzazione e svalutazione dell’arte bizantina, vista quale minaccia
all’‘italianita’ dell’arte peninsulare. L’origine di questo sentimento antibizantino, ormai
insito nella storia dell’arte italiana, era da ricercarsi nella critica d’arte di Sette ¢ Ottocento
che non aveva riservato un giudizio positivo all’arte dei ‘secoli bui’ e che per di piu
considerava Costantinopoli quale mera appendice di Roma; la storiografia italiana non
prendeva in considerazione la possibilita di ricercare le prime immagini dell’arte cristiana

265 Contrariamente, durante 1’Ottocento, attraverso la

al di fuori delle catacombe romane
lente del colonialismo, la Francia aveva conosciuto 1’Oriente e, come gia visto, aveva
aperto le porte agli studi bizantinistici e orientalistici. Questo interesse di Parigi per
Bisanzio, in quanto arte greca che si era fatta portatrice di canoni ellenistici, si ritrova nei
primi anni del Novecento, sia in modo esplicito nei testi di Charles Diehl e di Gabriel
Millet**®, sia in maniera meno esplicita e di piu difficile accertamento, nelle opere delle
avanguardie parigine che ¢ stato supposto guardassero con interesse all’astrazione degli
oggetti d’arte costantinopolitani posseduti nelle collezioni private ed esposti in alcune
occasioni pubbliche?®’. La natura di un dissenso di fondo tra le storiografie italiana e
francese ¢ da ricercarsi proprio in queste due posizioni antitetiche rispetto alla cultura
figurativa bizantina, a cui si aggiunsero le tensioni post-belliche che andarono ad acuire
il clima antifrancese in Italia, mantenutosi alto per tutti gli anni Venti. Va da s€ che nel
pieno del ventennio fascista, 1 pochi storici dell’arte che non dichiararono la propria
fedelta alla propaganda nazionalista, rifiutandosi di scrivere una storia dell’arte con

268

protagonista il primato romano, divennero facile bersaglio di taglienti attacchi=*°. Com’¢

noto, Pietro Toesca (1877-1962) e Lionello Venturi (1885-1961) furono tra i pochi e tra

265 Per la critica d’arte settecentesca, vedi PREVITALI 1964, § 3, 4.

266 Cfr. DIEHL 1903, DIEHL 1910; MILLET 1916.

267 Sulle criticita che emergono dall’ipotesi che gli oggetti d’arte bizantina abbiano potuto ispirare i canoni
figurativi delle avanguardie francesi tra gli anni Dieci e Venti, vedi le considerazioni dell’autore in
LABRUSSE 2007.

268 Sull’antibizantinismo della storiografia italiana degli anni Venti, vedi in particolare: BERNABO 1999, 41-
51; BERNABO 2003, 117-148. Sugli attacchi rivolti a Toesca e Lionello Venturi nel decennio 1920-1930 da
parte della stampa filofascista, vedi BERNABO 2001.

65



1 piu eminenti a proseguire la scrittura, avviata da Adolfo Venturi, di una storia dell’arte
italiana che riconoscesse il debito maturato nei confronti dell’arte bizantina e a denunciare
la marginalita a cui la critica d’arte italiana aveva obbligato Bisanzio:

Troppo fin qui si ¢ voluto adunare in poche linee la storia dell'arte di tutto un

impero che dall'Asia Minore giungeva sino all'ltalia, che vide insieme lo splendore delle

Corti e le mortificazioni dei monaci; si vollero giudicare in uno opere create a dilettare gli

ozi dei porfirogeniti e icone riprodotte a soddisfare la folla dei credenti.®’

Pur proponendo un orientalismo moderato e pur tentando di rimanere ai margini
del dibattito politico, Toesca fu oggetto di attacchi personali che lo ritrassero quale
nemico della patria; in questo clima settariamente bipolare, si ritrovo a braccetto con 1’
«antiromano e antiitaliano»*’® Strzygowski, che in quanto austriaco era — a partire dal
1915, anno di entrata in guerra dell’Italia — diretto antagonista della romanita, della patria
tricolore e quindi anche oppositore dell’acceso patriottismo di Rivoira®’!. Manifesto &

272

infatti ’apprezzamento di Toesca nei confronti degli «studi piu completi»~’ proposti da

Strzygowski:
Se non sempre si puod seguire I’egregio storico, come per esempio nella troppo
precisa affermazione dell’origine orientale dell’architettura romanica, o della diretta
discendenza ellenistica dell’arte carolingia, nessuno potra negare che sostanzialmente le

sue teorie siano esatte e che quanto egli espone intorno allo sviluppo dell’arte Orientale di

fronte a Roma non sia comprovato dalla generale storia della cultura e dalle stesse vicende

politiche.?”

Strzygowski dal canto suo non manchera di lodare il collega italiano per il
superamento di quel patriottismo di fondo radicato negli studi italiani di storia dell’arte:
«eine wertvolle Monographie, deren Autor die strengste Wissenschaftlichkeit garantiert.

Keine Spur des alten Chauvinismus!»*’*. Cid che contraddistingue Toesca ¢ la sua

269 TOESCA 1902, 51; e poi ancora, qualche anno piu tardi, riguardo alle pitture di San Vincenzo al Volturno:
«Si rivedono forme predilette agli artisti di Bisanzio ma per le quali, come pure per i caratteri orientali gia
osservati nell’iconografia degli affreschi, si impone netta la questione se, anziché ritenerle prova evidente
di influenza o perfino di una vera manifestazione dell’arte bizantina [...] non debbano considerarsi come
da gran tempo importate anche fra noi» (TOESCA 1904, 37). Per una rilettura critica delle pagine dedicate
all’arte bizantina nella Storia dell Arte Italiana di Adolfo Venturi, vedi GASBARRI 2015, 129-142.

270 La citazione ¢ da un estratto dell’articolo di Bellonci pubblicato il 5 febbraio 1930 in /I Giornale d’Italia
e riportato in BERNABO 2001, 4-5.

271 Su Rivoira gia si era espresso il maestro di Toesca, Adolfo Venturi. Vedi supra nota 175.

272 TOESCA 1902, 150. Toesca qui si riferisce in particolare a STRZYGOWSKI 1892.

273 TOESCA 1905, 311.

274 STRZYGOWSKI 1912, 658.

66



capacita di integrare, con la letteratura francese, inglese e tedesca®’, la tradizione di studi
italiana che gia aveva guardato al Medioevo sotto una lente europeista; all’interno di
quella tradizione, la storiografia riconosce un posto anche a Rivoira®’®, che nel 1919
moriva lasciando 1 suoi testi, figli di un nazionalismo post-unitario, nelle mani del
ventennio fascista, che ne avrebbe fatto uno dei tasselli fondanti la «buonay storiografia
italiana utile alla propaganda nazionalsocialista®’’.

Il vero affronto all’antibizantinismo arriva, da parte di Toesca, nel 1927 con //
Medioevo. 11 ruolo primario che ricopre I’ellenismo, quale matrice dell’arte imperiale di
Roma, e quindi quale sostrato per 1’arte cristiana, viene espresso apertamente fin dalle
prime battute del volume:

nel bacino mediterraneo, le regioni orientali, le quali gid in epoche remotissime
avevano avuto tanta parte ed influenza sulle sorti della coltura e dell’arte, ebbero in quel
rivolgimento un’azione assai piu viva e preponderante che le occidentali [...] 1’Asia

Minore, la Siria e I’Egitto [...] ebbero parte prevalente nell’elaborazione di un’arte nuova,

prepararono i procedimenti tecnici, le tendenze stilistiche, 1’iconografia all’arte bizantina

che doveva svolgersi, e predominare dovunque essa fu nota, durante tutto il Medioevo.?”8

Toesca specifica che I’Italia, e in particolare Roma, ¢ terreno fertile per le nuove
forme artistiche provenienti da Oriente, proprio perché serba una cultura figurativa
fondamentalmente ellenistica, di cui quella romana costituisce uno dei ‘rami’. Anche se
’utilizzo di quest’ultimo termine ci riporta alla metafora biologica e all’evoluzionismo
su cui Rivoira aveva fondato la sua storia dell’arte, nella Storia dell Arte Italiana di
Toesca, questo approccio viene meno in favore di un’estetica avversa ai concetti di
‘progresso’ e di ‘decadenza’ dell’arte. Se di Strzygowski Toesca ammira 1’apertura
geografica, dall’Estetica crociana adotta I’avversione ad una concezione lineare della
storia dell’arte, fatta di progressioni e regressioni; ne risulta un’arte,

da considerare in relazione con le universali vicende storiche, poiché la storia della
coltura puo chiarire assai lo svolgersi di quell’attivita artistica collettiva, ora mostrando le

275 La storiografia ha distinto un interesse per la letteratura francese e quella inglese concentrata nei primi
anni di studio di Toesca, per poi aprirsi verso quella tedesca a seguito del trasferimento a Roma. Tra le
molte pubblicazioni, vedi in particolare: SCIOLLA 1995, 56-61; CASTELNUOVO 1966, XLIV.

276 «Tale vastissima apertura europea distingue la cultura del Toesca sin dagli anni romani, ed in questo
contesto egli integra perfettamente gli studi del Cavalcaselle, del Morelli, di Raffaele Cattaneo, del Rivoira
e di Adolfo Venturi, e cio¢ i vari lavori di portata veramente europea.» (CASTELNUOVO 1966, XLV).

277 Per la citazione di Rivoira tra i “buoni italiani”, vedi BERNABO 2001, 5, che parafrasa I’articolo di
Bellonci pubblicato il 5 febbraio 1930 in I/ Giornale d’Italia.

278 TOESCA 1927, 14.

67



cause che la favorirono o la depressero nei diversi luoghi, ora rivelando il tramite e i mezzi

degli scambi e delle influenze dell’arte che furono talvolta tra regioni molto lontane.?”

Il capitolo primo del secondo volume de I/ Medioevo, dedicato all’ architettura
romanica e a quella gotica, contiene un paragrafo dal titolo “Influenze e elementi vari

nell’architettura romanica e gotica”?°

, in cui l"autore propone una panoramica delle
culture orientali che hanno contribuito ai risultati stilistico-strutturali propri delle due
correnti architettoniche occidentali. Facendo riferimento ai gia citati Choisy, Texier,
Lynch e Strzygowski, Toesca approva I’ipotesi di un importante apporto al romanico e al
gotico peninsulare proveniente dall’architettura dell’ Armenia storica, che sarebbe stato
assunto dagli architetti italiani attraverso rapporti diretti con il territorio e con il suo
popolo; tali contatti, fautori delle cosiddette ‘influenze’, sarebbero storicamente plausibili
in virtu dall’intensificarsi degli scambi commerciali con I’Oriente nell’XI secolo e delle
missioni crociate. A differenza di quanto concluso riguardo 1’architettura siriana, che non
avrebbe avuto un ruolo diretto nella definizione delle forme occidentali sorte dopo il
Mille, Toesca riconosce 1’unicita e la peculiarita di alcuni elementi caratterizzanti sia
I’architettura medievale armena, che lo stile romanico e che la Cattedrale di Ani ben
riassume: lo slancio verticale delle linee ascendenti, la decorazione continua ad arcate
cieche, 1’apparecchiatura della superficie muraria intervallato da un sistema di strette
aperture, lo strombo dei portali e il sistema di raccordo per la costruzione della cupola
tramite pennacchi. Toesca considera il dato quantitativo quale fattore probante il rapporto
di reciprocita, piuttosto che di casualita, tra i due termini di paragone: le somiglianze sono
cosi numerose che ¢ quasi d’obbligo pensare ad un contatto diretto tra le due culture
architettoniche?®!. Le forme dello stile cosiddetto romanico sono figlie della precedente
tradizione europea, ma i contatti con 1’Armenia, dove forme molto simili a quelle che
caratterizzeranno [’architettura romanica e gotica avevano gia raggiunto risultati
stilistico-costruttivi maturi, avrebbero consentito di dare nuove «idee e incitamenti» a
quella tradizione?®*. Cosi come aveva sostenuto Rivoira per il caso della Cattedrale di
Ani, anche Toesca ritiene che 1’architettura armena abbia avuto un’influenza su quella

occidentale e che questa tesi possa essere supportata dall’osservazione proprio della

27 TOESCA 1927, 3. Sul rapporto di Toesca con gli scritti crociani, vedi CASTELNUOVO 1966, XLVI-XLVII.
280 TOESCA 1927, 481-486.

281 TOESCA 1927, 483.

282 TOESCA 1927, 484.

68



Cattedrale; in particolare nella plasticita e verticalita delle membrature, cosi come nel
trattamento dei paramenti esterni, sarebbero da vedersi quegli ‘incitamenti’ importati per
contribuire ad innovare la tradizione classica. Se perd Rivoira aveva accettato questa
ipotesi come vera solamente per il caso di Ani, Toesca estende questa possibilita all’intera
architettura armena, che distingue da quella bizantina. Strzygowski ¢ la fonte principale
per Toesca, che attraverso Kleinasien, Amida e infine Die Baukunst der Armenier und
Europa segue attentamente le descrizioni degli alzati medievali armeni per poter
esprimere un’opinione misurata che si pone ad una media distanza tra Strzygowski e
Rivoira:
pur ammettendo — come vuole il primo — I’azione larghissima dell’oriente cristiano
sull’arte romanica, bisogna riconoscere a questa una sua potente individualita, che diede
alle sue opere — soprattutto nell’architettura e nella plastica — caratteri propri, ed al suo
svolgimento un vigore originale, prorompente nelle forme romaniche, incomparabile

nell’esplicarsi delle gotiche. Né, intorno all’origine dei principali caratteri dell’architettura

romanica sono trascurabili i fatti raccolti da Rivoira per dimostrare che gia nell’architettura

imperiale romana erano molte delle forme poi sviluppate in epoca medioevale.?®?

Lo studioso accoglie la tesi di un’influenza armena sull’architettura romanica, che
¢ ai suoi occhi innegabile viste le pregnanti somiglianze e facilmente spiegabile attraverso
1 contatti militari e commerciali con il Levante, ma non andando egli — a differenza del
collega di stanza a Gratz — alla ricerca dell’origine delle forme, semplicemente ne constata
le somiglianze e i possibili scambi®®*; Toesca non tenta di giungere a conclusioni
definitive sulla cultura di appartenenza di ciascuna forma, ma semplicemente espone i
possibili influssi bizantini, siriaci, armeni e musulmani, partendo dal presupposto che
«I’arte classica ebbe in altri modi piul vasta influenza sull’architettura romanica»>®.

Toesca non vide mai de visu I’architettura armena, nel suo volume non compare
nessuna fotografia dell’Armenia e i pochi disegni proposti sono tratti da Texier e da

Choisy. Oltre a questo paragrafo dove destina le piu ampie riflessioni sull’argomento,

283 TOESCA 1927, 498, nota 11.

24 (Precedono negli edifizi armeni le forme romaniche con somiglianze tali da doverle attribuire ad influssi
della cultura armena, facilmente diffusi nel Mediterraneo, quantunque non si possa sempre escludere che
siano derivate da sviluppo parallelo di motivi antichi sparsi per tutto» (TOESCA 1927, 498 nota 11).
Quest’ultima possibilita che non vedrebbe un contatto diretto tra le due culture viene accennata solamente
in questo breve passaggio in nota.

285 TOESCA 1927, 485.

69



ritorna poi sull’Armenia per proporre confronti mirati a supporto della tesi sui possibili
apporti armeni all’architettura occidentale.

Nella Cattedrale di Santa Maria Assunta a Pisa, Buscheto ottiene un’unita delle
masse in un unico corpo monolitico attraverso il ritmo continuo delle linee ornamentali
esterne; secondo Toesca, 1’architetto avrebbe potuto conoscere facilmente I’architettura
armena che gia da tempo ricercava quella «stretta unita all’esterno delle sue chiese»
attraverso 1’utilizzo di arcatelle perimetrali, il cui esempio piu noto ¢ la Cattedrale di
Ani?*®. Guardando poi alle decorazioni esterne istoriate, persiste il riferimento all’Oriente
cristiano che, vista la poverta delle decorazioni esterne delle chiese bizantine, si riduce
alla sola scultura architettonica armena; il confronto piu significativo e piu fortunato, ¢
quello tra le sculture esterne del San Michele di Pavia e la chiesa della Santa Croce di
Alt*amar, che condividono la medesima «incoerenza» e «confusione» nella disposizione

delle scene®®’ [

cfr. figg. 13; 22]. Rimanendo all’esterno, i portali pugliesi inquadrati da
un breve protiro timpanato poggiante su coppie di leoni stilofori, come quelli
dell’Abbazia di San Leonardo a Siponto o della chiesa di San Giovanni a Brindisi,
avrebbero mantenuto traccia di forme prettamente classiche, le stesse gia riscontrabili in
Armenia in eta altomedievale, nel caso esemplare dei portali di Ereruyk?®® [fig. 23]. Per
quel che riguarda gli elementi strutturali, oltre alla gia citata Cattedrale di Ani, che
esemplifica un utilizzo dei pilastri a fascio e uno slancio delle arcate a sesto acuto ancora
inedito nel Mediterraneo nell’anno Mille, 1’altra testimonianza di un’influenza diretta ¢
data dal confronto tra il sistema ad archi incrociati del gavit " armeno e ’atrio del Duomo
di Sant’Evasio a Casale Monferrato®® [fig. 24]. Quest’ultimo confronto — che avra largo
seguito tra gli storici dell’arte a venire — € proposto qui per la prima volta da Toesca come
un esplicito caso di imitazione, o del sistema di incrocio di costoloni visibile nei mihrab
delle moschee andaluse, cosi come proposto da Choisy>*°, oppure della struttura dell’atrio
ampiamente replicata dagli architetti armeni a partire dall’XI secolo, come nel caso di

Hatbat 2°! Tutte queste fabbriche appartengono al terzo periodo (XI-XII sec.) della Storia

286 TOESCA 1927, 551.

287 TOESCA 1927, 639; qui detta ‘Achtamar’.

288 TOESCA 1927, 644; qui detta ‘Ereruk’.

289 TOESCA 1927, 484.

20 CHoIsy 1899, vol. 11, 22-23.

21 TOESCA 1927, 484, 498 nota 13, fig. 288; qui detta ‘Akhpat’.

70



dell’Arte di Toesca e sono quindi «gia distintamente italiane»?°?, ma ¢ un’italianita che
non ¢ legata all’estrazione culturale di singole personalita, altresi agli sviluppi di una
collettivitd immersa nelle vicende storiche ed estetiche universali*®*; partendo da questo
presupposto, I’ipotetico apporto armeno all’architettura romanica prima, e gotica poi,
risulta perfettamente coerente e non implica alcun aperto schieramento, né filo, né anti
orientalista, da parte di Toesca. Come visto, € piuttosto la critica coeva che, viaggiando
su un sistema binario, non pu¢ mascherare il disappunto nei confronti di una cosi ampia
apertura alla critica francese e tedesca orientalista, che Toesca aveva dimostrato fin dai

suoi primi scritti***,

2. L’Armenia nell’Enciclopedia Italiana

Nel 1925 ebbe inizio il monumentale progetto de 1’Enciclopedia Italiana; la
direzione dei lavori venne affidata a Giovanni Gentile, che condusse il progetto fino alla
conclusione nel 1936. Rileggere oggi le singole voci in funzione dell’intento perseguito
dai propulsori del progetto, e contestualmente dei singoli direttori di sezione, ¢
particolarmente significativo soprattutto se si considera che I’arco temporale utile a
concludere la redazione dei lemmi coincise con il ventennio fascista e con i dibattiti
contemporanei sulla teoria della Storia dell’Architettura. E proprio nel 1922 che il
progetto, gia in abbozzo dal 1919, diventa veramente «necessario» per poter realizzare il
«nuovo ordine» nazionale e garantire la riorganizzazione di un potere che si faceva tanto
stratificato da prevedere una strategia di controllo culturale che fosse efficace sia a livello
popolare, sia borghese; Mussolini defini I’ Enciclopedia il «Documento monumentale che
tornera ad onore di questo tempo fascista»?®>. Il fascismo aveva creato il sostrato
economico e la coesione di pensiero necessari a dare impulso ad un progetto che potesse
rappresentare il manifesto della cultura nazionale e che venne di fatto controllata, voce
per voce, da Mussolini stesso e dai suoi uffici preposti alla propaganda culturale’*®. Una

rilettura in prospettiva storica dei lemmi storico-artistici sembra aver subito un certo

292 TOESCA 1927, 3.

293 GABRIELLI 2009, 51.

294 (Nella storiografia critica di Toesca confluiscono, in sostanza, i filoni della grande tradizione storico-
filologica germanica, la conoscenza del rigore metodologico della scuola viennese, unitamente ai risultati
nel campo dell’iconografia (le ricerche francesi della seconda meta dell’Ottocento)» (SCIOLLA 1995, 61).
2% VOLPE 1937, 17.

2% Vedi TURI 1972, 93-152; LAZZARI 1977, in particolare “Intellettuali e potere durante il fascismo”.

71



ritardo rispetto alle altre discipline; ¢ solo nel 1990 che Giovanna Ragionieri introduce
I’argomento invitando ad una rilettura in chiave storiografica del ventennio fascista, e
quindi anche delle voci enciclopediche:

Sembra quasi che la storiografia artistica si voglia sentire ancora immune da ogni

passata contaminazione con il regime, che voglia piu di altre discipline perpetuare

I’opinione che non sia esistita una vera cultura fascista.2®’

Il referente scelto inizialmente da Gentile per la sezione storico-artistica e
architettonica fu Ugo Ojetti (1871-1946), che chiese pero fin da subito di scindere le due
discipline in sezioni distinte per sgravarsi della mole di voci afferenti alla sua sezione.
L’ Architettura verra infatti affidata a Gustavo Giovannoni (1873-1947), che in quegli
stessi anni stava portando avanti una battaglia diventata poi epocale e fondante per gli
studi di architettura; Giovannoni si impegno per il riconoscimento di un percorso didattico
professionalizzante in architettura, che distinguesse 1’architetto sia dall’ingegnere sia
dallo storico dell’arte. Egli ¢ riconosciuto come il padre della Scuola di Architettura. La
questione sull’autorita da parte degli storici dell’arte nello scrivere di architettura era un
tema caldo negli anni Trenta, ed era partito esattamente dalle critiche metodologiche

rivolte da Giovannoni ad Adolfo Venturi®*3.

Ugo Ojetti, in quanto storico attivo come
critico anche in campo architettonico, era anch’esso direttamente coinvolto nel dibattito.
Egli diresse la sezione di Storia dell’Arte solamente fino al 1929, quando diede le
dimissioni per essere sostituito da Pietro Toesca, sotto la cui direzione venne effettuato
un ulteriore smembramento di competenze e, cosi come gia richiesto da Ojetti in
precedenza, le voci di Storia dell’Arte Contemporanea (dal 1850) vennero affidate ad

Arduino Colasanti’*”. Questa progressiva ridistribuzione delle competenze ¢ il riflesso

297 RAGIONIERI 1990, 485-488: 485.

298 DE SETA 1998, 271-275. De Seta evidenzia come con Giovannoni si abbia per la prima volta un architetto
che si occupa di storiografia, intervenendo nel discorso riservato fino ad allora ai soli storici dell’arte.
Venturi critica Giovannoni in particolare per le sue carenze ne L’Architettura del Cinguecento: «ll
Giovannoni afferma che io ‘manco di un metodo positivo nello studio di un’opera positiva’. Questa
affermazione [...] forse vuole escludere dallo studio dell’arte architettonica quei caratteri ideali che non si
misurano con squadra e compasso. Che farci?» (1938, 373).

29 Ricordiamo brevemente Colasanti anche come autore del volume intitolato L arte bisantina in Italia,
interessante sia per le tavole, sia per il testo introduttivo in cui ’autore analizza le motivazioni del dibattito
tra romanisti e orientalisti € si pone lucidamente ai margini di questo schieramento binario: «Se, dal punto
di vista metodico, era grave errore ricostruire la storia dell’arte cristiana in quel ristrettissimo numero di
elementi che si potevano ricavare dal solo studio delle catacombe romane e dei monumenti della Gallia, ed
era logico rivolgere 1’indagine verso altri centri di cultura e d’arte, non sembra accettabile nemmeno la

72



delle dichiarate difficolta nel definire i confini disciplinari e cronologici utili alla
selezione e all’assegnazione dei lemmi**. Sotto la direzione di Toesca le divergenze tra
architetti e storici dell’arte impiegati al progetto dell’ Enciclopedia non si consumarono
solamente sul piano della tassonomia disciplinare, ma anche nei contenuti e in particolare
sulla questione ‘Oriente 0 Roma’; In un commento autocritico sui difetti riscontrabili tra
le pagine dei volumi, Gioacchino Volpe nota infatti una carenza di coordinamento tra i
dipartimenti di Ojetti prima e Toesca poi, ¢ di Giovannoni, affermando che spesso «la
sezione Arte ha trattato di architettura con criteri diversi da quelli della sezione

Architettura»°".

Giovannoni ¢ un difensore della causa romanista, stanco di
un’architettura romana considerata come «ancilla della greca», di un’architettura
medievale nazionale non ancora considerata come «un tronco italiano con tanti
diversissimi innesti» e quasi derisorio nei confronti delle «teorie fantastiche»
dell’antitaliano Strzygowski*??. Ojetti perseguiva un filone romanista non distante da
quello di Giovannoni, ma vista la difficolta riscontrata nel trovare specialisti di storia
dell’arte e dell’architettura bizantina e orientale tra i colleghi italiani, i due si dovettero
spesso rivolgere a studiosi francesi e tedeschi specializzati in studi bizantinistici e
orientalistici; da questa collaborazione tra orientalisti e romanisti ne risulta
un’Enciclopedia nel complesso equilibrata nel trattare le voci storico-artistiche e
architettoniche®®. Esemplificativo dei retroscena all’Enciclopedia ¢ il caso della voce
“Architettura bizantina”; inizialmente la stesura del paragrafo dedicato all’architettura

venne destinata a Ugo Monneret de Villard, Giovannoni osteggio perd la firma del

contratto con lo studioso milanese di cui rifiutava fermamente le posizioni «ultra-

teoria che, negando a un tratto ogni influenza della civilta occidentale nella formazione d’arte primitiva,
pretende di rintracciarne le origini e tutti gli elementi costitutivi nei paesi d’oriente.» (COLASANTI 1912,
11). Per le vicende sulle dimissioni di Ojetti, vedi BERNABO — TARASCONI 2001, 155-167; sulla gestione da
parte di Toesca della direzione della sezione, cfr. DURST 2009, 127-129; VENTRA 2020.

300 CAVATERRA - PARLATO 2014, 91-95, 174-182.

301 yoLPE 1937, 17.

392 GIOVANNONI 1938b, 276. Qui Giovannoni dichiara inoltre la sua dissociazione ai contenuti di specifiche
voci dell’Enciclopedia redatte dalla sezione di storia dell’arte e nella fattispecie da Schlosser: «lo
Strzygowski farnetichi di un viaggio di Leonardo in Armenia per imparare come si costruivano le cupole,
lo Schlosser affermi, purtroppo nella Enciclopedia italiana, che la cupola di S. Maria del Fiore ¢ di
derivazione orientale! Noi possiamo sorridere di queste affermazioni tendenziose» (1938a, 1X). Sul
rapporto di Giovannoni con gli scritti di Rivoira e di Strzygowski e quindi sulla sua posizione rispetto al
dibattito ‘Orient oder Rom’, vedi GASBARRI 2019.

303 VoLPE 1937, 10.

73



strzygowskiane». In seguito, di comune accordo con Ojetti, la voce “Architettura
bizantina”, cosi come quella di “Storia dell’arte bizantina”, vennero destinate allo
studioso francese Charles Diehl; il contratto questa volta venne stipulato previa
assicurazione che sarebbero state sopite il piu possibile le dichiarate posizioni
‘orientaliste’ dell’autore, ritenute inaccettabili tra le pagine di un’Enciclopedia concepita
proprio per esaltare 1’importanza storica della cultura italiana®®*.

Risulta che la direzione Toesca sia subentrata all’incirca in corrispondenza
dell’uscita del terzo volume dell’ Enciclopedia e che quindi solamente 1 primi due volumi
siano da ricondurre alla sola direzione di Ojetti**’; come abbiamo visto il primo direttore
fu piu incline ad assecondare la causa romanista di quanto non sara il suo successore®*®
che si trovera isolato nella sua posizione anti-romanista, poiché affiancato da studiosi
spiccatamente nazionalisti come Giovannoni per ’appunto, e della Seta e Paribeni,
responsabili della sezione archeologica. La presenza di Toesca garanti quasi sempre la
neutralita delle voci storico-artistiche né allineate, né opposte alla propaganda culturale
nazionalista.

La ‘cultura diffusa’ fascista racconto tra le pagine dell’Enciclopedia italiana anche
I’architettura e 1’arte armena. Nel quarto volume la voce “Armeni. Arte” ¢ suddivisa in
due sottosezioni, una piu importante dedicata all’architettura e una piu coincisa dedicata
alla pittura e alla scultura ed entrambe si concentrano su opere di epoca medievale. A ben
vedere questa voce ¢ paradigmatica di tutti 1 maggiori dibattiti allora in corso: la contesa
per la critica dell’architettura, la questione Oriente 0 Roma e le premesse alla polemica
sullo stile architettonico fascista.

La voce doveva essere inizialmente redatta dallo Zurabian, ritenuto pero, cosi

come il Monneret de Villard, ‘ultra-strzygowskiano’ e quindi inaccettabile in questa sede;

304 episodio ¢ descritto in BERNABO - TARASCONI 2001, dove viene riportato un passaggio della lettera

scritta da Ojetti a Gentile a proposito delle richieste specifiche fatte al Diehl per la compilazione della voce
“Civilta bizantina”: «non seguire la moda recente che forma 1’arte bizantina quasi solo sugli stampi
orientali, perché sarebbe strano che proprio I’Enciclopedia italiana accettasse questa diminuzione della
incontrastabile origine romana dell’architettura bizantina» (159-160).

3% Nonostante il cambio di direzione, Toesca eredita un lavoro gia avviato anche per i volumi successivi;
non sembra quindi corretto pensare i volumi dal terzo in poi quali prodotto esclusivo della direzione Toesca.
Sipensi ad esempio al caso sopracitato della voce “Civilta bizantina, architettura”, pubblicata nel X volume.
306 «Notizie biografiche e testimonianze avvalorano I’impressione di una scarsa adesione di Toesca alla
visione estetica che il fascismo andava tentando di diffondere [...] La compromissione di Pietro Toesca
con il clima politico dell’epoca si rivela in maniera blanda e in pochi casi» (RAGIONIERI 1990, 486).

74



come per altri casi riguardanti 1’Oriente, si preferisce quindi affidare le voci a studiosi
italiani incaricati di riassumere i contenuti in modo compilativo, coinciso e puntuale. La
parte dedicata all’architettura®®’ & firmata da Giorgio Rosi (1904-1976) 3%, architetto
toscano che nel biennio 1930-1931 era stato posto a capo della redazione della sezione di
Architettura, proseguendo cosi la gia avviata collaborazione con Giovannoni, di cui era
assistente presso la Scuola di architettura di Roma; nel biennio successivo Rosi sara alla
Scuola di Atene con lo stesso della Seta. L’architettura armena, secondo la voce redatta
da Rosi, € una commistione di forme tratte dalla Persia ellenistica, dalla Siria romana e
da Bisanzio; il sostrato romanista su cui viene scritta questa voce ¢ leggibile, laddove
queste matrici sarebbero «tre manifestazioni della grande irradiazione architettonica di
Roma»**. Secondo Rosi quindi, la Persia non puo aver dato origine alle forme cristiane,
come vuole Strzygowski, ma ¢ romana; I’ellenismo non ¢ né precedente né parallelo
all’architettura di Roma, come asserito da Toesca, ma ne ¢ una derivazione; di
conseguenza, la stessa Bisanzio non pud che mantenere un rapporto di filiazione con
Roma, cosi come voluto da Rivoira. Attraverso una rielaborazione e uno sviluppo locale
di questi tre apporti si ¢ giunti, secondo Rosi, a uno stile architettonico propriamente
armeno.

L’architettura ecclesiastica fa chiaramente da protagonista ¢ Rosi, cosi come

richiesto da Giovannoni®!’

, si dilunga sugli aspetti tecnico-costruttivi descrivendo nel
dettaglio la varieta tipologica delle chiese armene. L’interesse ¢ rivolto al sistema di
imposta della cupola su base quadrata e piu in generale al sistema di copertura composto
da volta e piedritto litici, dove «non sono rare vere e proprie anticipazioni del gotico» e
del «romanico ultimo»®!'!. Dalla varieta tipologica e dai dettagli strutturali descritti e
mostrati, ne risulta un ritratto creativo dell’architetto armeno, che ottiene delle soluzioni
strutturali esemplari e un’organizzazione delle masse talvolta «eccezionale e bizzarra»®!'.
L’autore descrive poi le caratteristiche del campanile armeno — ancora una volta utilizzato

per indicare il gavit* 0 Zamatun — e det monumenti funerari, riconoscendo la particolarita

307 RosI 1929, voce “Armeni. Arte. L architettura”.
308 GAZZOLA 1976, 226.

309 RosI 1929, 435.

310 BERNABO 2003, 208.

311 ROSI 1929, 436.

312 R0sI1 1929, 437.

75



architettonica dei primi, di cui forse I'uso fu importato dall’Occidente, e la varieta
compositiva dei secondi. Qui per la prima volta si porta 1’attenzione sui tipici manufatti
a «stele scolpita» e i «cippi inscritti»’'?; dove, per il primo 1’esempio ¢ il xac 'k ‘ar di
Sanahin, e per il secondo le stelae di Ojun. Un paragrafo a sé ¢ destinato alla decorazione

architettonica’!*

che, totalmente assoggettata all’architettura, ne interrompe la monotonia
e «sottolinea, alleggerisce e varia» la superficie. Anche in questo caso gli elementi
decorativi sono stati ereditati da culture figurative limitrofe, qui oggetto di un amalgama
che ha dato vita ad uno stile propriamente armeno. Elementi peculiari, secondo la
descrizione proposta da Rosi, sono le inquadrature decorative di finestre e aperture, le
grandi croci ad altorilievo e le nicchie diedre, esemplificative dell’«amore del
pittoresco»®!” degli architetti armeni. Segue una dettagliata descrizione delle tecniche di
costruzione, molto simili a quelle romane, di cui incuriosisce in particolare 1’'uso della
volta costolonata ad archi incrociati, che ipotizza essere un espediente utile a limitare al
minimo le strutture provvisorie di costruzione.

E con I’avvento del cristianesimo, nel IV secolo, che si avvia un processo di
accelerazione nella definizione di uno ‘stile nazionale’ armeno, che raggiungera la sua
prima fioritura nel VII secolo: i complessi monumentali di Ejmiacin e di Zvart‘noc‘ sono
espressione di «tendenze nazionali ormai vittoriose»®'®. Il periodo bagratide rappresenta
I’ultima fioritura dell’arte armena, dove perd alcune caratteristiche come le finestre
inscritte in archi a sesto acuto, obbligano Rosi a considerare che ci siano stati degli
importanti interventi posticci e ascrivibili al XII-XIII secolo. L’architetto conclude con
una considerazione a proposito della questione comparativa con 1’architettura
occidentale: le tecniche costruttive degli architetti armeni sono senz’altro notevoli, ma si
tratta di riadattamenti di tecniche ereditate dai costruttori romani, che gli armeni «seppero
genialmente applicare»®!”. In Occidente il ‘genio’ fu rallentato da una presenza quasi
ingombrante dei resti romani, che obbligarono ad una protratta replica di modelli. Rosi
non esclude che alcune novita possano essere passate attraverso la conoscenza della stessa

architettura armena, ma persisterebbe comunque una profonda differenza nei risultati: le

313 ROSI 1929, 437.
314 RosSI 1929, 437-438.
315 RoSI 1929, 438.
316 RosI 1929, 439.
317 ROSI 1929,439.

76



similitudini tra il romanico pisano e pugliese e ’architettura armena sono vere se si resta
a livello epidermico e si confrontano le icnografie o le decorazioni, ma persistono delle
«fondamentali differenze di anima»*'®. Da queste ultime considerazioni, che Rosi deve al
lettore, vista la centralita assunta dall’ Armenia nel dibattito ‘Oriente o Roma’, traspare la
maturazione di nuove argomentazioni teoriche attorno all’architettura: 1’ambiente
naturale, 1 processi storici e la cultura, determinano qualche cosa di «quintessenzialey,
un’anima dell’architettura che ¢ legata «al paese e all’ambiente dove essa nasce»’!’.
Ardengo Soffici aveva definito questa spiritualita dell’opera nel paragrafo del Periplo
dell arte intitolato “Ogni arte deve essere di un luogo”, definendo il rapporto tra opera
d’arte e identita nazionale e affermando I’'importanza di poter leggere nell’opera la
personalita della patria di origine®?’.

I1 giudizio di Rosi sull’architettura armena sembra in costante bilico tra il genio e
la monotonia, tra 1’eclettismo e 1’uniformita, tant’¢ che conclude definendo lo stile
armeno come talmente «coerente, statico, convinto e inequivocabile» da non poter né dare
né acquisire nulla dall’esterno*?!, proprio perché strettamente armeno.

Un giovane Géza de Francovich (1902-1996)22, capo dell’ufficio redazione per
la sezione Storia dell’arte, integra il capitolo di Rosi con una voce aggiuntiva intitolata
“Scultura e pittura™?; & evidente qui una sovrapposizione tra la direzione Giovannoni e
quella Ojetti e Toesca, riguardo le competenze sulla scultura architettonica. De
Francovich riprende il tema della decorazione architettonica, gia trattato da Rosi, per
descrivere I’utilizzo dei rilievi figurati sviluppatasi a partire dal X secolo. Guardando alle
sculture architettoniche di Att'amar e di Noravank® restituisce un’immagine rude e

stentata dell’apparato decorativo e una derivazione iconografica per lo piu siriaca e

bizantina. Al di 1a dei vari apporti esterni, 1’unico elemento propriamente armeno €
b

318 RosI 1929, 439-440.

319 SOFFICI 1928, 81-83.

320 Sulla compatibilita tra ambiente e architettura in funzione di uno spirito del luogo che conferisce
determinati caratteri a ciascuno spazio creato dall’'uomo, e in generale sul genius loci in architettura, vedi
NORBERG-SCHULZ 1979.

21 RosSI 1929, 440.

322 De Francovich rimarra nel ruolo fino alla fine del progetto, nel 1937; in questi anni era assistente
ordinario alla cattedra di Storia dell’arte medievale a Roma, di cui diverra titolare solamente nel 1957. La
personalita di de Francovich tornera piu avanti nel nostro excursus in qualita di direttore del progetto “Studi
di architettura medievale armena” del CNR svoltosi tra il 1971-73. Sulla personalita di de Francovich vedi
MENCARELLI 2000, voce “Francovich, Géza de”; PACE 2014, vol. 2, 347-352.

323 DE FRANCOVICH 1929, voce “Armeni. Arte. Scultura € pittura”.

77



I’ornamento geometrico e aniconico che riesce a creare dei risultati raffinati e
complessi*?*,

A riprova della fama che aveva acquisito nella letteratura italiana, notiamo che
I’unico sito armeno per cui Ojetti prevede una voce a sé€ nell’ Enciclopedia, ¢ quello di
Ani. Carlo Manetti, professore di Geografia e Carlo Cecchelli (1893-1960), professore di
Archeologia Cristiana e Antichita Medievali alla Reale Universita di Roma compilarono
questa voce dando delle indicazioni di carattere storico, geopolitico, e storico-artistico.
Cecchelli, a differenza di Rosi e de Francovich, non riconosce all’architettura di Ani uno
‘stile armeno’ e assoggetta I’architettura della Cattedrale ai modelli bizantini: «I’edificio
ha forme prevalentemente bizantine con tracce di influssi orientalin*?®. Attraverso gli Atti
del I Congresso nazionale di Studi Romani, conosciamo il giudizio che il Cecchelli della
fine degli anni Venti riservava a Bisanzio: «era un emporio di residui» provenienti da
Roma e dall’Oriente, un «insieme originale per sé stesso» ma distribuito su un territorio
sterile, che pud al massimo «ridistribuire» questi stessi residui senza creare nulla di
nuovo>2%. L architettura armena deduciamo quindi fosse per Cecchelli la polvere di quei
«residuin, un pastiche incapace di rivelare «la sua particolare origine» e quindi, come
spiegava in quegli stessi anni Soffici, paragonabile solo «ad un frutto privo di odore, di
sapore, di colore speciale, ad un essere senza connotati, senza personalitd, senza

7

patrian®?’. Al contrario, Roma importa si le forme dall’Oriente, ma ¢& proprio

dall’inserimento di apporti orientali all’interno di un «quadro gia impostato» che ottiene
i caratteri della «civiltd romana»>28,

Di fatto, la voce redatta da Giorgio Rosi e da Géza de Francovich, ¢ a questa data
il riferimento bibliografico piu completo per I’architettura e I’arte armena. Le immagini

pubblicate restituiscono una panoramica piu ampia anche rispetto all’Architettura

Musulmana di Rivoira e la bibliografia ¢ aggiornata tenendo conto della letteratura

324 ROSI 1929, voce “Armeni. Arte. L’architettura”, 440-443.

325 MANETTI— CECCHELLI 1929, voce “Ani”, 356.

326 CECCHELLI 1929, 672; riproposto in BERNABO 2003, 106 nota 31.

327 SOFFICI 1928, 83.

328 SOFFICI 1928, 83. Questo punto di vista ¢ ben esemplificato dal testo di Cecchelli Sguardo generale
sull’architettura bizantina in Italia, dove 1’autore intende dimostrare come anche le chiese bizantine della
Puglia e della Calabria siano da rimandarsi ad uno ‘stile romano’: «Gli apporti esotici sono soprattutto dei
fermenti per la creazione di nuove forme e poche volte persistono come sedime insolubile. Né diversamente
poteva avvenire in una terra che ¢ stata sempre il punto di raccolta dei popoli mediterranei e nordici e che,
nel medioevo, tenne fede ai principi di una tradizione grandiosa» (1935, 64).

78



tedesca, francese e russa. Il giudizio sullo stile architettonico risulta confuso, in equilibrio
tra uno stato di dipendenza dalla Siria e da Bisanzio e un eclettismo propriamente armeno;
nel complesso pero, grazie probabilmente alla supervisione di Toesca e all’approccio
compilativo degli autori, le voci storico-artistiche sull’Armenia non cadono nelle piu
radicali forzature romaniste.

Avendo voluto scegliere uno specialista per la redazione di questa voce, la scelta
sarebbe dovuta ricadere su Josef Strzygowski, per il quale non sarebbero di certo bastate
le raccomandazioni fatte al Diehl prima della stesura del testo; quest’opzione chiaramente
non venne presa in considerazione, essendo ritenuto il primo colpevole di una ormai
decennale denigrazione del prestigio artistico di Roma, e quindi dell’Italia. Nel 1936
uscira il XXXII volume dell’Enciclopedia contenente la voce storiografica “Josef
Strzygowski” redatta da Hans Tietze*”, allievo e assistente di Wickhoff, per contro
difficilmente ammiratore delle teorie di Strzygowski. Cid che stupisce ¢ che, nonostante
la destinazione dell’articolo ad un pubblico italiano, Tietze non faccia menzione del
dibattito sorto a seguito della pubblicazione di Orient oder Rom, né annoveri la raccolta
di saggi tra le opere principali della bibliografia di Strzygowski; nella voce enciclopedica
si legge solamente che «attese ad indagare le origini dell’arte antica tarda e paleocristiana

che egli trova non soltanto a Roma, ma anche nel vicino Orientex»*°

. Una voce quindi che
punta ad occultare, piuttosto che osteggiare, delle teorie scomode per la costruzione di un

patrimonio storico-artistico nazionale.

3. La colonna come paradigma di romanita di ogni tempo e luogo

Al di fuori del progetto enciclopedico diretto da Gentile, sono molte le pagine che
vengono spese in Italia negli anni Trenta sulla questione dell’origine dell’arte cristiana.
In un clima politico fascista che stava investendo sempre di piu nel controllo diffuso della
cultura, e che avrebbe raggiunto a breve un consenso capillare, popolare e intellettuale,
non stupisce che agli inizi degli anni Trenta la letteratura sulla questione sia all’'unanimita
romanista. Una rassegna delle personalita e dei rispettivi scritti che, con accorato

servilismo hanno in questi anni alimentato la bibliografia romanista e soprattutto

329 GOMBRICH 1954.
330 TIETZE 1936, voce “Strzygowski, Josef”.

79



‘antistrzygowskiana’, & stata fornita da Massimo Bernabo®*!. Attorno alla seconda meta
degli anni Venti, a differenza di cid che accade in Francia, Inghilterra e Stati Uniti, dove
le teorie dello studioso austriaco, presentato pit come ‘erudito’ che non come storico
dell’arte, ricevono un’attenta accoglienza, in Italia Strzygowski ¢ il nemico per
eccellenza, il diavolo da esorcizzare. Gli studiosi lo citano come esempio per eccellenza
di antagonismo all’italianita, alla latinita e alla romanita, ma difficilmente lo leggono di
prima mano o ne contestano le argomentazioni nel merito, tendendo piuttosto a reiterare
delle argomentazioni puramente consensuali al regime>*?.

Oltre ai gia nominati Cecchelli e Giovannoni, un ruolo importante ebbe Giuseppe
Galassi (1890-1957) che, volendo affrontare «il problema del romanesimo trasfuso
nell’arte medievale dell’Occidente»®*®, nell’estate del 1929 diede alle stampe Roma o
Bisanzio. Due sono le argomentazioni su cui Galassi costruisce il suo discorso: 1’analisi
critica dei mosaici di Ravenna e la collocazione delle maggiori manifestazioni dell’arte
medievale italiana — tra cui quelle dell’Esarcato — tra Roma e Bisanzio. Galassi ricalca la
posizione romanista di Rivoira, ma nel descrivere il rapporto tra arte romana e arte
bizantina, distingue due fasi consecutive: una prima fase databile al VI secolo in cui
romanesimo e bizantinismo sono due correnti differenti che convivono nella Ravenna
tardo-antica; una seconda fase che ha inizio a partire dalla seconda meta del VII secolo,
quando, dopo la parentesi iconoclasta, 1’arte bizantina indebolita rimarra ancorata ad un
«ambiguo, intimo e pungentissimo linguaggio metafisico»***, mentre la corrente
romanista si consolidera alimentando tutta 1’arte figurativa a venire. E solo in questa
seconda fase che il rapporto tra Roma e Bisanzio si puo considerare come un aut aut.

Secondo Galassi, nel suo spostarsi sempre piu ad Oriente alla ricerca delle origini
di determinati moduli architettonici o modelli figurativi, Strzygowski non fa altro che
confermare la veridicita dell’ipotesi di una convivenza parallela che permette di
convertire il rapporto tra ‘Oriente 0 Roma’ in ‘Oriente € Roma’, per poi spostare la
questione nel raggio del Mediterraneo e, a partire dal VII secolo, considerare il binomio

‘Roma o Bisanzio’. Da dopo Die Baukunst il riferimento all’Armenia ¢ obbligato per

31 BERNABO 2003, 100-107.

332 Per la ricezione di Strzygowski in Italia, vedi BERNABO 2003, 100-107; GASBARRI 2015, 231-235. Sulla
ricezione di Strzygowski in Europa, cfr. LABRUSSE 2009; per il caso francese, cfr. VAISSE 2004; negli Stati
Uniti, cfr. WooD 2017.

33 GALASSI 1929, XIV.
334 GALASST 1929, XIII.

80



chiunque si occupi della querelle storiografica, e senza entrare in dettagli comparativi
anche Galassi si occupa della posizione dell’architettura armena, argomentazione a cui
arriva solamente «per meglio rilevare quella vitalita del genio figurativo di Roma»**°. I
monumenti armeni anteriori al V secolo «su cui tenta puntellare le sue teorie Strzygowski
e di cui mancano esempi visibili» non possono essere considerati come testimonianza di
una vera fioritura originale poiché attingono da «prestiti siriaci» e «suggestioni

336 ¢ sono il riflesso di una commistione tra ellenismo e romanita. Galassi

sassanidi»
colloca nel VII secolo, in corrispondenza con il periodo iconoclasta, la piena fioritura
dell’architettura armena che, a differenza di quella bizantina, manterra una fedelta
duratura agli elementi costruttivi romani. Mentre Bisanzio si perde nella «ricerca
coloristico-decorativa», 1’Armenia imbocca tutt’altra strada per mantenere viva la
tradizione classica romana. Proprio questo conservatorismo latente che secondo Galassi
contraddistingue I’architettura armena, spiegherebbe le similitudini riscontrabili tra le
chiese di Ani, Marmasen e K ut’aisi, e I’architettura romanica. Il comparativismo diventa
per Galassi lo strumento utile a circoscrivere i caratteri dell’‘italianita’, la ‘latinita’ e il
‘romanesimo’ nell’arte medievale, caratteri che trovano la loro espressione piu esemplare
tra il Trecento e il Seicento in Toscana. Seguendo ancora una volta il ‘richiamo all’ordine’
che era stato sintetizzato appena un anno prima da Soffici, Galassi dimostra qui il suo
impegno nel definire il diretto corrispettivo tra la connotazione etnico-religiosa del
popolo italiano e le caratteristiche stilistiche della sua arte**’. In particolare 1’uso delle
‘colonnine multiple’ ¢ secondo Galassi una delle tracce probanti la romanita insita
nell’architettura armena. Questo rapporto univoco e immediato tra la colonna e la
romanita, si va a sommare a ‘la volta e la cupola’ che erano state le vere protagoniste
della storia dell’architettura romanista di Rivoira, e trova una perfetta contestualizzazione
nel dibattito contemporaneo sull’architettura.

Nei primi anni Trenta ’architettura conquista il vertice nel sistema piramidale

delle arti e diventa lo strumento di partito prediletto per dimostrare la ‘latinita’ del

335 GALASSI 1929, 130-136, 305-306 nota 21.
336 GALASSI 1929, 135.
337 GALASSI 1929, 263-292.

81



paese®®®; il partito fascista non consegna perd delle linee estetiche univoche per
un’architettura ufficiale di partito e, pur predicando I’'importanza del legame con la
tradizione, presiede le inaugurazioni di progetti razionalisti che stavano dando sfogo al
piu spiccato modernismo radicale. Le cifre del linguaggio stilistico-architettonico scelte
dal fascismo come strumento di propaganda sono ancora ambigue: il partito non si espone
in modo esplicito e sembra sottoscrivere sia il modernismo, sia la tradizione classicista.
Tali ambiguita si consumano nel 1933 in un dibattito pubblico tra Ugo Ojetti, referente
del Duce per le questioni artistiche, e Marcello Piacentini, architetto e urbanista ufficiale
del regime®*°. I motivi del contrasto sono proprio 1’arco, la volta e la colonna. Il progetto
proposto da Piacentini per I’Universita di Roma «nell’ossequio dell’angolo retto e della

340; egli & convinto non si possa

muraglia» rappresenta per Ojetti una «rinuncia a Roma»
parlare di architettura italiana e di architettura fascista in mancanza di quei tre elementi
che sono il fondamento, 1’inscindibile legame con la tradizione, il simbolo del potere
dell’Impero romano e della giustizia da esso garantita a tutti i popoli che hanno gravitato
nella sua sfera di potere. Ojetti conclude la lettera affermando che in mancanza di questi
elementi identitari, anche 1’opera di un architetto e artista fedele al fascismo, quale ¢
Piacentini, pud sembrare perfetta per una qualunque citta danese. Tanto il modernismo
radicale, quanto un troppo moderato classicismo, rappresentano quindi per il critico d’arte
una minaccia all’integrita del ruolo dell’architettura contemporanea. Ojetti ¢ convinto
dell’esistenza di una precisa linea programmatica da seguire per un’architettura che sia
fascista: il legame con la tradizione reso manifesto attraverso 1’utilizzo della volta e della
colonna. L architettura fascista di Marcello Piacentini non € costretta in questi stereotipi
figurativi.

L’articolo di Ojetti pubblicato su Pegaso viene immediatamente riproposto sul
quotidiano La Tribuna, in vista della pronta risposta di Piacentini; con il suo progetto
razionalista per I’Universita di Roma, I’architetto non intende rinnegare gli elementi della
tradizione classica romana, che Ojetti aveva portato sul banco degli imputati, ma ne

osteggia una replica insensata da riproporre «come un’etichetta di pretesa italianitay,

338 E con il Rapporto sullarchitettura di Bardi che si stabilisce il primato dell’architettura sulle altre arti
come strumento di mediazione della politica fascista e di esaltazione della ‘latinita’, carattere determinante
un’architettura mediterranea, BARDI 1932, 99.

339 OJETTI 1933. Per un’analisi critica del dibattito vedi CANEVARI 2020.

340 OJETTI 1933.

82



come un vero e proprio «made in Italy»>*!, che si debba apporre obbligatoriamente anche
sulle architetture contemporanee in cemento armato. Anche lo scrittore Massimo

Bontempelli interverra nel dibattito**?

prendendo le parti di Piacentini per spiegare ad
Ojetti che, nonostante la mancanza di quella retorica formale di teorie di archi e colonne,
anche I’architettura razionalista ¢ ‘italiana’ ed ¢ ‘fascista’; i progetti approvati e inaugurati
da Mussolini stesso, sembravano confermare le posizioni di Piacentini e Bontempelli**.
I1 dibattito dava inoltre adito a continuita sul contenzioso tra architetti e critici d’arte
iniziato da Giovannoni, sbilanciandosi a favore dei primi.

L’ambiguita nei rapporti tra architettura e fascismo si scioglie progressivamente
con la svolta totalitaria del 1936. Dopo la guerra in Etiopia e il conseguente rafforzamento
sul fronte interno della popolarita di Mussolini, anche 1’architettura si piega al processo
di fascistizzazione totale. La svolta non ¢ pero razionalista, ma classicista: le previsioni
di Ojetti si realizzano e ‘latinitd’, ‘romanita’ e fascismo trovano nello stile romano e
classico la sintesi ricercata tra un passato e un presente glorioso. Le visite ai siti di Leptis
Magna e di Sabratha ispirano la vocazione imperiale di questa nuova fase; la colonna,
I’arco, la volta, cosi come la cupola, vengono ora dichiarati ufficialmente quali garanzia
di romanita, tanto da dettare le linee guida dei numerosi bandi indetti tra il 1936 e il 1943,
non solo nell’Italia di Piacentini, ma anche nella Germania del suo omologo Albert
Speer***. Da Rivoira a Galassi questi elementi architettonici erano stati tradotti quali
prova indiscussa di appartenenza alla tradizione latina e su questo assioma era stata
costruita I’idea di un’irradiazione della ‘latinita’ — ovvero ‘romanita’ e ‘italianita’ —
nell’architettura di tutto il Mediterraneo. Assumendo un’architettura ufficiale e
riconoscendone proprio nell’arco, la cupola e la colonna gli elementi architettonici
distintivi, la retorica fascista confermava quella teoria romanista valida per I’architettura
di tutti 1 tempi, e quindi anche per quella armena di X e XI secolo. Nei confini del

circoscritto interesse da parte della critica italiana per I’architettura armena ¢ stata rilevata

infatti una predilezione per ’architettura bagratide, che sembra trovare spiegazione nella

341 PIACENTINI 1933, 3.

342 BONTEMPELLI 1933.

343 Sull’approvazione di Mussolini al razionalismo per tutta la prima meta degli anni Trenta, vedi RIFKIND
2012, 28-44.

34 MALVANO 1988, 184-195; NICOLOSO 2008, quest’ultimo definisce la svolta come un passaggio
dall’architettura del ‘durare’ a quella dell’‘osare’.

83



coincidenza di quei connotati ritenuti propri di un’architettura ideale, pensata per
alimentare il mito dell’Impero. La nudezza delle superfici, la semplicita decorativa,
I’unitarieta e I’immediata riconoscibilita stilistica, la ripetizione di elementi considerati
paradigmi di latinita quali la colonna e 1’arco, erano tutti fattori che, come visto, dal 1914
in poi avevano scandito la descrizione dell’architettura armena vista per immagini [figg.
25; 26]. La coincidenza lessicale tra la descrizione dell’architettura bagratide e i caratteri
di un’architettura ideale prescelta dal fascismo fanno trapelare ancora piu chiaramente
quanto lo sguardo rivolto all’Armenia fosse stato compromesso da una quasi costante
ricerca di un senso di appartenenza a Roma, di alterita a Bisanzio, e di integrita identitaria
propriamente armena. A riprova di questo condizionamento latente si pensi al ruolo
marginale riservato fino ad ora alla decorazione figurata. Gli scatti di Lalayan degli
esterni della chiesa di Att‘amar — sebbene non ’unico, 1’esempio pitu impressionante di
decorazione architettonica figurata in Armenia — erano stati pubblicati gia nel 1914,
quando Rivoira aveva definito il complesso apparato decorativo come un ‘capriccio’ delle
maestranze; le considerazioni successive sono sporadiche e altrettanto poco lusinghiere.
A ben vedere, la retorica romanista professata dal regime votava 1’architettura ad una
nudezza di masse e condannava il decorativismo in quanto «capriccio del cliente, che
Dartista non deve soddisfare»*®. La propaganda culturale diffusa, propria del sistema
dittatoriale, sembra essere talmente capillare da arrivare a condizionare il giudizio, e
quindi il lessico utilizzato, nel presentare I’architettura armena al lettore italiano.

Verso la fine degli anni Venti, in alcuni testi critici il binomio romanita e
cristianita, viene posto in conflitto con 1’ebraismo e il protestantesimo germanico, a loro
volta associati ad anti-romanita e orientalismo. Il critico d’arte Pietro d’ Achiardi nel 1926
su Roma. Rivista di studi e di vita romana additava un «nuovissimo orientalismo
anglicano-protestante, giudaico-sionista, e greco-scismatico»**® e un anno dopo Carlo
Galassi Peruzzi, il direttore stesso della rivista, conferiva proprio ai protestanti tedeschi
un primato di anti-romanita ben piu grave di quello degli ebrei, orientali**’. A partire dal
1936, all’indomani della stipula dell’asse Roma-Berlino, Piacentini detta il passo in

ambito architettonico, convincendo anche Speer della necessita di utilizzare la colonna

35 BARDI 1932, 111.
346 D’ ACHIARDI 1926, 13.
347 GALASSI PALUZZI 1927, 444; Galassi Paluzzi e d’Achiardi sono citati in BERNABO 2003, 102-103.

84



per garantire immortalita e universalita alle opere naziste, mentre Hitler indica i prossimi
passi politici a Mussolini**®. L’Italia e la Germania sono ora alleate e si muovono
all’unisono sia in campo politico che architettonico e propagandistico. La propaganda
anti-germanica che aveva fino ad ora avuto la meglio in Italia, subi un’inversione di rotta
che obbligod la critica a mettere da parte anche il rapporto ostile con Strzygowski’*’.
Mentre il protestantesimo tedesco usciva dall’ombra a cui la storiografia aveva tentato di
relegarla, 1’ebraismo si inabissava sempre di piu. Cosi come dalle tensioni prebelliche
degli anni Dieci era emersa la necessita di specificare la distinzione tra turchi e armeni,
negli anni Trenta diventa sempre piu urgente la spiegazione della differenza tra ebrei e
armeni. Facendo capo al decreto ministeriale tedesco del 3 luglio 1933, nel 1939 viene
pubblicato 1’opuscolo Armeni Ariani. La pubblicazione fa parte della collana HIM -
Historia Imperii Mediterranei diretta da Lauro Mainardi e dal dichiarato intento
propagandistico filo-armeno finalizzato ad un aggiornamento degli schieramenti nello
scacchiere geopolitico internazionale, in questa fase storica strettamente correlati ai
preconcetti razziali; la connotazione degli armeni come ariani per 1’ltalia avrebbe
significato la legittimazione al supporto di movimenti nazionalisti armeni che potevano
minare la Russia e la Turchia, mentre per gli armeni rappresentava una garanzia di
salvezza da un nuovo massacro®*’. 1l libello Armeni Ariani ¢ una miscellanea di saggi di
filologi e orientalisti tedeschi, qui tradotti e talvolta riadattati con 1’obiettivo di dimostrare
anche al popolo italiano I’appartenenza degli armeni al ceppo etnolinguistico
indoeuropeo. Tra gli autori compare anche Josef Strzygowski, autore di un articolo dal
titolo «Gli armeni banditori del pensiero critico ariano»; fino ad allora orientalista, anti-
italiano e quindi primo nemico della romanita, questa sua inclusione nella raccolta di
saggi voluta dalla propaganda fascista diede avvio ad una breve riabilitazione dello
studioso ora coinvolto nelle attivita propagandistiche della critica italiana. Come gia
aveva dimostrato la storiografia storico-artistica, I’Armenia era essa stessa Roma, il
difensore per eccellenza della cultura armena in Europa di conseguenza era difensore
della romanita. In questa parentesi temporale che va dall’allineamento propagandistico

tra Mussolini e Hitler, fino alla caduta del fascismo, Rivoira e Strzygowski alimentano la

348 N1COLOSO 2008, 245-250.
349 Emblematiche sono le omissioni di Tietze alla voce enciclopedica su Strzygowski, vedi supra p. 79.
330 Per un approfondimento su HIM, vedi MANOUKIAN 2014, 77-90; RICCIONI 2018.

85



medesima propaganda. A distanza di un ventennio circa dal ‘Grande Male’, ’affinita
etnica, culturale e religiosa tra Roma e I’ Armenia torna in Italia come necessita politica e
I’architettura, arte prediletta dai due dittatori, ricopre un ruolo importante nella

comunicazione di tali affinita:

Il riconoscimento dell’architettura armena come architettura indoeuropea,

rappresenta una posizione chiave, per conquistare la vera e sola concezione di essa.>>!

4. Roma, Bisanzio e ’Armenia: una topografia teoretica ufficiale

Negli anni Trenta in Francia I’arte bizantina riscuote un interesse che supera
definitivamente i confini della critica accademica, per raggiungere il grande pubblico di
Parigi con I’ Exposition internationale d’art byzantin del 1931 [fig. 27]. Gli oggetti d’arte
esposti attirano ’interesse degli artisti contemporanei che vedono in Bisanzio un Oriente
inatteso, poiché altro rispetto alle forme dell’arte islamica, portatore della tradizione
ellenistica, ma pur sempre dislocato ad Oriente. Il concetto strzygowskiano di una
Bisanzio orientale era stato diffuso in Francia a partire dal 1926, quando Georges Duthuit
aveva pubblicato Byzance et [’art du XII° siecle; veniva ora riproposto in mostra, senza
pero prevedere il coinvolgimento dello studioso austriaco, apertamente condannato dalla
critica francese per le sue teorie nazional-socialiste®. La critica italiana giustifico la
propria partecipazione all’evento, presentandolo come un’occasione di collocazione
dell’arte ravennate in un campo di studi che stava riscotendo un sempre maggior interesse
a livello internazionale, ma che pareva essere pitl una ‘moda’ che non una vera e propria
‘arte’>; di fatto 1’esposizione venne recepita dai piti come 1’ennesimo attacco alla
romanita. Per I’appunto, presumibilmente verso la fine degli anni Trenta, Sergio Bettini
elaborera il progetto di realizzare una mostra di arte bizantina che doveva avere il compito
di invertire la tendenza della mostra parigina; se durante 1’ Exposition, Bisanzio era stata
presentata come la vera dominatrice del Mediterraneo e antitetica a Roma, attraverso un
nuovo progetto espositivo tutto italiano, Bettini voleva mostrare un’Italia intera nel ruolo

di fonte per I’arte di Bisanzio e vera custode del suo patrimonio. Il progetto, rimasto su

31 STRZYGOWSKI 1939, 76.
352 Cfr. LABRUSSE 2007; LABRUSSE 2018.
353 BARTOCCINT 1931, 141; cft. inoltre COLASANTI 1931; CECCHELLI 1931.

86



carta®

, prevedeva che la mostra sarebbe stata ospitata a Ravenna presso il Convento dei
Francescani, ma che sarebbe stata pensata quale sezione dislocata dell’E42. Le remore
piu pesanti espresse da parte di Bettini riguardo I’esposizione del 1931 andranno pero agli
studiosi italiani che accettarono la narrativa imposta dai francesi e la sostennero™”>.
Renato Bartoccini, archeologo protagonista delle missioni coloniali che caratterizzarono

il ventennio fascista’>®

, recensendo la mostra parigina valutd positivamente il fatto che
tra le sale non si cogliesse alcuno sbilanciamento tra orientalisti € romanisti, d’altra parte
doveva essere chiaro a tutti che

Armeni, persiani, cinesi, ¢ chi pit ne ha piu ne metta, con la buona pace di alcuni

illustri studiosi, non si sono mai sognati di influenzarci con i loro canoni artistici, né

Roma o chi per lei avevano bisogno d’andarsi a ispirare al di 1a dei deserti asiatici.>>’

Da ricordare ¢ pero la voce fuori dal coro di Arduino Colasanti che su
L’illustrazione italiana propone un’entusiasta presentazione della mostra, che ha
finalmente restituito un’immagine completa di

codesta arte raffinata e sapiente [che] per dieci secoli ha espresso con una

inesauribile varieta di linguaggio le idee, le tendenze, le aspirazioni di tanti popoli diversi

per origine e sentimento.>>®

Un’immagine dell’arte di Bisanzio che ¢ arrivata distorta in Italia poiché letta
attraverso «il preconcetto naturalistico e razionale che ha ispirato tutta la critica, dal
Trecento ai giorni nostri»®°. Colasanti loda anche la capacita dell’esposizione di

rappresentare 1’ampiezza geografica dei popoli che si sono espressi attraverso quest’arte,

33 Le premesse e gli obiettivi di tale progetto espositivo sono in: Fascicolo 24, Archivio Fototeca S. Bettini,
Dipartimento di Filosofia e Beni Culturali, Universita Ca’ Foscari di Venezia.

355 «Purtroppo D’atteggiamento della maggioranza degli studiosi italiani parve, non soltanto accettare
codesta visuale abilmente insinuata, ma approvarla e sostenerla. Accettata I’antitesi Bisanzio-Roma e I’altra
piu vicina nel tempo Bisanzio-Italia parve anzi ‘razionalistico’ evitare ogni studio dell’arte bizantina.»
(Fascicolo 24, foglio 2, Archivio Fototeca S. Bettini, Dipartimento di Filosofia e Beni Culturali, Universita
Ca’ Foscari di Venezia).

336 RINALDI TUFI 1988, voce “Bartoccini, Renato”.

3T BARTOCCINI 1931, 140.

358 COLASANTI 1931, 972. Gia in L arte bisantina in Italia, Colasanti aveva dimostrato una lucida lettura
del dibattito sulla questione bizantina; vedi supra nota 299.

359 COLASANTI 1931, 971.

87



e I’'importanza dell’occasione creatasi che ha permesso di mostrare al pubblico materiale
inedito come quello riguardante la Georgia e I’ Armenia®®.

L’esposizione copri un raggio geografico molto ampio e raggiunse anche
I’architettura medievale armena e georgiana, portate in mostra attraverso le fotografie di

361

Ekvtime Taqaishvili e Jurgis Baltrusaitis®™'. Quest’ultimo aveva infatti da poco

362 corredato di numerose

pubblicato Etudes sur [’art médiéval en Géorgie et en Arménie
fotografie scattate di suo pugno durante il viaggio di studio nel Caucaso; nella sua ricerca
dei principi fondanti la plastica medievale, Baltrusaitis era giunto fino ai confini orientali
dell’Europa e aveva rivolto il suo obiettivo verso le decorazioni architettoniche, figurate
e geometriche, che avrebbe studiato applicando un metodo formalista e comparativo. Lo
studioso lituano ¢ infatti allievo di Henri Focillon, il fondatore della cosiddetta nuova

Scuola formalista francese’®

, ‘nuova’ poiché ereditava pit o meno direttamente la
tradizione purovisibilista ¢ formalista nata a Vienna con Konrad Fiedler, Heinrich
Wolfflin, nonché alcune teorie di Riegl. Con il celebre Vie des formes, Focillon introduce
nell’estetica francese la ricerca delle leggi che dominano la struttura dell’opera d’arte:
I’oggetto estetico ¢ un’esperienza concreta e autonoma, frutto della commistione di
tecnica, spirito ¢ materia, ed ¢ prodotto dalla mano di un artista anonimo, che ¢ mero

strumento. Il razionalismo di fondo che domina la nuova estetica francese ha per oggetto

un’opera d’arte che si autodetermina nello spazio e che ¢ essa stessa fautrice di continue

360 «Assai scarsamente noti, attraverso le poco abbordabili pubblicazioni di M. E. Takaichvili e di M. J.

Baltrusaitis, sono i monumenti dell’Armenia e della Georgia, della valle di Tortsum, in cui tutti gli edifici
sono attualmente distrutti o inaccessibili, alle regioni di Tchorok, di Akhaltzis, di Alkhalaki e di Adagan,
da Nicorzminda a Ghelat e a Best-Oubani, da Martvili a Djoulfa (frontiera persiana). ¢ pertanto di
straordinaria importanza trovarne qui riunita tutta la collezione delle fotografie, moltissime delle quali
ancora inedite...» (COLASANTI 1931, 972).

381 Exposition internationale d’art byzantin 1931, 186. L’archeologo georgiano Ekvtime Taqaishvili fu
responsabile della supervisione del ‘Tesoro nazionale georgiano’ durante il periodo di espatrio in Francia.
Nel 1921, temendo la sottrazione forzata della collezione nazionale da parte dell’Armata Rossa ormai alle
porte di Thilisi, il governo georgiano decise di espatriare in Francia le 39 scatole contenenti il Tesoro.
Taqaishvili visse a Parigi garantendo una stretta supervisione del Tesoro, che nel 1945 torno in patria con
lui senza subire dispersioni. Sulla vicenda vedi FILIPOVA 2018, che a sua volta si rifa a AMIRANASVILI
1968. Nell’aprile del 1920 al Pavillon Marsan del Musée du Louvre erano stati esposti gli acquerelli del
pittore Fetvadjian, di fatto era stata la prima mostra sull’architettura medievale armena; nel 1921 gli
acquerelli saranno al Victorian and Albert Museum di Londra. Cfr. FETVADJIAN 1920; LETHABY —
FETVADIJIAN 1921.

362 BALTRUSATITIS 1929.

363 Sul dibattito su questa definizione del metodo adottato da Focillon e dei suoi allievi, vedi CASTELNUOVO
2002, 14 nota 11.

88



rigenerazioni e variazioni indagate indipendentemente dallo studio del contesto sociale e
storico in cui 1’opera d’arte vive***. Se ad un certo punto Focillon, al fine di poter condurre
un proprio studio di quella che Castelnuovo definisce «morfologia genetica»*®®, si scontra
con I’esigenza dello studio del contesto sociale e spirituale entro cui la forma nasce,
Baltrusaitis invece, una volta fatta propria 1’estetica razionalista francese, manterra una
posizione piu estrema rispetto al maestro, costruendo le sue «genealogie delle forme» su
basi meramente concrete, basate cioé sui soli dati visivi e tattili*®®. L’interesse per il
metodo formalista si costituisce solo ora, proprio nei primi anni Trenta, ex novo in
Francia; la Scuola di Vienna non aveva goduto di una ricezione immediata e, mentre le
pubblicazioni di Strzygowski erano state oggetto di lunghi dibattiti, scarso era stato
I’interesse nei confronti delle teorie di Riegl. Ora la critica francese, e con essa lo stesso
Focillon, condannavano definitivamente la faziosita nazista di Strzygowski e tornavano
a guardare al metodo formalista inaugurato proprio da Riegl*®’.

Anche in Italia la ricezione della Scuola di Vienna fu molto lenta e a darle
I’impulso decisivo fu Sergio Bettini**® (1905-1986) che nel 1930, appena dopo la laurea
all’Universita di Padova, trascorse un breve soggiorno a Innsbruck, da dove, rimasto
deluso dall’incontro con Strzygowski si spostera a Vienna per guardare alla «serieta della
scuola fondata da Wickhoff»*%°. Questa fiera adesione alla Scuola di Vienna, che
all’epoca del viaggio di Bettini in Austria si avviava ormai al tramonto, verra ribadita piu
volte nei suoi scritti pubblici e privati. Lo studioso svolgera un ruolo importantissimo

nella diffusione in Italia delle metodologie sperimentate gia all’inizio del XX secolo nel

364 FOCILLON (1934) 2002; MAZZOCUT-MIS 1998.

365 CASTELNUOVO 2002, XV.

366 Cfr. MAZZOCUT-MIS 1998, 96-97; CASTELNUOVO 2002; CHEVRIER 2006, 155.

367 Sulla ricezione della Scuola di Vienna in Francia tra 1900-1940, vedi SPIESER 2018. Nella lettera inviata
da Focillon a Strzygowski nel luglio del 1934, si legge: «On voit ou peut conduire le mythe de la pureté
aryanne, du génie nordique prévoyant, non conformiste et vertueux. Je crois que la dignité de nos études
nous interdit ce chemin» (VAISSE 2004, 78).

368 La personalita di Bettini ¢ stata ampiamente studiata sia da un punto di vista biografico, che critico; per
I’economia del mio excursus storiografico mi limito quindi a citare gli studi utili a decifrare i riferimenti
metodologici degli anni Trenta. Si tornera piu avanti su Bettini, perché attivo nel dibattito sui sistemi voltati
tra Oriente e Occidente.

369 DORIGO 1999, 30. Dorigo riporta la seguente notazione tratta dai documenti dell’Archivio Fototeca S.
Bettini, Dipartimento di Filosofia e Beni Culturali, Universita Ca’ Foscari di Venezia: «Le teorie
strzygowskiane esercitarono anche su di me la loro attrazione: e nelle vacanze fui per breve tempo a contatto
con lo Strzygowski a Innsbruck. Ma questa presa di contatto [...] non fu per me molto fruttuoso ed ebbe
I’effetto impreveduto di condurmi a Vienna» (1999, 28 nota 4).

89



resto d’Europa, con una speciale attenzione proprio all’approccio formalista: sara il primo
a curare e tradurre Spdtromanische Kunstindustrie di Riegl e ad interessarsi e diffondere
il pensiero di Henri Focillon. Barral i Altet ha messo in luce il ruolo di Bettini quale
propulsore delle teorie focilloniane in Italia e ha anche ipotizzato che 1’inasprirsi del
rifiuto delle teorie di Strzygowski da parte di Bettini possa essere ricondotto proprio ad
un allineamento a Focillon®”®. Negli anni Trenta, prima della maturazione delle sue
riflessioni sul tardoantico, Bettini si trova in equilibrio tra: un romanismo di fondo

maturato sulla scorta di Giovannoni e della retorica del ventennio fascista®”!

, € peraltro
non discordante con la sopravvalutazione della componente romana della Scuola di
Vienna; I’interesse per «uno strumento cosi snodato e ricco di raffinati congegni come
Focillon ci offre»*’? e un latente fascino per una geografia aperta agli scambi artistici tra
Oriente e Occidente introdotta da Strzygowski®”>.

Questo momento del percorso di Bettini, definito ‘genetico’ da Dorigo,
corrisponde al periodo di redazione dei volumetti NEMI — Novissima enciclopedia
monografica illustrata (1937-1939), che costituiranno un’unica collana dedicata alle arti
della civilta bizantina. Il primo di questi volumetti ¢ L ‘architettura bizantina, uscito nel
giugno del 1937. Bettini dedica le prime pagine ad una rilettura delle tappe fondamentali
intercorse tra 1’architettura classica e quella cristiana; la Bisanzio giustinianea ¢ il

momento in cui si raggiunge un equilibrio a seguito dei secoli di inquietudine postclassica

segnati da una continua tensione tra «dilatare dapprima, e poi infrangere gli schemi

370 BARRAL I ALTET 2011, 29-35. La prima edizione italiana di Spdtromanische Kunstindustrie (1901),
venne curata da Bettini e edita da Sansoni nel 1953 con il titolo Industria artistica tardoromana; la prima
edizione italiana di Vie de formes (1934) fu curata anch’essa da Bettini e edita da Le tre Venezie nel 1945
con il titolo Vita delle forme; nell’edizione Einaudi del 2002 la traduzione ¢ ancora quella di Bettini. Sulla
distanza di Bettini dall’orientalismo di Strzygowski, cfr. VALENZANO 2007; QUINTAVALLE 2014.

371 DORIGO 1999, 28; BERNABO 2003, 146-148; BERNABEI 2011, 285-289. Si ricordi inoltre 1’intenzione di
Bettini di realizzare una mostra di arte Bizantina come sezione dell’E42, I’“Olimpiade delle Civilta”, che
avrebbe legittimato 1’azione imperiale italiana nel Levante e riconosciuto 1’apporto italiano allo sviluppo
delle culture orientali. A questo proposito vedi il fascicolo 24, Archivio Fototeca S. Bettini, Dipartimento
di Filosofia e Beni Culturali, Universita Ca’ Foscari di Venezia.

372 BETTINI 20204, 26.

373 DORIGO 1999, 28; «Ma & pur vero che su di lui molto incisero le teorie del vecchio maestro viennese sul
rapporto tra Oriente e Occidente, soprattutto in merito agli scambi con le aree provinciali dell’Impero
bizantino, la Siria, I’Egitto, la Cappadocia, e le sue ricerche sulle origini dell’architettura cristiana non
furono esenti dall’influsso del pensiero di Strzygowski, nei suoi aspetti meno inquinati dall’ideologia»
(BARRALTALTET 2011, 35-36).

90



classici»’™. Secondo Bettini, il gioco di contrasti creatosi vedeva da un lato I’architettura
greca, scultorea, non vissuta ma contemplata, dall’altro lato I’architettura romana,
tecnica, basata sulla risoluzione di problemi spaziali. Fu a Costantinopoli nel VI secolo,
allorquando vita religiosa e vita politica imperiale si trovarono a convivere anche in
termini spaziali, che si realizzo I’equilibrio tra queste due tendenze. Segue una breve
descrizione delle tipologie architettoniche piu importanti dell’epoca paleocristiana, il
sistema basilicale e quello a pianta centrale, la cui ‘evoluzione delle forme’ viene
equamente spartita tra le soluzioni romane e quelle delle province orientali. Italia, Grecia,
Siria, Palestina, Egitto e Asia Minore costituiscono il panorama entro cui si evolvono
queste prime forme cristiane, fino ad arrivare all’equilibrio della Costantinopoli
giustinianea. Nascosto al fondo di L architettura bizantina, ’'indice restituisce delle
importanti informazioni meta-testuali che non sono immediatamente desumibili nel corpo
del testo: il primo capitolo “L’architettura paleocristiana” ¢ suddiviso in due sotto-sezioni
“Evoluzione delle forme: basiliche, piante accentrate”, titolo che sembra ammiccare
proprio al metodo formalista di Focillon, e “I principali centri di evoluzione tecnica” che
apre invece alla geografia strzygowskiana, spaziando verso Est e non limitando il contesto

italiano alla sola Roma.

Un paragrafo a parte merita I’architettura armena, che non rientra né nel novero
delle regioni in cui avvengono le sperimentazioni paleocristiane, né tra le province
bizantine che adotteranno la formula costantinopolitana per proseguirne la
sperimentazione ed elaborare soluzioni ibride di difficile classificazione. Collocata tra la
Costantinopoli giustinianea e 1’architettura bizantina delle province dopo il VI secolo,
I’architettura armena ha avuto quindi uno sviluppo parallelo a quella di Costantinopoli,
ma «piu rapido e piu organico», che gli permette di maturare «un suo spirito singolare di
severita, d’interezza, di chiarezza plastica, ignoto a Costantinopoli»*’®. 1 precedenti
paleocristiani e le tipologie architettoniche passate in rassegna valgono quali fonti sia per
Bisanzio sia per 1’Armenia, che sviluppano poi processi evolutivi differenti prendendo
posto ai «due vertici tra cui si tese la polarita dell’arte delle province»®’¢. La differenza

sostanziale tra le due culture architettoniche, secondo Bettini, risiede nel trattamento della

374 BETTINI 1937, 6. Sull’attivita di Bettini negli anni Trenta, vedi AGAZz1 2011, 51-58.
375 BETTINI 1937, 32-33.
376 BETTINT 1937, 33

91



spazialita: mentre 1’architettura bizantina ¢ intenta a frammentare 1’unita spaziale, quella
armena sfrutta le membrature per creare degli ambienti nettamente distinti ma legati da
un rapporto organico. Questa caratteristica determina 1’irriducibile distanza tra
I’architettura bizantina e quella armena e la palpabile affinita tra quest’ultima e il
romanico; un’affinita che non esaurisce pero la differenza sostanziale tra 1’Oriente, a cui
I’Armenia appartiene, e 1’Occidente: «Oriente come tendenza a risolvere 1’arte in
contemplazione, in antitesi con I’Occidente, che tende a risolverla in azione»’’’.
Osservando le chiese armene attraverso le fotografie di Strzygowski, cio che piu attrae
Bettini ¢ la collaborazione di masse, superfici, decorazioni e membrature per un risultato
finale rigoroso in termini stereometrici. Non a caso Bettini utilizza in piu occasioni
I’aggettivo ‘organica’ per definire I’architettura armena: gia negli anni Trenta egli sembra
guardare all’architettura attraverso lo «strumento preziosissimo» del formalismo e i
principi dell’architettura organica di Franck Lloyd Wright*’®. Secondo la descrizione che
ne fa Bettini, la giustapposizione di geometrie spaziali, disegnate da masse murarie nude
e linee taglienti, stabilisce un equilibrio che conferisce all’architettura armena un’armonia
spirituale, un’assolutezza ideale che svincola il perfetto equilibrio quantitativo dal
contenuto, garantendo una coerenza intrinseca assoluta. Volendo ricercare
nell’architettura armena un modello di architettura organica, sempre secondo lo studioso,
st dovrebbe riscontrare pero tanto una coerenza intrinseca stabile in senso assoluto, quanto
un dialogo delle masse spaziali con le contingenze estrinseche legate alla vita dell’uomo;
I’architettura armena manca di questa dialettica tra spazio e tempo”’: il legame con Roma
e con I’architettura iranica possono essere registrate, secondo Bettini, come delle «pacate

constatazioni, prive di spunti dialettici»**®. Tornando al confronto con 1’Occidente,

377 BETTINI 1937, 34. Questa distinzione ¢ la medesima che caratterizza la sostanziale differenza tra
architettura romana e greca, secondo Bettini: «La premiére de ces visions vent recréer sous nos yeux un
monde de formes encadrépar le chassis d’un espace rationalisé — c’est a dire geometrisé, car evidemment
irrationel espace-nature aux lois de la raison; la seconde a , essentialement, besoin de donner des points
d’appui a la contemplation, et par consequént elle tend a réduire I’image figurative entiére a une surface»
(Fascicolo 9, foglio 7, Archivio Fototeca S. Bettini, Dipartimento di Filosofia e Beni Culturali, Universita
Ca’ Foscari di Venezia).

378 BETTINI 2020b.

379 ‘Lo spazio’ e ‘il tempo’ non sono intese dall’autore come categorie dell’oggetto, ma come «poli
dell’interrelazione in cui si esaurisce la ‘logica’ di ogni opera d’arte» (BETTINT 1953, 20).

380 BETTINI 1937, 33. In antitesi con cid che I’autore constata per il caso armeno: «l’assolutezza ¢ tuttavia
ideale: nel fatto il mondo delle forme, delle sue concrete determinazioni, soggiace a situazioni che lo
condizionano: ed ¢ nell’esame di tali situazioni appunto, che risiede, per noi, il contributo piu efficace e piu

92



Bettini conclude quindi che 1’equilibrio intrinseco nel rapporto tra le masse ¢ simile, ma
se il romanico riesce nella sua dialettica con 1 fattori estrinseci, al contrario 1’architettura
armena raggiunge un’«astratta sublime cristallografia architettonica»®®! che la vede
totalmente avulsa da qualsiasi rapporto con la sfera temporale dell’agire umano.

382 che rileva Bettini &

L’ «impressionante affinitd con i moduli romanici e protogotici»
quindi motivata da questa simile tensione estatica puramente quantitativa che si esaurisce
pero sul piano contemplativo, senza possibilita di riscontrare ulteriori analogie sul piano
contenutistico. Nella ricerca di una dialettica tra fattori estrinseci e caratteri formali
intrinseci leggiamo 1’assimilazione della lezione di Riegl e di Focillon, mentre nella
considerazione dell’architettura non come monumento da contemplare ma, pur nella sua
perfezione assoluta, come spazio aperto ad un continuum con 1’esterno soggetto al flusso
del tempo, si intravede lo studio delle piu aggiornate teorie architettoniche introdotte
proprio in questi anni da Wright. Bettini conclude definendo 1’armonia composta dal
gioco di masse, superfici e linee delle chiese armene come il risultato di un’arte spirituale

383

che esprime nei suoi rapporti un risultato purissimo «come una musica di Bach»’°°, che

proprio Wright definira come uno dei piu grandi architetti che egli abbia mai

conosciuto’®?,

Guardando indietro agli autori presi in esame, due sono le posizioni che sono state
allocate all’Armenia nel suo rapporto con Roma e con Bisanzio. Per pochissimi autori
I’Armenia ¢, sia in termini geografici che teoretici, prossima a Bisanzio e ad essa legata

da un rapporto di discendenza che la obbliga ad un netto antagonismo a Roma; per i piu

valido dell’analisi di Focillon. Si tratta, certo, di limiti; ma di limiti dialettici, che divengono essi stessi
incentivi, meglio, qualificazioni formali» (BETTINI 2020a, 24-25).

381 BETTINT 1937, 37. Mi pare plausibile supporre che il riferimento al cristallo per definire il perfetto
equilibrio di masse, superfici e linee dell’architettura armena, nasca proprio qui con Bettini. Come ben
esposto in RUFFILLI 2018, la metafora diverra poi celebre attraverso il piu famoso titolo di un articolo uscito
sul Corriere della Sera, BRANDI 1968. Al riferimento a Riegl proposto da Ruffilli, perfettamente utile per
spiegarne 1’utilizzo — piu ancora che da parte di Brandi — da parte di Bettini, mi sembra interessante
aggiungere il ricorrente riferimento alla chiesa gotica come esempio di ‘Cattedrale di cristallo’ da parte dei
teorici dell’architettura espressionista tedesca, vedi FAGIOLO 1974. «L’idea espressionistica della
edificazione della cattedrale di cristallo corrisponde, come nell’opus massonico, alla autoedificazione
dell’uomo stesso ‘nel profondo dell’anima’ a alla identificazione con 1’’anima del popolo’» (FAGIOLO 2006,
316). Tra gli esempi di architettura stellare I’autore propone anche la pianta della cosiddetta Chiesa del
Pastore di Ani (Hovui Eketec ‘i), FAGIOLO 2006, 351, fig. 108; a sua volta tratta da KATCHATRIAN 1952.
382 BETTINI 1937, 36-37.

383 BETTINT 1937, 37.

384 WRIGHT 1939, 96.

93



¢ invece, tanto vicina a Bisanzio da un punto di vista topografico, quanto piu distante da
essa da un punto di vista teoretico e, nonostante la lontananza geografica, ¢ sempre legata
da un rapporto di parentela a Roma. Il paragrafo che Bettini dedica all’ Armenia asseconda
questa seconda dislocazione teoretica in cui, soprattutto dal 1936 in poi, si identifica
anche lo sforzo propagandistico verso cui il regime muove; il regime intende ora
promuovere un processo di riabilitazione della cultura armena, che risulta, da un lato
indipendente dalla tanto discussa Bisanzio, cara alla storiografia francese poiché custode
della continuita ellenistica, e dall’altro lato in relazione con Roma nelle sue evidenti
tracce di latinita, che competono a testimoniare 1’espansione e la gloria imperiale romana.

Nel 1939 Vincenzo Golzio pubblica il volume Architettura bizantina e romanica;
I’intento ¢ quello di dimostrare la continuita intercorsa tra I’arte romana e quella
rinascimentale, per provare I’esistenza di uno spirito del popolo che percorre i tempi e
lega in modo indissolubile tutti gli stili che intercorrono tra i due estremi cronologici.
Seppur nella sua unita, questo ‘spirito del popolo’, subisce anche biforcazioni; e questo ¢
il caso dell’architettura bizantina e di quella romanica: «la prima elabora gli elementi
romani in modo da renderli suscettibili di nuovi sviluppi, e la seconda li tramanda al
Rinascimento»*®®. L’architettura bizantina diventa il dichiarato espediente per entrare nel
merito della questione aperta sulle origini dell’architettura cristiana nel suo insieme.
Golzio si limita principalmente a riportare le informazioni date e a riassumere le teorie di
Strzygowski, Dalton, Diehl e Rivoira, riferendo nel dettaglio soprattutto le
controtendenze in corso tra gli studiosi*®¢.

Inevitabilmente 1’ Armenia viene coinvolta nel flusso del discorso quale ‘protetta’
di Strzygowski e 1’autore timidamente esprime il proprio dubbio riguardo la possibilita
che siano stati gli architetti armeni ad ‘influenzare’ I’architettura della capitale bizantina.
Assimilata la lezione francese, che alla domanda ‘Oriente o Bisanzio?’ sceglieva la
seconda ponendosi in antitesi con Strzygowski, anche Golzio ¢ persuaso della centralita
di Bisanzio che avrebbe quindi dato i natali all’architettura armena, 1 cui primi esempi

degni di nota sarebbero infatti da datarsi al VI secolo®®’. Se tra Oriente e Bisanzio la scelta

385 GoLzIo 1939, “Premessa”.

386 Principalmente fa riferimento a: STRZYGOWSKI 1918; DALTON 1925; DIEHL 1926; RIVOIRA 1914. 11
caso di Golzio ¢ esemplificativo di come Strzygowski raramente venisse letto di prima mano; anche quando
I’autore riassume le teorie di Strzygowski, il riferimento bibliografico € sempre a Dalton.

387 GoLzIo 1939, 59-60.

94



ricade su quest’ultima, tra Roma e Bisanzio il primato della capitale italiana ¢
indiscutibile. La posizione dell’autore rispetto alle teorie di Strzygowski ¢ molto vicina a
quella espressa da Dalton in East Christian Art, mentre il rapporto tra 1’architettura
romanica e quella bizantina viene ripercorso attraverso una fedele rilettura di Rivoira; in
questo contesto I’ Armenia viene brevemente citata ancora una volta per riconfermare gli
«indubbi rapporti di somiglianzay tra le pareti esterne della cattedrale di Ani e quella di
Pisa, asseriti da Strzygowski, e qui «indiscutibilmente» accettati anche da Golzio, nel piu
ampio quadro dei rapporti tra I’architettura romanica peninsulare e quella bizantina®*®
[fig. 28]. La persistenza di questa narrazione che vuole un rapporto diretto tra romanico
toscano e architettura bagratide ¢ ancor piu interessante se si nota il persistere di un’altra
narrazione che vuole proprio il romanico toscano quale anello di collegamento tra
I’architettura romana e quella del Rinascimento:

Ed ¢ proprio in Toscana che sorgono monumenti medievali, i quali servono da

tratto di unione tra D’antichitd e la Rinascenza, fatto che corrisponde pienamente alla

funzione svolta dalla Toscana nella storia dello spirito italiano.>®

Architettura bizantina e romanica, seppur nella sua natura meramente
compilativa, sarebbe stato in perfetta sintonia con I’ideale fascista di topografia teoretica
imposta a Roma, Bisanzio ¢ I’Armenia fino alla svolta del 1936, mentre non risulta
aggiornato rispetto all’apertura promossa nei confronti della cultura armena e alla
moderazione dovuta nei confronti dello studioso austriaco all’indomani di quella data.
L’ufficialita del legame tra Roma e I’Armenia imponeva anche una rivalutazione della
questione Oriente 0 Roma, nel solco di quanto gia sostenuto da Giuseppe Galassi. Una
nutrita testimonianza di quella che era la considerazione del rapporto tra Oriente e
Occidente in Italia in questi anni, successivi alla svolta filo-germanica del 1936, ci ¢ dato
dagli Atti del IV Congresso Nazionale di Studi Romani. L’appuntamento annuale del
Congresso, indetto per la prima volta nel 1929, voleva essere un momento di
aggiornamento sulle tendenze assunte dagli studi umanistici nella cornice dell’Italia
fascista; ’intento dichiarato era di celebrare una Roma universale e nello stesso tempo

unita**°. I contributi del quarto Congresso furono vincolati ad una tematica specifica: “I

38 GoLzio 1939, 60, 135.
389 GoLz1o 1939, 227.
3% GALASSI PALUZZI 1938a, 3-9: 8.

95



rapporti intercorsi nei secoli tra Oriente e Occidente”. Gia nel 1929 Cecchelli aveva
dedicato un articolo alla questione puntando il dito verso Strzygowski e Dmitrij Ajnalov,
quali fautori di quella narrativa che a partire dai primi anni del Novecento aveva costretto
Roma all’ombra dell’Oriente. Ajnalov aveva preceduto di poco Strzygowski nel
rivendicare la centralita dell’arte ellenistica nella formazione di quella cristiana, ma la
critica italiana non recepi il suo fondamentale contributo al dibattito, tant’¢ che viene
citato qui per la prima volta e in modo estremamente sbrigativo®!. Nel 1929 Cecchelli
asserisce I’inconsistenza dell’antagonismo tra Rome e 1’Oriente: un’arte d’Oriente esiste
e si ¢ sviluppata parallelamente a quella d’Occidente, ma ¢ I’arte romana universale ad
aver posto le basi dell’arte cristiana**?. Tali rimangono le premesse per la quarta edizione
del Congresso; Antonio Mufioz e il Presidente dell’Istituto di Studi Romani, Carlo Galassi
Paluzzi, nelle loro prolusioni dichiarano una prosecuzione di quella trasformazione da
antitesi a binomio tra Roma e 1’Oriente. L’invito ¢ ad una nuova «intesa con I’Oriente»>*?
che sani i dissidi pregressi; la richiesta giunge al comparto scientifico da parte
direttamente del Re d’Italia, del Pontefice e del Duce®**. L’Armenia & parte di
quell’Oriente con cui ¢ necessario ristabilire un’intesa, senza pero ribaltare il rapporto
gerarchico esistente con Roma. Non sembra essere casuale il fatto che proprio negli Atti
del 1936 vengano per la prima volta inclusi anche contributi riguardanti i rapporti
intercorsi tra Roma e I’ Armenia in epoca medievale®.

Nello stesso 1939 in cui Golzio dava alle stampe Architettura bizantina e
romanica, sulla rivista Bazmavep Giuseppe Frasson pubblica I’articolo “L’Architettura
armena e quella di Bisanzio”. L’articolo mette in evidenza due criticita principali che
hanno inquinato il discorso sull’architettura di queste due civilta: la superficialita con cui
¢ stata trattata la complessita della societa sviluppatasi attorno a Costantinopoli e la
considerazione dell’architettura armena quale uno dei molti elementi posti alla periferia

di una civilta bizantina monolitica. Alla luce di queste criticita, Frasson sostiene la

391 Cecchelli probabilmente si riferisce in particolare a L 'Origine ellenistica dell arte bizantina, la cui prima
edizione fu edita in russo tra il 1900-1901 (AINALOV 1900); segui un riassunto in tedesco in WULFF 1903.
La prima traduzione inglese del testo integrale ¢ del 1961. Per il rapporto tra Ajnalov e Strzygowski, vedi
MANGO 1961.

392 CECCHELLI 1929.

393 GALASSI PALUZZI 1938b, 59.

3% GALASSI PALUZZI 1938b; MUNOZ 1938.

395 HATZUNI 1938; YERETZIAN 1938.

96



necessita di considerare I’architettura armena e quella bizantina di Costantinopoli
separatamente per definirne i caratteri, e solo in un secondo momento accostarle e per
ciascuna «ricavare la storia»; cosi facendo si dovrebbe scongiurare inoltre la tendenza
della critica a collocare le tappe di sviluppo dei rispettivi stili all’interno di un’unica rigida
scansione cronologica che impone la costruzione di rapporti di reciprocita forzati.
Dimostrando un’inedita lucidita, Frasson riconosce la densita e I’importanza delle
informazioni raccolte in Die Baukunst e, pur prendendo le distanze dalle forzature
ideologiche disseminate nel testo, non demonizza a priori il contributo di Strzygowski.
La riflessione sull’errore diffuso di adottare una successione cronologica univoca come
criterio di analisi delle architetture, gli permette di mettere in dubbio I’esistenza di uno
‘spirito nazionale di un popolo’ che si sposta nello spazio e sopravvive nel tempo;
ciascuna civilta ha dato e ha ricevuto reciprocamente in campo architettonico e in
Armenia, a Costantinopoli cosi come a Roma, I’architettura ha espresso, non tanto lo
spirito nazionale del popolo, quanto piu la «volontaria esplicazione della potenza di un
Impero»>*%. La conclusione di Frasson ¢ che ci sia ancora molto da lavorare prima di poter
dare un giudizio univoco sull’architettura armena: il panorama ¢ complesso, e gli storici
devono considerare 1 reciproci rapporti con Bisanzio, la Siria, la Cappadocia e Roma.
L’articolo non confuta i due assiomi che in questo momento premono alla propaganda di
partito: la cultura armena ¢ indipendente da Bisanzio ed ¢ una lontana parente di Roma.
Considerando in modo bilanciato gli ancora incerti contributi di Rivoira e Millet, il
moderato orientalismo di Diehl, e I’Armenia di Strzygowski, I’autore apre alla ricercata
«nuova intesa» con 1’Oriente, esprime entusiasmo per il riabilitato studioso austriaco e
conferma il ruolo, perlopiu politico, avuto dall’Impero Romano nell’«assimilare,

sviluppare e propagare» I’architettura dei popoli assoggettati.

Frasson disegna quindi una topografia teoretica molto vicina a quella ricercata dal
regime, che di conseguenza fa proprio ’articolo e lo ripubblica lo stesso anno nella
collana HIM — Historia Imperii Mediterranei*®’, a fianco di Armeni Ariani.

Nel 1941 un lettore anonimo, piu probabilmente uno storico, acquista una copia

di Architettura bizantina e romanica di Vincenzo Golzio, e con una penna nera annota a

396 FRASSON 1939a, 235.
397 FRASSON 1939b.

97



margine del testo stampato il proprio disappunto nei confronti del miope
romanocentrismo dell’autore [fig. 29]; talvolta lo fa con dei semplici segni grafici, talaltra
trascrivendo a parole il proprio stupore per un infondato antagonismo nei confronti di
Bisanzio®”®. L autore curiosamente non firma, ma data, i suoi appunti, che alla luce del
lungo e intenso dibattito tra Roma e I’Oriente acquisiscono un valore specifico: il regime
stava per crollare e con esso sarebbe venuta meno quella propaganda diffusa che aveva
indirizzato anche la critica dell’ultimo ventennio e il lettore scriveva su Architettura
bizantina e romanica la propria contrarieta ad una topografia teoretica romanista. La
copia si trova oggi nella Biblioteca del Dipartimento di Architettura dell’Universita di
Firenze; pur non essendo possibile risalire all’autore, gli appunti invitano a riflettere sulla
limitatezza di una storiografia per definizione basata sulle opere ufficiali, soprattutto in

un’epoca in cui 1’editoria ¢ sottoposta ad un controllo capillare.

III. 11 silenzio del dopoguerra

1. L’ombra di Strzygowski sull’Armenia: un’arte che non ¢ né centro, né

periferia

La parentesi compresa tra la seconda meta degli anni Quaranta e gli anni Sessanta,
vede la critica d’arte italiana concentrata soprattutto nella progettazione di un piano di
restauro e recupero del patrimonio danneggiato durante il periodo bellico, nella
definizione delle peculiarita artistiche regionali e nella disseminazione degli studi in corso

attraverso periodici specialistici e mostre®*®. Con la fine della guerra, viene meno anche

398 Di seguito alcuni esempi dal volume commentato: «Il vero punto di partenza ¢ il creduto ninfeo della

villa di Licinio» (GOLzIO 1939, 18), il lettore scrive «il movimento era dall’Oriente all’Occidente e non
viceversay; «Arte bizantina [ ... si ammetta che quest’arte tragga le sue vere origini dall’Oriente, o si ritenga
che essa non sia altro che una forma provinciale dell’arte romana con elementi orientali» (GOLZIO 1939,
24), il lettore sottolinea queste righe e scrive «noy»; ancora, a proposito del pulvino, secondo Golzio novita
nata in Occidente e poi importata a Bisanzio, il lettore scrive «ma il pulvino € caratteristica tutta orientale
dello stile bizantino».

399 ScioLLA 2017. Per quel che riguarda I’architettura vedi ad esempio le tematiche trattate durante il V
Convegno Nazionale di Storia dell’ Architettura tenutosi a Perugia nel 1948 (1957): dopo nove anni di
interruzione a causa della guerra, la tradizione del Convegno riprende con un’importante sezione dedicata
a questioni di metodo per I’inventariazione, la conservazione e il restauro dei beni architettonici. Non manca
una sezione dedicata al patrimonio dell’Umbria; tale focus di carattere regionale rimarra caratteristico dei
convegni a venire.

98



I’accanimento antifrancese da parte italiana e il rapporto tra la critica d’arte e 1’arte
bizantina subisce nuovi turbamenti: la retorica romanista perde progressivamente il suo
peso, Bisanzio lentamente acquisisce la sua indipendenza da Roma, e I’architettura cessa
di occupare il vertice in un sistema delle arti piramidale*”°. Come ben noto, negli anni
Quaranta il dibattito su Bisanzio gravita attorno allo spietato “Giudizio sul Duecento” di
Roberto Longhi, in cui il critico annuncia il suo giudizio di totale disvalore per le opere
prodotte dalla «gramola bizantinay, strumento che realizza sull’immagine quel «processo
di decrepitazione» tipicamente orientale®’!; riprendendo ancora una volta la metafora
botanica, cara al discorso sul rapporto tra 1’arte italiana e quella bizantina, Longhi si
presenta nella veste dello storico che ha il compito di «potare dal tronco italiano questo
ramo, non perché alieno, ma perché arrivato secco e senza capacita d’innesto» *°2. Dopo
un rapporto di lunga data tra I’arte bizantina e la questione delle origini dell’arte cristiana,
I’intervento di Longhi sposta ora la discussione sul dato stilistico delle decorazioni
figurative musive e pittoriche e sul giudizio di gusto negativo che esprime su queste il
critico d’arte; il confronto con I’arte italiana € ancora la costante nel dibattito sull’arte
bizantina. Anche se risulta complesso individuare all’interno dell’ Accademia italiana una

vera ‘scuola’ di bizantinisti**?

, € pur ammettendo che i preconcetti romanisti permarranno
ancora a lungo, possiamo affermare che anche in Italia nel periodo post-bellico 1’arte di
Bisanzio conquista una propria autonomia da Roma e acquisisce di conseguenza un
proprio ‘potere di scambio’ con le culture architettoniche sia orientali che occidentali
medievali, cosi come teorizzato decenni addietro da Ajnalov e da Strzygowski**.

Intanto, 1’Armenia scompare dalla geografia della provincia bizantina; questo

dato, in parte riconferma I’indipendenza stilistica dell’architettura armena da Bisanzio e

400 Per un’analisi del dibattito sull’arte bizantina in Italia tra gli anni Quaranta e Sessanta, vedi BERNABO
2003, 219-239; BEVILACQUA — GASBARRI 2018.

401 LOoNGHI 1948, 9, 21.

402  ONGHI 1948, 10; per una rilettura critica dell’articolo di Longhi, cfr. CONTINI 1949; ANDALORO 1988;
per un’analisi del dibattito suscitato da Longhi riguardo ’arte bizantina, vedi BERNABO 2003, 224-233.

403 Vedi in particolare BETTINI 1953, 30-32, dove I’autore mette ben in luce le carenze italiane nello studio
dell’arte bizantina rispetto alle accademie internazionali.

404 Cfr. DE FRANCOVICH 1951; CECCHELLI 1951; GALASSI 1953; & interessante notare il ruolo avuto dal
discoprimento dei mosaici di Santa Sofia nel percorso di rivalutazione dell’arte bizantina in Italia:
«Nell’area dell’Oriente cristiano le nuove scoperte fatte a Santa Sofia di Costantinopoli mi hanno fornito
pretesti critici per ricostruire la prospettiva gia mutilata dell’arte bizantina in quanto serie di valori. Nello
stabilirne una pertinente cronologia, ne ho tratto inoltre occasione affinche nel suo sviluppo storico ’arte
stessa del mondo bizantino venisse a possedere meno incerti appigli metropolitani» GALASSI 1953, VII.

99



in parte ne determina un forte isolamento che, all’interno della narrativa storico-artistica,
si trasforma facilmente in oblio. A ben vedere, fino ad ora I’interesse per la cultura armena
era dipeso principalmente da due fattori: I’esigenza di supportare una precisa direzione
propagandistica e la critica alla storia dell’architettura scritta da Josef Strzygowski. La
campagna filo-armena si era ormai spenta e, gia con I’armistizio del 1943 e la rottura
dell’asse Roma-Berlino, la propaganda ufficiale aveva interrotto anche il suo supporto
alla causa nazista: ora la critica d’arte pud tornare sulle argomentazioni
antistrzygowskiane che avevano dominato il dibattito ante 1936, usando toni ancora piu
accesi*®. Dal 1918 in poi, lo studio del patrimonio armeno era stato legato sempre piu
indissolubilmente al nome di Strzygowski, e il nome di Strzygowski alle sue teorie filo-
naziste: «Quando si parla di architettura armena si pensa [ ...] ai problemi di fondo agitati
per la prima volta dallo Strzygowski (1918)»*°, dira Giuseppe Zander a posteriori.
Ciascuna delle voci riguardanti I’architettura armena analizzate fino ad ora aveva
visto infatti quale principale fonte testuale e iconografica Die Baukunst, che era ancora il
riferimento piu autorevole per lo studio dell’architettura medievale caucasica; nel
secondo dopoguerra nessun critico avrebbe avuto interesse a farsi portatore della voce di
un propulsore dell’ideologia nazista, cid che contribuisce alla forte battuta d’arresto subita
dallo studio dell’architettura armena a meta Novecento. A differenza di quanto successo
in Francia, dove studiosi come Saint-Martin, Brosset, Choisy, Macler e Baltrusaitis*"’
avevano contribuito alla conoscenza della storia e dell’architettura armena, in mancanza
di voci autorevoli che dessero il loro contributo alla conoscenza storico-artistica del
patrimonio armeno, in [talia si verifico il consolidamento di un nesso immediato tra
I’ Armenia e il compromesso nome di Strzygowski. Passando in rassegna gli indici dei
Congressi Internazionali di Studi Bizantini che vennero organizzati a partire dal 1924 in
diverse citta europee e che coinvolsero studiosi provenienti da tutte Europa, ¢ evidente
come I’ombra di Strzygowski lascio traccia sul comparto sia nazionale che internazionale

di studiosi dell’arte dell’Oriente cristiano; 1’abbandono dello studio dell’architettura e

405 Tra gli altri: «gli sbandamenti strzygowskiani» BETTINI 1953, 16; «lo scandalo strzygowskiano»
CECCHELLI 1957, 52.

406 «Quando si parla di architettura armena si pensa soltanto — com’¢ giusto — alla grande fioritura
altomedioevale e medioevale; ai problemi di fondo agitati per la prima volta dallo Strzygowski (1918); a
quella che una volta era, ma tende a non esserlo piu, eines unbekannte Land della storia dell’arte» (ZANDER
1977, 375).

407 SAINT-MARTIN 1819; BROSSET 1876; CHOISY 1899; MACLER 1923; BALTRUSAITIS 1929.

100



dell’arte armena ¢ perd sicuramente imputabile non solo alla demonizzazione di
Strzygowski, ma anche al protrarsi delle difficolta di accesso ai territori interessati, dove
le campagne di studio diretto sul campo condotte da ricercatori esterni al sistema sovietico

furono pressoché nulle*®.

Sirarpie Der Nersessian (1896-1989)**° e Armen Khatchatrian (1909-1967)*!°
sono le due voci che gia a partire dagli anni Trenta e poi per tutto il Novecento hanno
garantito continuita allo studio del patrimonio armeno in Europa e negli Stati Uniti;
attenta conoscitrice dell’arte figurativa armena nelle sue piu varie sfaccettature la prima
e specializzato in archeologia e architettura medievale il secondo, hanno entrambi
contribuito alla conoscenza dell’arte armena attraverso fondamentali monografie e
articoli su riviste specialistiche di arte e archeologia cristiana*!!. Educatrice e ricercatrice,
attraverso una riflessione sulla metodologia della didattica per la storia dell’arte*!? e il
proprio personale approccio alla ricerca, Der Nersessian intende sciogliere la rigidita di
quella geografia teoretica che aveva progressivamente isolato 1’ Armenia medievale, per
ripercorrere i legami storici e storico-artistici intessuti con le altre civilta e «mieux situer
I’art arménien dans le cadre de la civilisation du Moyen Agex»*'>. Il riconoscimento di uno
‘stile armeno’ indipendente da Bisanzio, ne aveva garantito I’estromissione dal novero
dell’arte ‘alla periferia’ di Bisanzio, ma allo stesso tempo ne aveva causato

quell’isolamento che Der Nersessian rileva; le arti in cui si identifica lo ‘stile armeno’,

408 Particolare ¢ il caso di Baltrusaitis che riusci a intraprendere il proprio viaggio di studio in Georgia e in
Armenia grazie al padre, celebre poeta e ambasciatore lituano a Mosca, vedi CHEVRIER 2006, 116-8.

409 Nata a Costantinopoli, nel 1915 fu costretta al trasferimento prima in Svizzera e poi a Parigi, dove
completo i suoi studi con Diehl, Foicillon e Millet. Nel 1930 prosegui la sua carriera accademica negli Stati
Uniti tra il Wellesley College e Dumbarton Oaks. E stata I’unica donna a Dumbarton Oaks a ottenere una
cattedra all’Universita di Harvard. Per una nota biografica cfr. ALLEN 1981; ALLEN 1989.

410 Nato a Erevan, studio architettura nella sua citta natale e archeologia a Mosca; arrivo a Parigi nel 1944
come prigioniero di guerra e inizid a lavorare come collaboratore tecnico del Centre Frangais de la
Recherche Scientifique. A Parigi collabord con il Collége de France, I’Ecole des hautes études e con il
comitato della rivista Cahiers Archéologiques. Vedi, Armen Khatchatrian, in «Cahiers Archéologiquesy,
1973, 269-270.

41 Tra gli altri vedi i rispettivi articoli presentati in occasione dei Congressi Internazionali di Studi
Bizantini, nonché gli unici riguardanti ’arte armena: KHATCHATRIAN 1951; DER NERSESSIAN 1961;
KHATCHATRIAN 1961. Tra le monografie che pit hanno segnato lo studio della disciplina: KHATCHATRIAN
1949; KHATCHATRIAN 1962; DER NERSESSIAN 1966; DER NERSESSIAN 1977.

412 DER NERSESSIAN 1942; ALLEN 1989, X.

413 DER NERSESSIAN 1973, I, VIL. «My principal purpose is to give in a brief form, a general picture of an
art and civilization wich are not familiar to most people. I hope, however, that students of East Christian
and Medieval art will find in these pages useful information» (DER NERSESSIAN 1947, “Foreword”).

101



cosi come era stato riconosciuto dagli studiosi italiani, viene quindi relegata al terreno —
almeno in apparenza — neutro dell’informazione enciclopedica.

Le voci riguardanti I’arte e 1’architettura armena che erano state compilate per
I’Enciclopedia Italiana non subiscono aggiornamenti, mentre nel 1948 Enrico Josi e
Guglielmo Matthiae compilano rispettivamente le voci “Armenia. L’archeologia” e
“Armenia. L’arte sacra” per il primo volume dell’ Enciclopedia Cattolica. Josi esordisce
citando proprio Strzygowski e smentendo brevemente la paternita armena di determinate
icnografie, per poi elencare le tipologie delle chiese e i siti piu noti dell’Armenia
tardoantica. Ripartendo da Surb Hrip‘sime, Matthiae prosegue 1’elenco dell’architettura
nota, confermando come a questa data gli unici esempi di arte sacra armena conosciuti
fossero le architetture ecclesiastiche rese note da Strzygowski; 'autore riserva un
brevissimo cenno alla miniatura e alla scultura, quest’ultima annoverata nel suo ruolo
puramente ancillare nei confronti degli alzati. Riguardo 1’architettura, Matthiae prosegue
la narrativa degli storici che 1’avevano preceduto: nella sua originalita e coerenza di
intenti ¢ di forme, I’architettura armena si rende indipendente da quella bizantina, eredita
delle tecniche costruttive romane ma ottiene dei sistemi costruttivi complessi, dove la
cupola fa da protagonista. Anche qui viene ricordato il rapporto tra 1’architettura romanica

occidentale e quella bagratide, visibile in primis nelle arcatelle cieche:

taluni motivi ricorrenti nell’architettura armena poterono passare attraverso scambi

commerciali e culturali nell’Occidente romanico, e specialmente nell’ambiente pisano.*'*

Alla fortuna ormai decennale di questa constatazione tutta del Rivoira, si
aggiungono le osservazioni emerse nel testo di Bettini riguardo la similitudine tra la logica
spaziale romanica e quella armena, che nella sua precisione quantitativa ¢ distante dalla
rarefazione bizantina, ma pur sempre «orientale, perché¢ priva di un interiore
dinamismo»*!®. La voce redatta da Matthiae pecca di una superficialita immediatamente
leggibile in alcuni riferimenti cronologici erronei, nelle inesattezze delle didascalie e nella
poverta dei riferimenti bibliografici proposti.

Se in queste poche righe Matthiae dimostra di voler riassumere, ¢ quindi dare
continuita, alle principali argomentazioni che hanno caratterizzato la narrativa formulata

dalla critica italiana sull’architettura armena, diverso ¢ 1’approccio con cui Giorgi

44 MATTHIAE 1948, 1991. Sul rapporto tra Bisanzio, Roma ¢ la tradizione ellenistica, vedi MATTHIAE 1968.
415 MATTHIAE 1948, 1991, che fa proprio qui I’assunto letto in BETTINI 1937, 33; vedi supra p. 92.

102



C‘ubinasvili redigera la voce “Armeni. Centri e tradizioni” per L’Enciclopedia
Universale dell’Arte nel 1958*'®. I due progetti enciclopedici hanno intenti
dichiaratamente differenti che condizionano 1’accuratezza nel trattamento delle fonti e
delle informazioni da parte degli autori coinvolti, da cui, non sarebbe ragionevole
sviluppare un confronto tra 1’articolo sintetico e compilativo di Matthiae e quello
strutturato e argomentativo di C‘ubinagvili*'’; ¢ interessante perd notare come lo studioso
georgiano non tocchi affatto le argomentazioni principe di Matthiae, o piu in generale dei
critici italiani e francesi intervenuti in materia, per concentrarsi su altri fattori; egli
chiarifica subito che lo studio dell’architettura armena ¢ una disciplina giovane e ancora
acerba, poiché strettamente vincolata alla genealogia dello sviluppo architettonico
proposta da Strzygowski e poi reiterata dagli studiosi che hanno affrontato la materia
dopo di lui. Nonostante i molteplici apporti ricevuti da Marr, Orbeli e T oromanyan,
secondo C*ubinagvili il lavoro di Strzygowski non ¢ stato svolto in modo sufficientemente
accurato da poter giustificare il valore che gli ¢ stato attribuito per una storia
dell’architettura armena
Furono questi studi a permettere di definire per la prima volta i caratteri dell’arte
armena e di darne una valutazione storico-artistica. Tuttavia lo schema tipologico dello
sviluppo dell’architettura armena, dalla diffusione del cristianesimo alla caduta
dell’impero, datoci dallo Strzygowski, risulta assai artificioso e pieno di lacune [...] Il

poderoso lavoro di Strzygowski influi, con la sua erronea impostazione, non solo sulla

posizione del T oromanyan, che rinnego tutti i principi da lui in precedenza stabiliti, ma

anche su quella di altri autori, per cui I’indagine divenne sempre meno concreta.*'®

Nella sua attenta descrizione tipologica degli alzati, che fa procedere per ordine
cronologico e fornendo un nutrito elenco di esemplificazioni, C ubinasvili esclude che
alcuna delle basiliche per cui era stata proposta una datazione di eta paleocristiana, possa
essere effettivamente anteriore al VI o VII secolo. Dimentica la Cattedrale di Ejmiacin e

— smentendo Strzygowski — colloca Ereruyk e Tekor sicuramente dopo il VI secolo: la

416 C*UBINASVILI 1958a.

47 (Materia dell’Enciclopedia Universale dell’Arte ¢ I’arte figurativa intesa in senso ampio, € cioé
I’architettura, la scultura, la pittura ed ogni altro prodotto umano visibile e tangibile che per la forma o la
decorazione rientri comunque nel campo dell’osservazione estetica, quale che sia la sua destinazione o la
sua tecnica. Non si sono posti limiti di sorta per quel che concerne I’eta, i luoghi, I’ambiente culturale delle
manifestazioni di interesse artistico.» (Enciclopedia Universale dell’Arte, vol. I, “Presentazione”, XIII-
XIV).

418 C*UBINASVILI 1958a, 706.

103



storia dell’architettura armena inizia cosi dopo l’eta tardoantica, evitando qualsiasi
argomentazione sul coinvolgimento dell’Armenia nella ricerca delle origini
dell’architettura cristiana. Anche le argomentazioni di C‘ubina$vili prescindono dunque
dalle teorie di Strzygowski. La voce enciclopedica introduce al pubblico italiano degli
aspetti dell’arte armena del tutto inediti quali, lo Zamatun, i ritratti dei committenti e dei
tagliapietre che decorano le superfici murarie delle chiese, la ricchezza stilistica delle
decorazioni miniate, e la varieta di oggetti di arte minore sacra e profana. La densita di
informazioni riportate nel testo rende giustizia ad una bibliografia dove gli autori italiani,
che non avevano mai lavorato su informazioni di prima mano, non compaiono piu, per
lasciare posto alla letteratura critica russa, tedesca e francese piu aggiornata. Nella sezione
dedicata all’architettura del X-XI secolo, lo studioso non fa alcun cenno ai possibili
rapporti con 1’Occidente, su cui, seguendo Rivoira e Strzygowski, tanto avevano
argomentato gli storici dell’arte italiani. Inoltre, se fino ad ora i maggiori monumenti
ecclesiastici georgiani quali la cattedrale bagratide di K‘ut‘aisi, la chiesa di Jvari a
Mcxet‘a , la chiesa di Bolnisi e quella di Bana, erano state spesso nominate quali esempi
di architettura armena, lo studioso non lascia al lettore dell’Enciclopedia Universale
dell’Arte alcuna possibilita di confusione: con la stessa struttura adottata per “Armeni
Centri e tradizioni”, redige la voce “Georgiani Centri”*! in cui descrive le arti figurative
del popolo georgiano con dovizia di dettagli, esempi, piante e fotografie. C ubinagvili
aveva infatti gia da tempo denunciato le inesattezze riguardanti 1’architettura georgiana
imputabili a Strzygowski e poi reiteratesi nel tempo per mano di chi aveva utilizzato Die
Baukunst come prima fonte*?*. Strzygowski aveva assimilato all’architettura armena
alcuni tra 1 piu importanti esempi di architettura georgiana, e contemporaneamente aveva
giustificato I’esclusione dell’architettura georgiana dal suo raggio d’indagine affermando
la derivazione di quest’ultima da modelli armeni; lo studioso austriaco, in modo del tutto
ingiustificato, aveva introdotto la teoria di un rapporto gerarchico tra le due culture, dove
I’Armenia ¢ colei che da e la Georgia colei che passivamente riceve in uno stato di
subordinazione**!. Da qui anche il totale disinteresse per la storiografia italiana nei

confronti dell’arte e dell’architettura della Georgia e I’inserzione di monumenti georgiani

419 C*UBINASVILI 1958b.

420 C*UBINASVILI 1922.

421 STRZYGOWSKI 1918, 275. Per il trattamento del rapporto tra Armenia e Georgia in Strzygowski, vedi
MARANCI 2002, 290-293.

104



422 Tavoce redatta da C‘ubinagvili

in saggi dichiaratamente dedicati al patrimonio armeno
¢ quindi preziosa poiché ¢ la prima che parte da un’attenta critica delle contraddizioni di
Die Baukunst***, I’unica totalmente estranea all’annoso dibattito sui rapporti tra I’arte e
I’architettura dell’Oriente cristiano e dell’Occidente, e la prima redatta in italiano da un
diretto conoscitore dei monumenti e dei manufatti; C ubinagvili inoltre ¢ anche il primo
ad offrire una panoramica sull’architettura e I’arte georgiana agli studiosi italiani, aprendo
alla possibilita di valutazioni critiche sulle evidenze di rapporti tra i due paesi confinanti,
in modo indipendente rispetto al testo di Strzygowski.

Tra gli anni Quaranta e Sessanta alcune questioni sui sistemi costruttivi voltati
animano la discussione dagli storici dell’architettura in Italia e li costringono a tornare a
piu riprese sulle fabbriche armene altomedioevali; negli anni Trenta Jurgis BaltruSaitis
aveva fornito una buona sintesi di entrambe le questioni: “le probléme de 1’ogive” e
“I’eglise cloisonnée”*?*. All’interno del dibattito sulla nascita dei sistemi voltati, queste
due questioni obbligano a riconsiderare il caso armeno, in cui gia dal X secolo si riscontra
I’utilizzo di archi a sesto acuto e dove i primi esempi di sala cupolata giunti fino a noi
risalgono al VI secolo. Strzygowski aveva sostenuto che la varieta tipologica e 1’utilizzo
diffuso e altamente evoluto della cupola negli alzati armeni di VI e VII secolo ci permette
di affermare che tali forme dovessero essere la risultante di sperimentazioni longeve,
risalenti al IV secolo e sviluppatesi probabilmente sulla base di modelli costruttivi
provenienti dalla Persia. In mancanza di fonti materiali attendibili, C ‘ubinasvili rifiutava
questo primato armeno, suggerendo di guardare alla Georgia per colmare i tasselli
mancanti alla approssimativa genealogia delle forme di Strzygowski. Al contrario, Ugo
Monneret de Villard (1881-1954), noto orientalista e sostenitore del ‘“geniale

archeologo”, nel 1962 riproponeva al lettore italiano un’architettura armena

422 1 "utilizzo indistinto dei termini architettura ‘armena’ e ‘transcaucasica’, senza alcuna distinzione tra
Armenia e Georgia era gia in CHOISY 1899, vol. 2, 59 fig. 20.

423 Lo studioso, pur riconoscendo il fondamentale apporto di Strzygowski che aveva avuto il merito di aver
fatto conoscere e dato modo di apprezzare 1’architettura del Caucaso, ne aveva redatto un’attenta critica.
Due sono i postulati preconcetti che condizionano il testo di Strzygowski secondo C‘ubinasvili: la
genealogia dell’architettura armena prevede un periodo di massimo splendore nel III, IV e V secolo;
l'architettura georgiana deve essere considerata come un derivato dell'architettura armena. Per scrivere una
narrativa indipendente da quella di Strzygowski, occorre ridiscutere in primis questi due assunti, vedi
C*UBINASVILI 1922.

424 BALTRUSAITIS 1936; BALTRUSAITIS 1941.

105



avanguardistica nell’adozione di sistemi costruttivi cupolati*®. Guardando alla

complessita dell’icnografia di Avan, Monneret de Villard conferma 1’ipotesi
strzygowskiana di un lungo periodo di formazione precedente il VI e VII secolo; i
semplici modelli ellenistici ed iranici trovano in Armenia la «linfa creatrice» necessaria
per sviluppare dei sistemi a copertura voltata unici. Due sono le sfide costruttive rimaste
irrisolte in Grecia e in Persia:

Coprire I’edificio con volte e organizzarlo tutto intorno ad una cupola. Prima che

I’Occidente porti a sua perfetta espressione il primo e Bisanzio il secondo, avevano

contribuito a trovarne la soluzione 1 costruttori dell’Anatolia ed avevano elaborato

magnificamente entrambi quelli dell’ Armenia.*?¢

L’Armenia quindi non come culla del sistema cupolato, ma come terra feconda
per il raggiungimento di espressioni architettoniche molteplici nelle loro combinazioni e
sempre esteticamente armoniche. Attinto dalla Persia, il «concetto della cupola» sarebbe
poi stato adattato a combinazioni di moduli costruttivi sempre nuovi ma caratterizzati dal
mantenimento di un perfetto geometrismo ereditato dallo «spirito greco»; la «linfa
creatrice» da cui deriva questa varieta di forme, si spiegherebbe con una rielaborazione
eclettica di elementi siriaci, iraniani, nonché islamici*?’.

L’allineamento di Monneret de Villard alle teorie ‘orientaliste’ di Strzygowski ¢
da datarsi ai primi anni del Novecento; gia nel 1910 egli aveva riconosciuto nel San
Lorenzo di Milano un prodotto di apporti provenienti dall’Oriente, un Oriente che non si
limita a Bisanzio ma comprende 1’Egitto, la Mesopotamia, 1’Asia Minore, la Siria, la

428 All’interno del pressoché unanime coro di romanisti, egli era

Palestina e I’ Armenia
stato un filo-strzygowskiano della primissima ora e, anche nei decenni post-bellici di
profonda demonizzazione del collega austriaco, rimase concorde alla sua posizione
riguardo 1’origine delle arti cristiane. Le posizioni orientaliste di Monneret de Villard, che
sard riconosciuto come il primo studioso di arte islamica in Italia*?®, di certo non

implicarono una sua giustificazione alle derive razziali di Strzygowski; gia nel 1921

all’uscita di Ursprung der Christlichen Kirchenkunst, egli prendeva le distanze dagli

425 MONNERET DE VILLARD 1962, vol. IV. Il lusinghiero riferimento a Strzygowski & a p. 461.
426 MONNERET DE VILLARD 1962, 462.

427 MONNERET DE VILLARD 1962, 464-467.

428 MONNERET DE VILLARD 1910; MONNERET DE VILLARD 1914, 46-57.

429 ARMANDO 2013.

106



«sviluppi un po’ paradossali della sua tesi»**°. Anche Monneret de Villard riporta il dato
dell’evidenza di similitudini costruttive e decorative intercorrenti tra il romanico pisano
e pugliese, e I’architettura armena; su questo aspetto si astiene dal condividere la narrativa
piu comune e non riporta il vago assunto, condiviso da Rivoira e Strzygowski, secondo
cui i caratteri dell’architettura armena avrebbero viaggiato attraverso le rotte mercantili
andando ad ‘influenzare’ le maestranze pisane. Lo studioso spiega piuttosto le similitudini
in modo quasi casuale: viste le numerose combinazioni sperimentate dagli architetti
armeni, ¢ plausibile supporre che si ritrovino composizioni simili nello stile architettonico
proprio di un’area geografica distante, senza dover obbligatoriamente concludere che ci
sia stato un rapporto diretto tra le due parti**!. Questa discrepanza ha una motivazione
prettamente metodologica. Dopo una prima adesione ad un sistema evoluzionistico delle
forme architettoniche, dal 1915 Monneret de Villard aveva elaborato un chiaro rifiuto nei
confronti di una visione lineare, monolitica e genealogica della storia dell’architettura*>?,
cosi come era stata elaborata sia da Strzygowski che da Rivoira:

L’errore di Rivoira ¢ stato quello di parlare di un’architettura romana come questa
fosse un blocco unico [...] gli orientalisti poi sono caduti, forse piu gravemente,

430 «Certo I’attitudine che tiene il maestro viennese e certi sviluppi un po’ paradossali della sua tesi,

presentano facilmente il fianco alla critica: ma ben si sa come in una si vasta ricostruzione di quell’immenso
movimento artistico non era possibile conservare sempre un olimpico equilibrio ed una perfezione
irreprensibile in ogni dettaglio» (MONNERET DE VILLARD 1921, 211). Il commento di Monneret de Villard
¢ in STRZYGOWSKI 1920. Nonostante questa dissociazione, la stima di Monneret de Villard per il lavoro del
professore austriaco non venne meno e nel 1922 gli dedico anche una pubblicazione, vedi PATRICOLO —
MONNERET DE VILLARD - MUNIER 1922. Sul rapporto tra Strzygowski e Monneret de Villard, vedi
ARMANDO 2013, 371-377.

41 «Cid pone un importante problema di rapporti, in quanto che le planimetrie cosi speciali dell’ Armenia
si trovano in Europa parecchi secoli dopo la costruzione del prototipo orientale [...] Teniamo d’altra parte
conto che le forme di edifici realizzate dagli architetti armeni sono innumerevoli: si puo quasi dire che essi
hanno realizzato ogni possibile combinazione» (MONNERET DE VILLARD 1962, 465). Sul rapporto tra
architettura armena e romanico ritorna, con specifico riferimento ai portali strombati, in appunti rintracciati
tra le carte d’archivio: «Notiamo ancora che l'architettura armena fa un passo di piu nella costituzione del
completo portale romanico: crea cio¢ la porta a strombature multiple. Queste appaiono gia nei piedritti della
porta alla cattedrale di Zhalisch (sic) (662-685) con semplici riseghe rettangolari: e il motivo si svolgera
poi con l'aggiunta di colonnine alla cattedrale di Ani costruita fra il 989 e il 1001, per dare poi al convento
di Ketscharus nel 1033, un portale completamente 'romanico'» citato in LALA COMNENO 2005, 3.

432 ARMANDO 2013, 373; «[...] ‘leggi della storia’, espressione che quando non & semplice modo verbale,
¢ contraddizione in termine, giacché legge presuppone astrattezza ed universalita, storia invece concretezza
ed individualita. Percio cade anche fuori della storia il criterio di progresso, quale generalmente lo si
comprende che nega la contingenza del fatto concreto» (MONNERET DE VILLARD 1918, 24).

107



nell’opposto errore: hanno voluto vedere un’unione diretta tra monumenti romani e quelli

occidentali.**?

Tale rifiuto implica anche un’impossibilita a «seguire dettagliatamente 1’erudita
esposizione dello Strzygowski sulle origini dell’arte romanica europea», poiché «da
prevalente importanza all’influsso delle crociate ed ai rapporti fra I’occidente ed il

territorio nord-ario, e principalmente armenox»***

. Monneret de Villard non nega il
primato armeno di forme ritenute romanico-gotiche, né [’apporto orientale
sull’architettura dell’occidente medievale ben riscontrabile in determinati elementi
decorativi, ma deve ammettere che, nonostante si debba ringraziare lo Strzygowski per
aver portato queste motivazioni a riprova dell’infondatezza della causa romanista, la sua

tesi «¢ venuta poi evolvendo in una profonda esegesi delle forme artistiche dell’alto

medioevo»*?, difficilmente condivisibile.

Possiamo ritenere che si chiuda qui, con il paragrafo redatto da Monneret de
Villard nel 1962, la prima stagione di studi sull’architettura armena in Italia. Gli studiosi
citati sinora avevano visto 1’architettura armena quasi esclusivamente attraverso il filtro
strzygowskiano; nessuno di loro si era recato in Armenia e, in mancanza di un punto di
vista personale, le informazioni si erano piegate ai dibattiti storiografici, alle contingenze
politiche e alle rispettive narrative costruite nel tempo da ciascun autore. A meta degli
anni Sessanta si assiste ad un’importante cesura: ’architettura armena viene ora osservata
per la prima volta da vicino e ci0 consente una messa in discussione della narrativa

costruita e consolidatasi durante la prima meta del Novecento.

IV. Le campagne di studio e I’Armenia sovietica: dagli anni Sessanta ai

primi anni Novanta

1. Un progetto unico sotto il nome di Armen Zarian

I1 20 gennaio del 1965 Adriano Alpago Novello, allora assistente ordinario del

corso di ‘Storia dell’arte e stili dell’architettura’ del Politecnico di Milano, di ritorno da

433 MONNERET DE VILLARD 1915, 349.
434 MONNERET DE VILLARD 1921, 211.
435 MONNERET DE VILLARD 1921, 211.

108



una missione archeologica a Cesarea di Israele, propose al suo ex professore di topografia
Harutiun Kasangian di organizzare una missione di studio in Armenia. Kasangian, stando

alla sua autobiografia**®

, meditava gia da tempo sulla possibilita di intraprendere uno
studio diretto del patrimonio architettonico armeno, ma il confine sovietico rendeva
particolarmente arduo 1’accesso ai territori caucasici e lo stesso clima socio-culturale
sovietico alimentava un approccio autoreferenziale allo studio del patrimonio locale,
disincentivando qualsiasi tentativo di indagine da parte di studiosi estranei al sistema.
L’allora direttore dell’Istituto di Umanistica della Facolta di Architettura del Politecnico
di Milano, Ernest Nathan Rogers, su sollecitazione di Kasangian, scrisse all’Universita di
Erevan per proporre una collaborazione scientifica tra i dipartimenti di architettura dei
due paesi; sara solamente due anni dopo, con il rinnovo della richiesta e 1’intercessione
dell’amico e collega Armen Zarian (1914-1994), che arrivera una risposta positiva
dall’ Accademia delle Scienze di Erevan. Proprio nell’autunno del 1967 Adriano Alpago
Novello (1932-2005) e 1 colleghi Kasangian e Armen Manoukian (1932-1995),
raggiunsero in Armenia Zarian, divenuto professore di Architettura europea
all’Universita di Erewan e, dall’anno successivo, referente per i rapporti italo-armeni
presso I’ Accademia delle Scienze di Erevan*’’. Formatosi a Roma, Zarian nel 1963 aveva
deciso di rispondere all’appello emesso dal governo dell’ Armenia sovietica per il rientro
in patria di intellettuali e specialisti della diaspora; parti con la sua famiglia, la macchina
piena di libri e la missione di salvaguardare e far conoscere il patrimonio culturale
armeno*®. Questa coraggiosa presa di posizione di Zarian fu a ben vedere alla base delle
iniziative italo-armene che a partire dagli anni Sessanta videro un grande successo in
Italia.

La personalita di Zarian rappresenta il punto di incontro di due missioni che a
meta degli anni Sessanta viaggiano a ritmo sincrono: la prima venne organizzata su
iniziativa della sezione medievale dell’allora Istituto di Storia dell’Arte dell’Universita
La Sapienza di Roma con il supporto del Consiglio Nazionale delle Ricerche, la seconda

fu condotta dal Politecnico di Milano e godette del finanziamento della Fondazione della

famiglia Manoukian; entrambe si svolsero su invito ufficiale della Repubblica Socialista

436 Cfr. KASANGIAN 1996.
437 Cfr. ZARIAN 1996; ZARIAN 2009.
438 ALPAGO NOVELLO 19963, 28.

109



Sovietica d’ Armenia e con il supporto del Comitato per la Conservazione dei Monumenti
Storici dell’ Armenia Sovietica.

I primi a recarsi in Armenia furono gli architetti Tommaso Breccia Fratadocchi e
Paolo Cuneo (1936-1995), che gia nel 1965 avevano compiuto un primo viaggio nel
Medio Oriente raggiungendo la regione di Van, da cui la volonta di approfondire
I’architettura medievale armena*’; i due nel 1966 partirono da Roma con Maurizio Guidi
e Gianluigi Nigro. A distanza di pochi mesi, nel 1967, gli architetti Alpago Novello e
Manoukian, e I’ingegnere Kasangian, procedendo da Milano, avviarono anch’essi una
campagna di studio in Armenia sovietica**.

Ben presto entrambi i1 gruppi di ricerca dovettero realizzare che circoscrivere il
raggio di indagine degli alzati medievali ai confini politici sovietici sarebbe stato
limitante, nonché anacronistico; di anno in anno i gruppi di lavoro riorganizzarono la
ricerca in funzione di nuove geografie, andando a documentare «la terra interdettan**!
agli studiosi armeni. Nel 1967 gli studiosi facenti parte del progetto “Studio e rilevamento
dei monumenti medievali armeni” de La Sapienza si spinsero nei territori dell’ Armenia
storica andando ad indagare 1’Anatolia orientale e I’Iran settentrionale; questa volta il
gruppo era costituito da Ugo Argnani, Breccia Fratadocchi, Enrico Costa, Cuneo, Guidi
e, nei giorni di sopralluogo nella regione di Van, si unirono al gruppo Géza de
Francovich**? e Fernanda de Maffei (1917-2011)*%.

De Francovich era ordinario di Storia dell’arte medievale all’Universita di Roma
e referente scientifico del progetto di studio sull’architettura medievale armena; come
abbiamo visto, egli aveva avuto un primissimo approccio con 1’arte armena in occasione
della stesura della voce “Armeni. Arte. Scultura e pittura” per I’ Enciclopedia Italiana™*.

Escluso questo breve intervento compilativo, la storiografia che si € occupata degli studi

439 DE FRANCOVICH 1971, 9; CUNEO 1988, 5.

440 Per una lista completa delle mete delle missioni romane e milanesi degli anni Sessanta, vedi
rispettivamente: BRECCIA FRATADOCCHI — CUNEO — MONTI 1969; Ricerca, 2, 1970. In generale, per le
missioni del gruppo romano vedi: DE FRANCOVICH 1968; PARIBENI 2012; BEVILACQUA 2018; BEVILACQUA
—GASBARRI 2020; per le missioni del gruppo di Milano vedi: BONARDI2014; ZEKIYAN 2005; MANOUKIAN
2014; RICCIONT 2020.

441 1’ Armenia turca, vedi HARUT JUNJAN 2005.

442 BEVILACQUA — GASBARRI 2020, 28-30.

43 Per una biografia e un excursus dell’attivita di de Maffei presso 1’Universita di Roma, vedi [ACOBINI
2012a; GRASSI 2017.

444 DE FRANCOVICH 1929, voce “Armeni. Arte. Scultura e pittura”. Vedi supra, p. 65.

110



di architettura armena all’Universita di Roma** non riferisce di ulteriori interventi da
parte di de Francovich sulle questioni storico-artistiche del Caucaso meridionale; in
effetti, anche se negli anni Sessanta si trova alla direzione di questo progetto pioneristico,
de Francovich non da particolari apporti alla disciplina, ricoprendo piuttosto un ruolo
rappresentativo. Sembra pero essere passato inosservato un articolo di de Francovich del
1937 in cui lo studioso si era dilungato sul tema della decorazione architettonica armena
esprimendo la ferma convinzione che quest’ultima avesse giocato un ruolo di primaria

importanza per la scultura romanica peninsulare*4

. De Francovich pubblico I’articolo in
due parti dal titolo “La corrente comasca nella scultura romanica europea”; nella seconda
parte a cui aveva aggiunto il sottotitolo “Diffusione”, 1’autore si dilungo sull’analisi delle
sculture architettoniche delle chiese di San Michele, San Pietro in Ciel d’oro e Santo
Stefano a Pavia esponendo dei puntuali confronti con le sculture della chiesa armena di
Alt‘amar, e quelle georgiane di Jvari e Martvili. Facendosi forte delle teorie di
Strzygowski, delle analisi compositive di Baltrusaitis e dell’elenco di fonti storiche a
convalida dell’attivita di maestranze caucasiche nell’Occidente pubblicato dallo stesso
Baltrusaitis**’, de Francovich arrivo ad affermare che:
Tutto questo complesso di analogie architettonico-decorative, stilistiche e

iconografiche tra la scultura armeno-georgiana e la scuola di Pavia non si puo in alcun

modo spiegare colla sola azione dei prodotti delle arti minori. Occorre ammetter una diretta

influenza dei lapicidi transcaucasici sulla maestranza comasco-lombarda.**8

Il progetto di ricerca nel Caucaso ha inizio esattamente trent’anni dopo la
pubblicazione di questo articolo, ma ¢ comunque interessante rileggere la persuasione

dello studioso per delle tesi che, come vedremo, nel 1967 saranno totalmente ignorate e

45 Se la voce enciclopedica viene menzionata come precdente per giustificare 1’interesse di de Francovich
per I’Armenia, al contrario I’articolo del 1937, ben piu strutturato nei suoi contenuti, non viene citato in
BEVILACQUA 2018; BEVILACQUA — GASBARRI 2020.

46 Cfr. DE FRANCOVICH 1937.

47 DE FRANCOVICH 1937, 60. Le immagini dell’Armenia e della Georgia sono tratte da BALTRUSAITIS
1929. I riferimenti alle fonti sui rapporti tra Occidente e ‘Transcaucasia’ sono tratti da: BALTRUSAITIS 1934,
86-87. La tesi di questo articolo verra ripresa, per essere ridiscussa in PERONI 1967; pur riportando la tesi
di de Francovich, Peroni sostiene che il rapporto tra architettura e scultura nel San Michele non ritrovi una
perfetta similitudine nel caso di Att‘amar, dove non si puo parlare di ‘simbiosi’. Constatato inoltre il divario
cronologico tra i due termini di paragone, Peroni ipotizza invece che «i maestri lombardi siano stati
impressionati da loro dirette esperienze orientali, piuttosto che condizionati dalla collaborazione di lapicidi
orientali in Occidente» (PERONI 1967, 97).

448 DE FRANCOVICH 1937, 58.

111



rinnegate dagli studiosi parte attiva del progetto di studio diretto dallo stesso de
Francovich prima, e da de Maffei dopo.

De Maffei era allora assistente di de Francovich e nel 1973, andando a ricoprire
la prima cattedra di Storia dell’arte bizantina in Italia, gli succedera come referente
scientifico del progetto. D’altra parte, al Politecnico di Milano, la seconda missione del
1969 prosegui nella ricognizione del territorio sovietico aggiungendo altri 22 siti ai 55
gia documentati I’anno precedente, mentre le tre che si succedettero nel 1970 previdero
esplorazioni in Anatolia e in Cilicia. Tra il 1971 e il 1972 il ‘gruppo romano’ torno nei
territori dell’ Armenia sovietica coinvolgendo Francesco Gandolfo e Mario D’Onoftrio**,
mentre gia dal 1969 Edoardo Giovanni Nogaro, Herman Vahramian, Enzo Hybsch e
Giulio Ieni avevano preso parte alle missioni ‘milanesi’ che tra il 1973 e il 1976 si
spinsero in Iran e in Georgia. Compatibilmente con le operazioni scientifiche del gruppo
di Milano, progredirono anche quelle diplomatiche, tant’¢ che nel 1978 verra sottoscritta
una collaborazione tra il ministero degli esteri italiano e quello iraniano per ufficializzare
il partenariato con 1’Universita Nazionale dell’Iran**°.

Il denso materiale documentario e fotografico raccolto durante le missioni dei
rispettivi gruppi di lavoro verra utilizzato per dare forma a progetti editoriali ed espositivi
che rappresentano una pietra miliare a livello internazionale nel campo degli studi
dell’architettura armena*!. Le strade dei due progetti italiani sembrano incrociarsi, ma
mai veramente incontrarsi, né scontrarsi; curioso ¢ il fatto che queste due campagne si
siano svolte negli stessi anni e perseguendo degli obiettivi comuni di documentazione,
studio e divulgazione del patrimonio prettamente architettonico dell’ Armenia storica. La
chiave di volta per spiegare ’interesse scientifico e ’impegno divulgativo dimostrato, sia
dal gruppo guidato da Alpago Novello, che da quello diretto da de Francovich e de Maffei

¢ sicuramente la personalita di Armen Zarian, fondamentale nel suo ruolo di mediatore

449 GANDOLFO 1973, 9.

430 Da un documento reperito in: Archivio CSDCA di Venezia; faldone ‘Attivita CSDCA’.
451 In particolare si pensa a: la serie trentennale Ricerca sull’architettura armena, edita proprio all’indomani
delle missioni, strumento di documentazione interno al dipartimento destinato quindi a un pubblico
selezionatissimo di docenti, collaboratori e studenti interdipartimentali; il progetto editoriale Documenti di
Architettura Armena, organizzato in singole monografie e corredato di un importante apparato fotografico,
¢ destinato a un pubblico specialistico ma prevede una circolazione piu ampia del precedente; la mostra
fotografica Architettura armena dal IV al XVIII secolo e il rispettivo catalogo Architettura armena sono
invece il ‘prodotto’ divulgativo delle missioni di ricerca. Per un dettaglio sulle attivita editoriale, vedi
MANOUKIAN 2013, 234-239; RICCION1 2020, 208-213.

112



diplomatico e ispiratore per la creazione di un terreno di scambio tra Italia e Armenia
dove

legare in una sola fraterna produttiva collaborazione le mentalita, le esperienze, le

energie dei ricercatori e studiosi armeni ed italiani: un’attivita instancabile ed intensa, e un

ruolo insostituibile.*>?

Un ruolo che vede realizzazione concreta soprattutto nelle occasioni di
collaborazione tra gli studiosi italiani, quelli armeni dei due gruppi di lavoro e le
istituzioni sovietiche, quali la serie Documenti di Architettura Armena e 1 cinque Simposi
di Architettura Armena; ma che a ben vedere ha avuto un peso importante anche nel
merito delle direzioni di ricerca prese da ciascun componente di questa stagione di studi
che, come descrive ancora Cuneo, furono:

compagni ¢ seguaci della sua entusiastica ricerca di ‘nuovi temi’, di nuove

direzioni di ricerca, di nuovi campi di esplorazione e di riflessione nel vasto campo di
studi.*?

Riteniamo sia corretto quindi considerare gli sforzi di ogni singolo studioso
coinvolto in questa stagione di ricerche internazionali come parte di un progetto comune,
all’interno del quale ciascuno sviluppo personali argomentazioni a partire da un materiale
fotografico, bibliografico ed esperienziale condiviso. La discriminante che dovette pesare
sulla differente longevita e intensita di azione tra il gruppo di lavoro nato a Milano e
quello di Roma ¢ probabilmente legata ai differenti inquadramenti istituzionali dei due
progetti.

A Roma, la pubblicazione dei volumi Studi di architettura medioevale armena,
vero esito scientifico delle campagne di studio, proseguira fino al 1982, ben oltre la

454,
h™";

scadenza della direzione del progetto da parte di de Francovic al contrario le missioni

452 CUNEO 1996, 38. Cuneo scrive ad esempio del rapporto di collaborazione instaurato con I’architetto

Murad Hasrat‘yan, segretario scientifico dell’Accademia delle Scienze di Erewan, che partecipo
attivamente alle campagne di studio, vedi CUNEO 1988, 6.

453 CUNEO 1996, 38.

44 Dovendo scegliere la direzione di un solo progetto di ricerca, de Francovich scelse ‘Cicli di affreschi
della pittura medievale campana’; il progetto sull’architettura medievale armena passod quindi sotto la
direzione di de Maffei, divenuta titolare della prima cattedra di storia dell’arte bizantina in Italia. Vedi DE
MAFFEI 1980, 554; BEVILACQUA -GASBARRI 2020, 41-42. Paribeni aggiunge pero che nell’estate del 1975
si decise di organizzare le missioni in Licia per via di una non meglio precisata impossibilita nel raggiungere
I’ Armenia sovietica, vedi PARIBENI 2018, 123.

113



di studio in Armenia si erano gia concluse nel 1969, poiché, come dichiara la stessa neo-
direttrice del progetto:

creata la prima cattedra in ruolo di storia dell’arte bizantina, fu mia preoccupazione

allargarne i limiti geografici e culturali a tutta [’area bizantina [...] per favorire nuovi studi

sull’immenso patrimonio artistico, ancora in larga parte inedito.**>

A partire dal 1973 i progetti di ricerca finanziati dal CNR di Roma si spostano
quindi verso la Turchia e la Siria, mentre le attivita riguardanti lo studio del patrimonio
del Caucaso meridionale dirette da Alpago Novello si protrarranno fino al 1992. Dal
Politecnico di Milano proseguono le missioni, cosi come i progetti scientifici e divulgativi
in cui verranno coinvolti anche gli studiosi romani attivi per lo piu nello studio del
patrimonio della Georgia e dell’ Armenia storica*®.

Citando un celebre editoriale dell’allora preside della facolta di Architettura del
Politecnico di Milano, Paolo Portoghesi, ci si pud porre D’interrogativo “Perché
Milano?*7. La citta era sede di una delle piti importanti comunita armene d’Italia*® e
cio non ¢ dissociato dalla presenza degli studiosi armeni attivi al Politecnico che furono
uno stimolo fondamentale per dare avvio all’iniziativa di Alpago Novello; un’effettiva
collaborazione continuativa tra studiosi armeni e italiani avvenne a ben vedere solamente
presso il Politecnico®’.

Non ¢ un caso pero che un progetto di ricerca strutturato e pioneristico, che
coinvolse un gruppo di lavoro cosi poliedrico, trovo terreno fertile proprio nella Milano
universitaria del biennio 1967-68. Com’¢ noto, i fermenti sorti tra le aule del Politecnico
di Milano nel decennio 1963-73 diedero avvio a radicali cambiamenti che coinvolsero le

universita dell’intera penisola. Le proteste studentesche iniziate nel 1963 sotto la

presidenza di De Carli andarono inasprendosi proprio nella primavera del 1968, quando

455 DE MAFFEI 1980, 554.

436 Paolo Cuneo in particolare verra coinvolto in simposi internazionali organizzati in occasione della
circuitazione della mostra itinerante Architettura armena dal IV al XVIII secolo e non manca il
coinvolgimento degli studiosi romani anche in occasione dei Simposi internazionali sull’arte armena.

457 PORTOGHESI 1973.

438 Vedi MANOUKIAN 2014, 24-25, 139-154.

439 Anche a La Sapienza vengono strette delle salde collaborazioni con gli studiosi dell’ Accademia delle
Scienze, che diedero un importante aiuto allo studio in loco dei monumenti; cosa diversa € pero 1’instaurare
un dialogo continuo ed elaborare scelte condivise, sia di forma che di contenuto, tra studiosi armeni e
italiani, cosi come avvenne a Milano fin dai primissimi passi del progetto. Un momento importante per i
progetti diretti da Alpago Novello fu anche I’arrivo di Vahramian a Milano, da Roma.

114



gli iscritti alla facolta di Architettura di Milano chiesero di rivitalizzare il sistema
universitario tradizionale, superare il mero nozionismo accademico e, con il
coinvolgimento attivo di studenti, assistenti e professori, sperimentare nuovi metodi di
ricerca*®. Paolo Portoghesi, divenuto Preside della facolta di Architettura proprio in
quell’anno turbolento, nel suddetto editoriale riflette sulla situazione milanese dell’epoca
affermando che:

Si era creata una condizione umana diversa, un quadro di rapporti tra le tradizionali

categorie della scuola, mutato in profondita perché liberato da quella patina superficiale di

equilibrio che si basa sulla falsita e sulla pigrizia.*®!

L’Universita di Milano faceva in quegli anni un’autocritica spietata esponendola
pubblicamente, rovesciando i sistemi tradizionali anche in termini di metodologia della
ricerca e non senza esporsi a radicali opposizioni da parte del sistema ministeriale. Alpago
Novello si presenta come dichiaratamente critico, non nel merito ma nei modi in cui
avvennero i1 cambiamenti all’interno del sistema accademico, poiché non senza
discriminazioni e intimidazioni*®?; il progetto di ricerca da lui diretto sembra perd calzare
perfettamente con una cornice di sperimentazione ¢ innovazione quale fu effettivamente
il Politecnico di Milano in quel 1968%°. Con I’appoggio di personalita quali Ernest
Nathan Rogers, Paolo Portoghesi e Carlo Perogalli, venne avviato il progetto
sperimentale “Ricerche sull’architettura medioevale armena e georgiana” che comporto
un non facile coinvolgimento dipartimentale anche in termini burocratici e logistici. A
riprova di come questa stagione di ricerche vada letta in una precisa prospettiva storica,
notiamo che Alpago Novello raccolse in piu copie, tra le carte di questo periodo, anche
un pro-memoria per la conduzione dell’Istituto di Umanistica firmato da Rogers e
probabilmente databile tra il 1969 e il 1970; in questi anni a Milano iniziarono a essere

sperimentate le lezioni sotto forma di ricerche di gruppo e si fece forte la necessita di un

460 Per una sintesi sugli avvenimenti del decennio 1963-73, vedi VANINI 2009.

461 PORTOGHESI 1973, 6.

462 Dall’intervento di Alpago Novello estratto dall’indagine conoscitiva sulla situazione della facolta di
architettura: «Si ¢ gia ribadito come tutte le parti siano perfettamente d’accordo sul fatto di una didattica in
divenire, sull’opportunita di un discorso sul piano culturale. Pero il problema adesso ¢ sui modi e sui sistemi
con cui questo lavoro ¢ stato finora fatto» (Indagine conoscitiva 1973, 204).

463 Direttiva del Ministro Gui dell’8 luglio 1967 all’allora preside di facolta De Carli: «Le facolta, ove li
ritengono opportuno, possono iniziare col nuovo anno accademico una cauta sperimentazione che consenta,
nel rispetto delle norme in vigore, di recepire elementi utili alla impostazione dei piani di studio medesimi»
(GAVINELLI 1973, 37-38).

115



coinvolgimento dell’intera facolta in macro attivita collettive, quali tentativi di riordino
delle numerose direzioni di ricerca che il Politecnico stava imboccando®®*,
Nel comunicato ritrovato tra le carte d’archivio, Rogers addita come troppo

465 _ il cui avvio, ricordiamo, era stato

settoriale il progetto di ricerca di Alpago Novello
appoggiato dallo stesso Rogers due anni prima; ma tale questione, sempre a giudicare
dalle carte, sembra risolversi con una proficua opera di convincimento da parte dei
rappresentanti delle maggiori istituzioni coinvolte nel progetto di ricerca italo-armeno a
Erevan: tra il settembre e I’ottobre del 1970, Paolo Portoghesi ricevette ben tre lettere di
apprezzamento sull’operato e di invito a supportare le ricerche degli studiosi italiani in
Armenia; a esporsi in favore del gruppo milanese furono il presidente della Societa degli
Architetti di Armenia Varazdat Harut‘junjan, il direttore dell’Istituto d’Arte
dell’Accademia delle Scienze di Erewan Ruben Zaryan e lo studioso di fama
internazionale Anatolij Jakobson*®.

Dietro la perfetta organizzazione dei resoconti delle missioni editi nei Documenti
si cela questo clima complesso ma fertile in cui la facolta di Architettura di quegli anni
dovette avere una doppia vita, «quella ufficiale o burocratica e quella della
sperimentazione»*®’: il progetto di Alpago Novello appartenne di certo a questa seconda
vita*® e riconduciamo [I’attributo ‘sperimentale’ non solo al carattere innovativo
dell’oggetto di studio, che allora implicava la prevaricazione del confine sovietico, ma
anche a precise scelte di metodo e di forma nella trasmissione dei contenuti, che mirano
apertamente a realizzare quella che in ambiente accademico definiremmo oggi con il
nome di ‘terza missione’.

Nel 1976 lo stesso Alpago Novello, a distanza di nove anni dalla prima missione,

fondo il Centro Studi e Documentazione della Cultura Armena*®?, di cui dirigera le attivita

464 V ANINI 20009, 15.

465 ROGERS, Pro-memoria per la conduzione dell Istituto di Umanistica. Archivio CSDCA di Venezia;
faldone ‘Attivita CSDCA’.

466 | nomi sono qui riportati rispettando la traslitterazione scelta dagli autori stessi delle lettere: ZARYAN
Lettera indirizzata al preside della Facolta di Architettura Paolo Portoghesi, Erevan, 25 settembre 1970;
HARUTJUNJAN, Lettera indirizzata al preside della Facolta di Architettura Paolo Portoghesi, Erevan, 1
ottobre 1970; JAKOBSON, Lettera indirizzata al preside della Facolta di Architettura Paolo Portoghesi,
Leningrado, 22 ottobre 1970. Archivio CSDCA di Venezia; faldone ‘Attivita CSDCA’.

467 V ANINT 2009, 16.

468 | interessante notare infatti che il progetto di ricerca non compare nell’elenco di quelli ufficialmente
condotti dall’Istituto di Umanistica e resi pubblici in VANINI 2009, 49-57.

499 Per 1a vita del Centro, vedi in particolare ZEKIYAN 2005.

116



fino alla sua morte, nel 2005, facendosi forte di volta in volta delle collaborazioni di
studiosi provenienti da vari rami dell’armenistica, primi fra tutti Boghos Levon Zekiyan
e Gabriella Uluhogian. Al di 1a degli intenti statutari, 1’attivita del Centro puo essere
riassunta nella volonta di promuovere I’interesse e 1’attivita di ricerca nei confronti della
cultura e in particolare dell’architettura armena, con il duplice obiettivo congiunto di
produrre materiale di alto interesse scientifico e di divulgarne i contenuti ad un pubblico
ampio, scongiurando cosi il rischio di una circolazione delle competenze scientifiche
limitata entro una ristretta cerchia di specialisti*’®. Nel 1992, la sede del Centro venne
trasferita da Via Melzi d’Eril a Milano alla Loggia del Temanza di Corte Zappa a Venezia,
e con essa le sue attivita. Il trasferimento ¢ stato effettuato a seguito della dissociazione
del Centro dal pregresso legame con il Politecnico di Milano e D’affiliazione con

I’ Associazione Oemme?’!

. Nel frattempo anche a Roma era stato creato il Centro Studi
Architettura Armena — CSAA, con sede in viale Universita; Paolo Cuneo fu la personalita
di riferimento del Centro, a partire dagli anni Settanta e poi per tutti gli anni Ottanta prese
parte alle iniziative sull’architettura armena organizzate in Italia tra Roma e Milano*’2.

La scelta di Alpago Novello di rendere il CSDCA indipendente dalle dinamiche
amministrative accademiche ha senz’altro condizionato in positivo la vita dell’ampio
progetto di ricerca e ha contribuito ad un mantenimento longevo di attivita di carattere
internazionale quali la mostra Architettura armena dal IV al XVIII secolo, inaugurata nel
1968 e resa itinerante fino al 1996, i tre Simposi internazionali di arte georgiana svoltisi
tra il 1974 e il 1980 e i cinque Simposi internazionali di arte armena organizzati tra il
1975 e il 1988. A rimarcare ’unicita dell’attivita condotta da questa istituzione
indipendente, Zekiyan nota che il Centro fu I’'unico ente non statale a intrattenere rapporti
con I’ Accademia delle Scienze dell’Unione Sovietica*’.

Il materiale fotografico collezionato del gruppo costituitosi a Milano si trova

presso ’archivio del Centro Studi e Documentazione della Cultura Armena di Venezia,

mentre D’archivio fotografico degli studiosi romani ¢ gestito dal Centro di

479 Tali intenti verranno enunciati nel testo dello statuto del CSDCA redatto nel 1975. 11 testo & reperibile
in piu copie in: Archivio CSDCA di Venezia; faldone ‘Attivita CSDCA’.

471 MANOUKIAN 2014, 238-239; RICCIONI 2020, 218-219.

472 CUNEO 1988, 8. Poco ¢ stato scritto sul CSAA; probabilmente uno spoglio del materiale d’archivio dello
stesso Cuneo potrebbe chiarire la vita di questo Centro.

473 ZEKIYAN 2005.

117



Documentazione di Storia dell’Arte Bizantina de La Sapienza; entrambi gli archivi
fotografici si sono mantenute fino ad oggi e sono tornate ad alimentare progetti scientifici

ed espositivi*’,

2. Scelte metodologiche e linee di ricerca all’Universita di Roma

La prima restituzione scientifica di questa stagione di ricerche fu il catalogo della
mostra fotografica Architettura medievale armena inaugurata il 10 giugno 1968 a Roma
a Palazzo Venezia e trasferita poi il mese successivo nelle sale di Palazzo Ducale a

475

Venezia®'”. Curatori della mostra furono Breccia Fratadocchi, Costa e Cuneo, che diedero

alle stampe anche I’omonimo catalogo, un testo che divenne presto di fondamentale
importanza per gli studi sull’architettura armena®’s.

De Francovich coordino il progetto facendosi coinvolgere solo parzialmente nella
produzione scientifica, altro ruolo ebbe invece Fernanda de Maffei, che sviluppo una
personale riflessione sull’architettura armena. Proprio con I’istituzione di una cattedra di
Storia dell’arte bizantina, affidata per I’appunto a de Maffei, si puo dire sia avvenuto un
primo riconoscimento dell’Italia come avamposto per lo studio del patrimonio bizantino;
nonostante cio ancora negli anni Ottanta la studiosa lamentava come non si fosse ancora
giunti ad un livello di specializzazione tale in materia da poter proporre anche al grande
pubblico delle esposizioni che uscissero da una logica ‘antologica’, onnicomprensiva e di
conseguenza obbligatoriamente sommaria, sui manufatti bizantini. La studiosa cita
I’esposizione Architettura medievale armena come uno dei rari casi in cui si era tentato
di proporre uno spaccato piu circoscritto e specifico in materia*’’.

Nel suo contributo al catalogo, de Maffei inaugura il discorso nel merito

dell’architettura medievale armena, e non a caso lo fa elencando le problematiche che

474 In data 1 giugno 2018 presso ANAMED, Kog University, ¢ stata inaugurata la mostra fotografica
Picturing a lost empire. An Italian lens on Byzantine art in Anatolia, 1960-2000, curata da Livia Bevilacqua
e Giovanni Gasbarri; in data 14 luglio 2019 preso il santuario dei SS. Vittore e Corona di Anzu di Feltre ¢
stata inaugurata la mostra Armenia. Gli scatti di un bellunese Adriano Alpago Novello, curata da Manuela
Da Corta e da chi scrive. In entrambi i casi le fotografie sono state selezionate dai rispettivi archivi: Centro
di Documentazione di Storia dell'Arte Bizantina - CDSAB; Centro Studi e Documentazione della Cultura
Armena - CSDCA. Il CDSAB ha anche avviato un progetto di catalogazione e digitalizzazione della
raccolta di fotografie, tra cui quelle relative alle campagne di studio in Armenia Bevilacqua - Gasbarri 2022.
475 Sulla mostra, vedi BEVILACQUA — GASBARRI 2020.

476 BRECCIA FRATADOCCHI — COSTA — CUNEO 1968.

477 DE MAFFEI 1980, 554. Per una sintesi sullo studio della Storia dell’ Arte Bizantina a La Sapienza, vedi
IACOBINI 2012b.

118



concernono lo studio della materia: le origini, la datazione, le metodologie di studio e i
rapporti con I’Oriente e I’Occidente, degli alzati chiesastici armeni*’®. L’intento che il
gruppo si pone non ¢ quello di risolvere tali questioni ma di fornire la documentazione
utile per una nuova trattazione delle stesse; le considerazioni formulate da armenisti e
bizantinisti, soprattutto a proposito del rapporto con le civilta architettoniche limitrofe,
risultano alla studiosa nel complesso poco convincenti. In effetti, il volume curato da
Cuneo e edito nel 1988 con il titolo Architettura armena — pubblicazione portante il
lavoro svolto dagli studiosi di Roma — soddisfera proprio 1’esigenza di censire il maggior
numero di fabbriche: Cuneo arriva a schedarne quattrocento sessantuno, a fronte delle
cento che si contavano nel catalogo del 1968 e delle sole sessantacinque proposte da
Strzygowski*”®. Tornando al catalogo della mostra, proprio negli anni Sessanta si era
creato un clima di fermento internazionale attorno al tema dell’architettura armena: da un
lato si stavano notevolmente intensificando gli studi monografici e le campagne di scavo
che mettevano in luce considerazioni inedite e testimonianze materiali da ricollocare
all’interno di una gia formulata genealogia dell’architettura armena*®’; dall’altro lato
persisteva e andava incrementandosi I’ambivalenza tra una letteratura occidentale che
tendeva ad inserire 1’ Armenia in un discorso storico-artistico piu ‘globale’**! tentando di
entrare nel merito del suo rapporto in primis con Bisanzio, ¢ una letteratura sovietica
tendente ad uno studio dell’architettura armena come materia a sé stante*®?. Cio spiega il
procedere in termini ipotetici e condizionali della de Maffei, che dichiara apertamente lo
stato di incertezza su cui poggiano questi primi tentativi di studio del patrimonio
armeno*®?,

All’interno del catalogo della mostra gli articoli di Gandolfo, Breccia Fratadocchi,

Cuneo e Costa compartecipano alla stesura di un excursus storico-artistico

478 DE MAFFEI 1968a, 14.

479 CUNEO 1988, 10.

480 Cfr. THIERRY N. — THIERRY J.M. 1965; THIERRY J.M. 1966; KAFADARIAN 1965; DER NERSESSIAN 1965.
481 DER NERSESSIAN 1947, che tenta di riparare al rapporto impari tra Bisanzio e 1’Armenia descritto
soprattutto dalla storiografia francese; KRAUTHEIMER 1965, che non riesce ad accettare a pieno il rapporto
paritario tra Bisanzio e I’ Armenia, su quest’ultimo, vedi MARANCI 2012, 88.

482 TOKARSKIJ 1961; JAKOBSON 1950; HARUT JUNJAN - SAFARJAN 1951. Vedi ad esempio il commento di
Khatchatrian al volume di Tokarskij: «il comble une lacune bibliographique et présente ‘un exposé cohérent
de I’évolution de I’architecture arménienne’.» (1965, 224).

43 «Non si puod pretendere di dare una risposta esauriente, anche perché i nostri attuali punti di vista
potrebbero essere suscettibili, in futuro, di variazioni, sia in seguito a successive eventuali scoperte, sia
dopo uno studio piu vasto e approfondito dell’argomento» (DE MAFFEI 1968a, 14).

119



dell’architettura medievale armena. Lo sviluppo dell’architettura armena risulta cosi
scandito in due periodi principali, una prima fase ‘ascendente’ che va dal IV al VII secolo
e una seconda fase di ripresa e rinnovamento di forme tradizionali che si sviluppa dal IX
al XIV, interposti da una parentesi di decadenza corrispondente con 1’invasione araba.
L’intento & quello di riscrivere la genealogia dell’architettura armena apportando un
aggiornamento alla mappa delle testimonianze materiali, alla bibliografia di riferimento
e fornendo nuovo materiale fotografico. Le tante questioni emerse riguardo i rapporti con
le popolazioni limitrofe e del Mediterraneo sono, si prese in considerazione dagli studiosi
che conoscono le specificita storiografiche della questione, ma non sono oggetto del
progetto di ricerca:
E infatti, quel che possa essere il peso e la valutazione delle diverse componenti

culturali e artistiche interne ed esterne, nel processo di formazione dell’ Architettura

armena, non si puo negare che questa si presenta, anche a confronto con le regioni piu

prossime, come un capitolo a sé stante, autodefinito, e, si direbbe, isolato.*®*

La piu nota critica a questa dichiarazione di intenti ¢ quella scritta da Cesare
Brandi in un articolo uscito il 5 luglio del 1968 sul Corriere della sera**®: Brandi non &
d’accordo sulla scelta fatta dai colleghi di evitare di trattare i rapporti con I’Occidente e
li definisce quali «negatori dei rapporti diretti che osservano». Lo studioso ¢ persuaso del
fatto che le similitudini tra architettura armena e quelle romanica e gotica rilevate da
Strzygowski trovino una puntuale motivazione storica, oltre che molteplici evidenze
stilistiche; egli consegna alla stampa una recensione alla mostra tagliente, poiché costruita
attorno al suo totale disaccordo con la volonta di mostrare un’Armenia isolata e
un’architettura armena delineatasi in uno stato di estraneita dagli sviluppi tecnico-stilistici
dei grandi centri di irradiazione medievali.

Al di 1a del disaccordo di Brandi rispetto a questa scelta di contenuto fatta dai
curatori, notiamo che il ricorso alla collaborazione con studiosi armeni e il rapporto
diretto avuto con il popolo e il territorio oggetto di studio stimolano alcune considerazioni
inedite che vengono introdotte nel catalogo come possibili prospettive di ricerca. Tra
queste, la differenza tra la narrativa formulata dagli storici dell’arte armeni e quella

formulata fuori dall’ Armenia**®; la «comprensione della civilta architettonica del paese,

484 CUNEO 1968, 50.
485 BRANDI 1968.
486 CUNEO 1968, 48-49.

120



il ruolo dell’architetto e con esso il processo creativo delle maestranze*®’; il significato
concettuale dell’architettura in relazione con la liturgia e la teologia, e il rapporto con
I’ambiente circostante in termini sia urbanistici, che naturalistici**®. I campi di ricerca
annoverati nel catalogo sono quindi molteplici e aggiornati, € sono senz’altro la risultante
del dialogo intrapreso con Vahramian e Zarian. La serie Studi di architettura medioevale
armena non sembra perd muoversi ancora in questo senso, per prediligere un approccio
piu documentale.

I cinque volumi della serie*® furono strutturati in maniera omogenea ed esaustiva,
prevedendo un’attenzione particolare alle fonti storiche, ai rilevamenti archeologici e al
dato stilistico, al fine di fornire una datazione motivata dei complessi e reinserirli con un
profilo piu sicuro all’interno di una genealogia locale. Dopo un primo volume

monografico sulla chiesa di Soradir redatto da Breccia Fratadocchi*”

, 1l gruppo comprese
che procedere con una «pubblicazione degli edifici medioevali armeni nella loro
successione cronologica»*! fosse un progetto troppo ambizioso e decise di circoscrivere
le tematiche secondo criteri altri. Sempre per quello stato di continua evoluzione della
ricerca e di conseguente precarieta costante delle ipotesi proposte, una volta selezionate
le aree di indagine, ogni chiesa viene trattata separatamente, cosi da poter integrare le
argomentazioni piu facilmente, senza dover ridiscutere legami ‘genealogici’ e
comparativismi proposti**>. In generale, proprio in virti di una motivata cautela, si cerca
di evitare di proporre narrative che restituiscano panoramiche complessive di natura
geografica, cronologica o tipologica. Il metodo comparativo che aveva caratterizzato la
narrativa pregressa viene adottato anch’esso con grande cautela e perlopiu per
circoscrivere in termini geografici e cronologici le similitudini tipologiche intercorrenti
tra le chiese dell’ Armenia storica, e in taluni casi della Georgia.

Dopo le campagne in loco, non ¢ piu possibile reiterare 1’errore di assimilare i

monumenti georgiani a quelli armeni; allo stesso modo, dopo I’intervento in lingua

487 Cfr. VAHRAMIAN 1968; HASRAT YAN 1988.

488 Cfr. BRECCIA FRATADOCCHI 1968; ZARIAN 1988.

489 BRECCIA FRATADOCCHI 1971; GANDOLFO 1973; D’ONOFRIO 1973; CUNEO 1973; GANDOLFO 1982.

490 BRECCIA FRATADOCCHI 1971.

41 DE FRANCOVICH 1971, 9.

492 «Ogni singolo edificio verra trattato separatamente, in base ad una sequenza puramente cronologica
determinata sulle risultanze delle mie personali interpretazioni, qualora, come nella maggior parte dei casi,
manchi ogni documento storico a confortare una precisa datazione» (GANDOLFO 1973, 9).

121



italiana di C‘ubina$vili**?, I’esercizio comparativo per essere esaustivo deve prendere in
considerazione anche I’evoluzione architettonica medievale in Georgia: nell’unico lavoro
monografico della serie, Breccia Fratadocchi integra la genealogia tipologica delle chiese
a pianta centrale con gli esempi georgiani***. A fronte di una documentazione verticale
raccolta su ciascun monumento, 1’obiettivo del gruppo di ricerca era quello di giungere
ad un numero finale della serie che prevedesse «l’esame dello stile, della cronologia,
dell’origine, e la valutazione complessiva che ne risulta dell’architettura medievale
armena»*’®; il progetto si interrompera prima di poter redigere quest’ultimo volume, ma
gia sembrava muoversi in questa direzione Francesco Gandolfo nell’ultimo numero edito
nel 1982. Gandolfo si fa forte delle considerazioni maturate in dieci anni di studi per
disporre le chiese armene del ‘primo periodo’ in ordine cronologico, riscrivendone quindi
una genealogia; attraverso la fissazione di un rapporto lineare ed evoluzionistico,
Gandolfo storicizza il fenomeno «di un percorso locale autonomo»*® che ¢& in
controtendenza rispetto all’indagine di rapporti intercorsi con le altre culture
architettoniche.

Cuneo, Breccia Fratadocchi, Gandolfo e D’Onoftrio lavorarono ad un catalogo
dell’architettura medievale armena e piu in generale ad un lavoro di inventariazione,
rilevamento e analisi delle testimonianze materiali del patrimonio armeno. L.’obiettivo ¢
quello di ricercare un filo conduttore locale, che aiuti a dare una definizione globale dello
‘stile armeno’*’. In tutt’altra direzione vanno invece i piu circoscritti contributi di de
Maffei, che partendo dal materiale raccolto ed elaborato dai colleghi, e non di rado
mettendo anche in discussione le loro datazioni e le loro analisi, tenta di riportare il

discorso sul rapporto con Bisanzio, Roma e la Persia. Esaurito rapidamente il dovuto

riferimento al bipolarismo tra romanisti e orientalisti**®, la studiosa espone e motiva le

493 C*UBINASVILI 1958a; C UBINASVILI 1958b.

494 BRECCIA FRATADOCCHI 1971, 27-48.

495 DE FRANCOVICH 1971, 10.

49 «E solo in presenza della loro diretta testimonianza che vengono formulate quelle indicazioni generali
di mutamento della prospettiva storica che poi si sostanziano in una piu aperta valorizzazione di un percorso
locale autonomo di contro ai ricorrenti tentativi di cogliere nell'architettura paleocristiana armena
determinanti presenze e apporti da altre aree e culture» (GANDOLFO 1982, 11).

497 GANDOLFO 1982, 11.

498 «La storia della cupola armena ¢& stata coinvolta, negli scorsi decenni, come era logico, nel vasto
problema riguardante 1’origine della cupola su vano quadrato. Gli studiosi, come ¢ noto, si sono, in linea di
massima, schierati su due fronti diversi, rivendicandone il merito o all’architettura occidentale tardo antica
o, sulla scia dello Strzygowski, all’Oriente» (DE MAFFEI 1973b, 287).

122



proprie considerazioni che, se immaginassimo pubblicate in una parentesi cronologica di
qualche decennio prima, sarebbero state immediatamente assimilate alla fazione
orientalista. Lungi da noi oggi fare del revisionismo anacronistico e ritrarre una de Maffei
‘orientalista’ ma, rileggendo il lavoro del gruppo, le sue direzioni di ricerca sembrano
piuttosto audaci nell’entrare nel merito di argomentazioni chiaramente evitate dai
colleghi.

Nonostante il periodo di sospensione dell’interesse per 1’architettura armena,
vissuto a partire dal secondo dopoguerra, si era mantenuto comunque un latente interesse
sull’origine dei sistemi architettonici cupolati, argomentazione che implicava un
coinvolgimento dell’architettura armena e un — diretto o indiretto — confronto con le
argomentazioni di Strzygowski. De Maffei elabora tre articoli sulla spinosa questione.
Parte dal presupposto che 1’architettura cristiana armena si sia sviluppata a partire da
tecniche costruttive gia in auge presso la civilta urartea e che quindi la tecnica edilizia di
taglio e posa dei blocchi lapidei e le prime icnografie siano da vedersi in diretta continuita

con I’architettura pagana di eta urartea*”

. Quest’asserzione rivela un’importante presa di
posizione rispetto all’ipotesi di un rapporto diretto tra 1’architettura armena e quella
romana paleocristiana: I’architettura armena eredita i sistemi edilizi dalla civilta urartea,
proseguendo il processo di sviluppo di tecniche costruttive locali. Tale tesi fa da premessa
alla teoria di de Maffei sui sistemi cupolati. Esaminato il sistema di costruzione delle
prime cupole armene su vano quadrato di cui ci € giunta testimonianza, la studiosa giunge
a datare Tekor alla fine del V secolo, la chiesa di Ejmiacin a Soradir ai primi decenni del
VI secolo e Surb Hovhannes a Mastara come sicuramente successiva a Soradir, ma non
ancora di VII secolo®®’; queste tre fabbriche sono la testimonianza di una fase intermedia
che antecede 1’utilizzo di tamburi slanciati e la sostituzione delle trombe di raccordo con
il ‘pennacchio sferico’. Giunta alla datazione dei sistemi di raccordo di Tekor, Soradir e
Mastara, la studiosa si pone 1’annosa domanda sulle origini della sala quadrangolare
cupolata. Partendo dal presupposto che le datazioni che propone consentono di escludere

un’ingerenza bizantina nelle soluzioni elaborate dagli architetti armeni, ritiene che sia

necessario guardare altrove:

499 DE MAFFEI 1973a.
500 DE MAFFEI 1973b.

123



Vi ¢ pero un’altra regione dove la cupola si era affermata come predominante
architettonica sia in edifici profani, sia in edifici religiosi e propone su vano quadrato, in

epoca ben anteriore alle cupole armene. Mi riferisco con cio alla Persia sasanide cui per

secoli gran parte dell’ Armenia — la cosi detta Persarmenia — fu soggetta.>"!

La struttura del tempio del fuoco sassanide sarebbe quindi ’avo della cupola
armena, che il popolo armeno forzatamente adottd nel V secolo con I’imposizione del
culto mazdeista. A partire dal semplice sistema sassanide vano-cupola, in Armenia
seguiranno delle elaborazioni complesse che consentiranno di raggiungere risultati
costruttivi che, vista la loro unicita, la studiosa ritiene essere propriamente ‘armeni’. Le
successive campagne di studio dirette dalla de Maffei in Iran e il conseguente affondo
sugli alzati sassanidi riconfermeranno questa teoria, supportata sia dal dato storico-
architettonico, sia dalle fonti prettamente storiche®*?. Sebbene non approfonditi, anche i
rapporti con I’architettura georgiana sono dati per certi, mentre diversa ¢ la questione
dell’apporto armeno all’architettura occidentale, che la studiosa semplicemente non
ritiene utile trattare>*?.

Al contrario di de Maffei, Gandolfo si confronta con le teorie di Strzygowski
solamente in un articolo piu tardo, quando ormai la stagione di studi in Armenia si era
conclusa®®. Come ben noto, Strzygowski aveva asserito in modo del tutto ingiustificato
la superiorita dell’architettura armena rispetto a quella georgiana e, in modo altrettanto
infondato, I’influenza esercitata da parte dell’architettura armena su quella occidentale
romanica. Difendendo un metodo di analisi storico e culturale, oltre che meramente
tipologico, Gandolfo propone una riflessione su I’organizzazione dello spazio chiesastico
tra architettura armena e georgiana, constatando una differenza sostanziale tra
’architettura organicistica armena a quella georgiana basata sull’aggregazione di vani
giustapposti. Lo studioso tenta di scardinare il rapporto tra le due regioni, indotto in
passato dall’intento di compilare in tutte le sue tappe uno sviluppo evoluzionistico
continuo, quello stesso metodo narrativo perseguito per spiegare I’annosa questione della
genesi dei sistemi cupolati, e quindi i rapporti tra la Persia sassanide e 1’ Armenia, di cui

si era occupata de Maffei. Passando poi alla seconda questione, esprime una certa

301 DE MAFFEI 1973b, 300.

592 DE MAFFEI 2004.

303 «AuBere formale Aspekte haben die Forschung dazu gefiihrt, in diesem Bau eine Gotik ,in nuce* zu
sehen, doch kann davon keine Reden Sein» (DE MAFFEI 1968b, 337).

594 GANDOLFO 1996.

124



frustrazione per il seguito avuto dalle teorie di Strzygowski®®® che, fattosi forte della
restituzione figurativa imprecisa e ‘pittoresca’ data da Texier della cattedrale di Ani,
aveva diffuso la tesi dell’esistenza di pregnanti similitudini tra la cattedrale bagratide e
gli stili romanico e gotico. Gandolfo si sofferma su un unico aspetto tramite cui tenta di
abbattere 1’entusiasmo dimostrato da Toesca per questo confronto: il pilastro a fascio [fig.
30] assume ad Ani una funzione totalmente differente rispetto a quella rilevata
nell’architettura gotica. Cosi come per il caso georgiano, Gandolfo tenta di smentire
anche questa longeva similitudine, affermando che mentre il pilastro composito armeno
¢ semplicemente «fine a sé stesso» e «ha solo un valore ornamentale», quello gotico ha

una funzione strutturale portante>®,

Il preteso rapporto tra 1’architettura delle regioni caucasiche e quella del medioevo
occidentale ¢ stato in definitiva un falso problema, figlio di tempi in cui sembrava legittimo

arrivare alla formulazione di assiomi e di teorie generali, esclusivamente sulla base della

interpretazione tipologica dei fatti architettonici.>®’

La trattazione di Gandolfo che oppone alla funzionalita del pilastro fascicolato
gotico il decorativismo di quello armeno, nella sua infondatezza ed erroneita sembra
piuttosto rievocare i preconcetti di Rivoira secondo cui le capacita ingegneristiche erano
prerogativa dell’architettura romana, mentre le novita introdotte da quella bizantina,
islamica e armena, erano meramente ornamentali. E interessante notare quindi come
ancora negli anni Novanta egli senta la necessita di tornare sulle ‘questioni
strzygowskiane’, che fino ad allora aveva ignorato, per poter difendere un approccio che
aveva visto nell’architettura armena una realta da studiare esclusivamente nelle sue
peculiarita locali e nella sua «convinta e geniale autonomia»’®®. Queste medesime scelte
avevano accomunato quasi all’unanimita gli studiosi attivi sul progetto romano che
avevano collezionato un importante numero di articoli organizzati su base o monografica,

o tipologica. Lo stesso Paolo Cuneo aveva introdotto il volume Architettura armena

305 «Persino un geniale pioniere degli studi medievistici come Pietro Toesca non seppe sottrarsi al fascino

delle teorie dello Strzygowski e le fece proprie in termini che fanno, del suo caso, un modello di
atteggiamento» (GANDOLFO 1996, 894).

5% T termini utilizzati qui da Gandolfo sembrano tradurre anche una scala di valori che gia abbiamo
incontrato: un discredito dell’oggetto meramente decorativo a fronte di una nobilitazione dell’elemento
strutturale.

507 GANDOLFO 1996, 894-895.

308 GANDOLFO 1996, 895.

125



annunciando la decisione di prendere questa scelta, non in dichiarata antitesi con
Strzygowski, ma per ragioni di natura storico-culturale:
I’ Armenia ha sentito piu degli altri paesi il bisogno di ripiegarsi su sé stessa, non

di rado per garantire la propria sopravvivenza e la propria identita culturale, e quindi la

necessita di ricercare atteggiamenti di pensiero e tendenze artistiche fondamentalmente

improntate a radici puramente autoctone.’*’

Paolo Cuneo fu lo studioso italiano che, insieme ad Adriano Alpago Novello, piu
segno la storia degli studi dell’architettura medievale armena. A partire da quel primo
viaggio ufficioso del 1965, e poi per tutta la sua carriera, si dedico allo studio
dell’architettura armena dando un contributo fondamentale a livello internazionale allo
sviluppo della disciplina. Chiaramente non si intende qui passare in rassegna le numerose
pubblicazioni redatte da Cuneo sul tema, quanto delineare un discorso generale
sull’approccio alla materia adottato dall’architetto romano e dedotto attraverso 1’analisi
del materiale edito; 1’angolazione da cui lo studioso decide di affrontare la materia ¢
infatti esplicitata nei suoi testi e viene assunta a fronte di una riflessione di natura
storiografica. Quando nel 1988 Cuneo pubblica il suo volume Architettura armena, ¢
perfettamente aggiornato sulla bibliografia internazionale in materia e, facendo seguito

all’excursus storiografico di de Maffei®!'?, propone una nota storiografica che introduce le

sue scelte personali’!!

, scelte che in gran parte si ritrovano nei lavori degli studiosi attivi
al suo fianco a Roma. Soprattutto dopo la pubblicazione di Strzygowski del 1918, il
discorso sull’Architettura armena si era polarizzato sulla questione dei rapporti tra
I’Armenia e il mondo esterno, con la priorita di chiarire i rapporti esistenti con
I’architettura siriaca, iraniana, selgiuchide, georgiana, bizantina e occidentale;
I’argomento era senz’altro intrigante e la trattazione della questione nelle sue svariate
forme implicava un coinvolgimento diretto all’interno di un vivace dibattito che aveva
implicazioni di interesse internazionale. In effetti, Cuneo fornisce una fitta lista di studiosi
che si sono avvicendati sui vari fronti della questione e senza criticare le singole

pubblicazioni, si limita a constatare I’inconcludenza dell’annoso dibattito; al contrario, il

suo plauso va all’approccio assunto dagli studiosi sovietici:

309 CUNEO 1988, 17.
510 DE MAFFEI 1968a.
SITCUNEO 1988, 15-20.

126



Negli anni 50 e *60 la continuita della ricerca scientifica sull’architettura armena
fu assicurata da una nuova generazione di studiosi sovietici, cui va il merito di avere in

certo modo reimpostato la disciplina, articolandola seconda diverse specializzazioni e

ponendo le basi per le successive fasi di lavoro che sono tuttora in corso.>'?

Cuneo decide quindi di proseguire I’impostazione ‘sovietica’ per meglio definire
uno ‘stile armeno’ e ripercorrerne le peculiarita indagando anche il rapporto tra
architettura e identita del popolo armeno:

La lampante diversita degli esiti architettonici rispetto a quelli di molte aree

circostanti (e perfino contigue quali la Georgia e la Siria) consentono percio di isolare il

complesso fenomeno e di farlo oggetto di uno studio ‘separato’.>!?

Ed ¢ proprio questa la premessa al volume enciclopedico di Cuneo, che nel suo
approccio verticale alla materia, scongiura un confinamento provinciale dell’architettura
e —in base alle premesse che si pone — dell’identita armena, ma per contro tende a isolarle
in un discorso che vale solamente se questi due aspetti vengono valutati come un
‘fenomeno separato’ dalle rispettive identita a culture architettoniche oltre confine.

Lo schema secondo cui sono organizzate le singole schede e le scelte
contenutistiche delle compilazioni redatte da Maria Adelaide Lala Comneno e da Paolo
Cuneo per il volume del 1988, restituiscono un frettoloso profilo tipologico di ciascun
alzato corredato da una piu attenta documentazione icnografica e fotografica, talvolta
integrata anche con foto storiche o incisioni tratte dai rapporti di viaggio di fine
Ottocento®!*. Ne deduciamo che la prioritd siano ’inventariazione del monumento e la
registrazione del suo stato di conservazione, mentre il dato storico e quello artistico,
nonché il significato teologico degli alzati, sono quasi completamente trascurati. Questo
approccio, coerentemente con quanto dichiarato dallo stesso Cuneo riguardo la continuita
del suo lavoro rispetto all’impostazione sovietica, sembra essere in parte mutuato dalle
scelte metodologiche applicate gia a partire dagli anni Quaranta dalla Commissione per

la protezione e il restauro dei monumenti dell’ Accademia di architettura dell’URSS, ai

312 CUNEO 1988, 16.

313 CUNEO 1988, 17.

514 Ogni scheda comprende: la denominazione, la datazione, la regione o la provincia; un testo contenente
«elementi di localizzazione, dati storici, descrizione sommaria, riferimenti ai materiali costruttivi, allo stato
di conservazione, e ad eventuali restauri»; una bibliografia; un gruppo di grafici; un gruppo di immagini
(CUNEO 1988, 87).

127



fini della documentazione del patrimonio monumentale locale®!”

. Nei protocolli emanati
durante il Secondo conflitto mondiale, era infatti stata dichiarata la priorita di redigere dei
‘passaporti’ dei monumenti al fine di raccogliere sinteticamente una documentazione
tecnica e soprattutto fotografica degli alzati; 1’incarico di queste campagne di
‘passaportizzazione’ era affidato esclusivamente agli architetti>'6.

Tra il 1962 e il 1965 nelle Repubbliche Socialiste Sovietiche si costituivano le
Societa per la conservazione del patrimonio monumentale’!’, delle societa create su base
volontaria e finalizzate allo studio e alla conservazione del patrimonio monumentale; la
prima ad istituire la Societa fu la Georgia, seguita dall’ Armenia e dall’ Azerbaigian. Se da
un lato I’iniziativa di studiare e preservare il patrimonio monumentale locale ben
dialogava con la volonta politica di Chruscev (1953-1964), deciso a rinsaldare quel
concetto di ‘nazione’ indispensabile per competere nello scacchiere internazionale®'®,
dall’altro lato nel loro carattere ufficioso di istituzioni nate ‘dal basso’ le Societa
intendevano tutelare un patrimonio religioso che per mano dello stesso Chruscev era
sempre piu a rischio!”. Non ¢& forse casuale il fatto che sia proprio il 1963 1’anno in cui
Armen Zarian riceve ’appello a tornare a Erevan per collaborare allo studio del
patrimonio architettonico locale. Zarian fara poi da mediatore per i rapporti ufficiali tra
I’ Accademia delle Scienze e le Universita italiane indispensabili per garantire 1’accesso
all’Armenia sovietica da parte degli studiosi italiani che collaborano alla documentazione
del patrimonio armeno e che si rivelano particolarmente preziosi, non solo per il livello
avanzato dei risultati di rilievo che condividono con i colleghi sovietici, ma anche per

I’opportunita che rappresentano di integrare 1 monumenti compresi nei confini sovietici

con quelli dislocati tra Iran e Turchia.

315 DESCHEPPER 2019, 200, nota 19.

316 DESCHEPPER 2019, 200-202.

517 DUNLOP 1983, 66-68.

518 A parte una primissima collaborazione con Vahramian e il costante contatto con Zarian, rapporti
scientifici erano stati stretti con gli studiosi dell’Accademia delle Scienze di Erevan; gia si ¢ parlato
dell’apprezzamento di Cuneo per ’approccio sviluppato dagli studiosi sovietici. Sul sistema culturale in
Armenia negli anni Sessanta, vedi BAYADYAN 2007.

319 DuNLOP 1983, 67.

128



3. Alpago Novello: le scelte metodologiche e linee di ricerca tra Milano e

Venezia

Si ¢ gia accennato a come I’architetto bellunese Adriano Alpago Novello sia
giunto allo studio dell’architettura medievale armena e a come le campagne di studio e le
attivita del Centro Studi e Documentazione della Cultura Armena si siano susseguite tra
gli anni Sessanta e Novanta. Studi recenti hanno ripercorso le tappe della sua attivita
ricostruendone un profilo biografico dettagliato e portando nuova luce anche su progetti
rimasti inediti®?’.

Cosi come gli studiosi romani, anche il gruppo con sede a Milano inaugura la
stagione di studi mostrando al grande pubblico le immagini catturate durante le missioni:
il 27 ottobre del 1968 nella Sala Napoleonica dell’ Accademia di Brera apriva la mostra
fotografica Architettura armena. IV — XVIII secolo, curata da Alpago Novello in
collaborazione con Manoukian, Kasangian e Vahramian [figg. 31-34]. L architetto Carlo
Perogalli, responsabile della prima prolusione d’inaugurazione alla mostra, fin dalle
prime righe del suo discorso loda quell’atteggiamento di apertura a Oriente da parte del
gruppo di lavoro milanese, sottolineando la novitd di un interesse oltre confine,
soprattutto se pensato nel solco dell’‘orgoglioso’ ambiente accademico Italiano; Perogalli
presenta 1’unicita di quest’iniziativa quale chiaro segnale del nuovo clima di studi
contemporaneo, lontano ormai dallo scontro critico tra romanita e orientalismo che aveva
segnato la prima meta del Novecento, ed esemplificativo del nuovo approccio da parte
degli studiosi europei nei confronti delle civilta medio-orientali. Proprio 1’idea del
confronto tra I’architettura armena e quella medievale e rinascimentale italiana, motivo
tanto delicato per via dell’immediato rimando a Strzygowski, quanto costante quando si
parla di architettura armena, viene declinata da Perogalli quale interessante esercizio di
metodo da condurre in modo equilibrato e paritario®?!, tentando cio¢ di rifuggire quella

tendenza diffusa ad «anteporre il patrimonio italiano al ricchissimo consorzio dell’arte

520 Per la biografia vedi i contributi nella raccolta intitolata Alpaghian, in particolare: ALPAGO NOVELLO
2005; CASNATI 2005; HARUTJUNJAN 2005; HASRAT YAN 2005; ZEKIYAN 2005. Per i contributi pit recenti
sull’attivita di Alpago Novello, vedi: RICCIONI 2020; DA CORTA 2022. Da Corta in particolare ripercorre
nel dettaglio la biografia di Alpago Novello e gli sviluppi di un progetto di studio rimasto inedito sui
battisteri medievali in Siria.

521 Egli stesso sperimentera un metodo ‘orizzontale’ comparativo tra Oriente e Occidente ricercando
analogie e diversita tra i caravanserragli selgiuchidi della Cappadocia e le abbazie cistercensi francesi, vedi
PEROGALLI 1979, 84.

129



d’ogni tempo e luogo»’?2. 1l clima di autocritica che caratterizza il Politecnico in quegli
anni, si estende anche al di fuori delle aule dell’Universita e svolge un ruolo non
secondario anche in occasione della mostra Architettura armena; il dibattito sul rapporto
tra Oriente e Occidente in storia dell’arte si era risolto con derive ideologiche non solo
tra gli orientalisti, ma anche tra gli studiosi romanisti, percio per poter trattare dell’arte
d’Oriente 1’accademia italiana doveva in primis ritrattare quelle posizioni di superiorita
estetica e culturale che avevano alimentato la narrativa di un rapporto impari tra Oriente
e Occidente. Il discorso di Perogalli si conclude con un invito, quasi scontato tra gli
architetti del trentennio postbellico, alla riscoperta dell’antico come nutrimento per la
modernita. La coscienza storica e la conoscenza critica del patrimonio in funzione di una
creazione consapevole del presente erano gli argomenti principe del dibattito
architettonico nella seconda meta del Novecento, e Perogalli, in qualita di teorico del
restauro, aveva ben chiara 1’esigenza di uno sguardo indagatore sul passato al fine di
realizzare interventi architettonici di restauro ‘creativi’ sia in termini materiali, che
spirituali*?}. Perogalli si rivolge con queste parole agli studenti, a quei giovani della
facolta di architettura, secondo Manoukian «piu portati allo studio dell’estetica marxista
che al rilievo dei monumenti» e i soli a poter comprendere in foto quel dibattito
accademico contemporaneo volto alla conoscenza dell’architettura come «parte
integrante della vicenda umana»”?*, che quindi necessita di essere rivissuta per essere
capita, e non solamente contemplata. L’invito, rivolto agli studenti nella Sala Napoleonica
dell’Accademia di Brera, non mira quindi a un’analisi tecnico-scientifica degli alzati —
che il materiale presentato non avrebbe comunque permesso di condurre — € nemmeno a
un’osservazione nostalgica del passato, piuttosto a una personale lettura critica della
storia, perfettamente in linea con il generale clima ‘positivista’ milanese’?. Le parole
utilizzate dagli stessi curatori nella seconda di copertina del catalogo riconfermano la

prospettiva tracciata nella prolusione di Perogalli, introducendo fin da questa prima

322 Le citazioni sono tratte direttamente dal materiale d’archivio del CSDCA. PEROGALLI, Prolusione di
inaugurazione, Milano, Accademia di Brera, 27 ottobre 1968. Archivio CSDCA, faldone MAA.

323 BELLINI 1993, 57.

324 PACE 1970, 11.

325 Cfr. LANGE 1993.

130



iniziativa un approccio sensibilmente differente rispetto a quello adottato dai colleghi
attivi a Roma’%$,

Il catalogo della mostra®®’, a differenza dell’omonimo della coeva mostra
romana®?®, non diventera un punto di riferimento per la letteratura a seguire, ma questo
fattore non deve stimolare una svalutazione contenutistica del progetto espositivo. Con
I’approccio semplice e diretto che contraddistingue i contenuti della pubblicazione,
vengono brevemente chiarite le questioni che furono alla base dell’avvio delle missioni
di studio in Armenia e viene motivata la rilevanza di questo tipo di indagine all’interno
del panorama scientifico: il gruppo intendeva concretizzare, in termini di ricerca, il
superamento della diatriba storiografica Oriente-Roma che aveva segnato i primi decenni
del secolo; colmare una lacuna negli studi sull’arte medievale, alimentata sia dalla
difficolta pratica dell’analisi dei monumenti direttamente in situ, sia da semplificazioni
accademiche che relegavano la tradizione armena a una sfaccettatura provinciale dell’arte
bizantina; valorizzare un patrimonio che, seppur rappresentasse un importante ponte tra
culture, era oggetto di incurie e svalutazioni. Obiettivo comune era quello di curare
ciascuno di questi punti con un approccio internazionale, senza limitare quindi la
storiografia né all’autoreferenzialita sovietica né alle carenze di quella europea, ma
procedendo con un confronto tra quella armena e non, e con prospettive di ricerca
pluricentriche: la ricerca in ambito architettonico e storico-artistico non deve essere
meramente bibliografica e manualistica, ma ¢ logicamente connessa anche alla
conoscenza diretta del territorio, della storia, della religione e del contesto culturale di

riferimento.

526 (L architettura armena nei primi decenni del secolo ¢ stata al centro di una vivace polemica tra le teorie

‘orientaliste’ dello Strzygowski e quelle ‘occidentali-romane’ di Rivoira, a proposito dell’origine
dell’architettura medievale. Superato da tempo il dilemma Oriente-Roma, resta innegabile la posizione di
ponte che all’ Armenia compete per la sua stessa posizione geografica e per le vicende storiche» Architettura
armena, 1975, prima di copertina.

527 1edizione italiana del catalogo che ho potuto consultare ¢ quella realizzata per I’allestimento presso la
Galleria d’Arte Moderna di Torino (16 aprile-16 maggio 1975). Il catalogo nel formato (21 x 21 cm oppure
11 x 21 cm) e nell’apparato descrittivo e fotografico doveva essere estremamente accessibile, utile per un
inquadramento generale del fenomeno e per fissare alcune conoscenze acquisibili rapidamente dal
visitatore. Il potenziale di questo strumento stava proprio nell’essere utile, ma non indispensabile alla
fruizione della mostra. Herman Vahramian curo la parte grafica dei progetti del CSDCA, facendo cosi
collimare il lavoro di grafico con un processo personale di indagine identitaria e artistica, vedi MANOUKIAN
2014, 257-258.

528 BRECCIA FRATADOCCHI — COSTA — CUNEO 1968.

131



Non si tratta quindi di uno studio romantico o folkloristico, teso a presentare un

argomento poco noto, ma della necessita di esplorare a fondo un ambito culturale che

rappresenta un elemento di cerniera tra le civilta medio-orientali e quella europea.>?’

Il tema dell’ Armenia come ponte tra culture, in quanto il paese si ¢ sempre posto
— come qualsiasi altra cultura — in uno stato di continuo scambio reciproco, viene ribadito
in pil occasioni, senza mai cadere in apologie filo-romaniche o filo-gotiche®*’.
Mantenendo con la tradizione di studi italiana I’interesse al dato comparativo, Alpago
Novello si allontana pero dall’altrettanto caro concetto di ‘influenza’:
Oggi, piu che insistere sulla ricerca di possibili (pur in parte sorprendenti)

anticipazioni ed analogie di tipo formale dell’architettura armena rispetto a quella

medievale europea, pare piu esatto allargare il campo superando la semplice analisi

tipologica o cronologica indagando i rapporti architettura/ambiente.>!

Simili riflessioni di natura metodologica si leggono anche nelle dichiarazioni di
intenti rilasciate alla stampa da Kasangian, Manoukian e Vahramian, che condividono la
visione di Alpago Novello, ma inevitabilmente guardano all’ Armenia dall’angolazione di
chi ha un legame piu profondo con quella cultura.

Harutiun Kasangian, nato a Tbilisi nel 1909 e formatosi in Italia, tornera in
Armenia per la prima volta dopo I’infanzia, proprio in occasione di quella missione di
studio del 1967. Comprendiamo dunque come I’entusiasmo di quella proposta fattagli da
Alpago Novello nel 1965 non fosse dettato solamente da un mero interesse ingegneristico

e quindi statico-costruttivo e da una genuina convinzione di un valore estetico unico

529 ALPAGO NOVELLO, Discorso di inaugurazione, Buenos Aires, Museo Nacional de Bellas Artes, 15
marzo 1970. Archivio CSDCA, faldone MAA.

330 «Coloro che si sono occupati dell’argomento durante i primi anni del secolo hanno considerato questo
studio la fonte fondamentale delle esperienze che si succedono nel medio evo occidentale. Oggi queste
teorie sono state ridimensionate alle giuste proporzioni ma occorre sottolineare che, I’Armenia ¢ stata un
ponte tra Oriente e Occidente e i contatti e gli scambi sono piu di quanti si possa pensare» (ALPAGO
NOVELLO, Discorso di inaugurazione, Lyon, Palais Saint Jean, 3 ottobre1980. Archivio CSDCA, faldone
MAA).

«Quest’arte, contrariamente a un’opinione sovente sostenuta, ¢ stata influenzata dall’esterno e ha a sua
volta influenzato le nazioni esterne. E eccessivo spiegare I’arte armena come sviluppo dell’arte bizantina o
ancora di quella romanica o gotica. E meglio concentrarsi sull’essenza stessa di quest’arte» J.P. MAHE,
Prolusione per la presentazione del catalogo della mostra presso il Musée Arménien de France di Parigi.
Archivio CSDCA, faldone MAA).

331 ALPAGO NOVELLO, Discorso di inaugurazione, Buenos Aires, Museo Nacional de Bellas Artes, 15
marzo 1970. Archivio CSDCA, faldone MAA.

132



dell’architettura armena>3?

, ma anche da un inscindibile legame affettivo con il territorio.
Tale legame era condiviso con il collega Armen Manoukian, che dopo un primo viaggio
in Armenia nel 1962, in occasione dei restauri della chiesa di Surb Hrip‘sime, iniziera a
collaborare a Roma con Paolo Cuneo ¢ Tommaso Breccia Fratadocchi a un progetto di

33 Gia nel 1963 si trasferira a

studio sistematico del patrimonio architettonico armeno
Milano, dove, da 1i a qualche anno, trovera nuova occasione di tornare a Ejmiacin e di
proseguire il progetto avviato a Roma, con un nuovo gruppo di lavoro e un nuovo
approccio alla materia. Come dichiarato in occasione della mostra, Manoukian ¢ i suoi
colleghi non avevano intenzione di fare archeologia, ma di rivivere quell’architettura®*.
C’¢ quindi uno scarto metodologico importante tra una mera misurazione matematica
della materia — nel caso specifico delle piante e degli alzati delle chiese armene — e la
capacita e la volonta di cogliere I’anima della materia attraverso la conoscenza di quelle
‘storie parallele’ che I’hanno modellata; in questa dichiarazione di intenti ¢’¢ una presa
di posizione nei confronti di una storiografia che si occupi solo di misurare i ‘prodotti’,
prescindendo dalla tradizione e dallo spirito che li attraversa. Manoukian, pur convinto
della necessita di applicare questo approccio all’architettura armena, conclude che chi
puo cogliere in modo autentico il valore di questi spazi ¢ solo «chi ancora ne fruisce
all’interno del culto», poiché anche chi come lui li rivive dopo la diaspora ¢
irrimediabilmente affetto da una lacerazione con la terra d’origine e di conseguenza tende
a quella generale stereotipia®*.

Manoukian sostiene uno studio dell’architettura armena interdisciplinare e che
non si limiti ad analisi di natura formalista-tipologiche; allo stesso tempo € convinto che
qualsiasi studio sara sempre lacunoso in mancanza di un’autentica appartenenza
identitaria e spirituale al territorio. Il problema della comprensione del patrimonio armeno
sollevato da Manoukian, si ritrova negli scritti di Vahramian sotto forma di impossibilita
di comunicazione del patrimonio stesso: con un tono ben piu cinico del collega,

Vahramian definisce 1 tentativi di esposizione e comunicazione dell’arte e della cultura

332 KASANGIAN 1996, 125.

333 MANOUKIAN 2014, 235-236.

334 Questo asserto si ritrova in diverse versioni del discorso inaugurale alla mostra, come anche in ALPAGO
NOVELLO 19864, 7.

335 VAHRAMIAN 2009, 29-31.

133



armena come delle «manifestazioni ad un’esorcizzazione dell’ignoto»**®, che ¢ ‘ignoto’
in quanto incomprensibile e quindi incomunicabile. L’artista si dichiara amareggiato dal
disinteresse generale o dall’interesse superficiale nei confronti della civilta armena, che ¢
ridotta a mero «prodotto folkloristico ed esotico»®*’. Gli articoli che presentarono la
mostra sulle testate italiane, e che per esempio titolavano “L’arte sconosciuta della bella

Armenia’>3®

, sembrano essere esattamente ci0 a cui allude un Vahramian rassegnato
all’inutilita delle manifestazioni organizzate in Europa sulle espressioni artistico-culturali
armene, date in pasto a un pubblico del tutto inconsapevole®®. Il problema ¢ quindi
duplice: la difficolta di comprensione e di comunicazione del patrimonio armeno da parte
di chi potenzialmente avrebbe gli strumenti per farlo, ma che si scopre inesorabilmente
inadatto al ruolo, e la conseguente impossibilita di comprensione da parte di un pubblico
gia in partenza superficiale e disinteressato. Secondo Manoukian, nonostante questi
limiti, in alcuni casi si sono riscontrate le premesse per una «penetrazione conoscitiva pit
consapevole» e non dettata dalla sterile caccia di primati accademici®*’.

Alpago Novello comprende la complessita del fenomeno e I’esigenza di uno
studio del materiale e dello spirituale racchiuso in quegli ambienti monolitici. L’uomo ¢
I’artefice dello spazio architettonico; di conseguenza, lo studio dell’architettura non puo
prescindere da un approccio umanistico che consideri le esigenze materiali e spirituali
che hanno portato a determinate scelte costruttive. I limiti della ricerca e della
comunicazione del patrimonio armeno, emersi dalle considerazioni di Vahramian e
Manoukian, non potranno trovare dunque piena risoluzione nemmeno nelle positive
iniziative di Alpago Novello. Rileggendo gli scritti di Alpago Novello e analizzando le
scelte espositive fatte, desumiamo pero che il soggetto messo a fuoco nella ricerca e nelle

fotografie dell’architetto bellunese ¢, non tanto 1’Armenia, quanto piu la pietra; quella

336 VAHRAMIAN 1992, 26.

337 VAHRAMIAN 1992, 17.

338 I arte sconosciuta della bella Armenia, La Gazzetta di Parma, 19 marzo 1969.

539 Alla domanda di Ornella Rota sull’utilita delle manifestazioni artistico-culturali organizzate in Europa
per una maggiore conoscenza dei popoli del Medio Oriente, Vahramian risponde: «Nella maggior parte dei
casi no, perché si tratta di rappresentazioni fortemente intrise di richiami religioso-antropologici locali,
presentate in un contesto diverso da quello originario, ad un pubblico generalmente estivo che, il piu delle
volte, ne apprende l’esistenza attraverso poche righe nelle pagine degli spettacoli di un quotidiano»
(VAHRAMIAN 1992, 26).

340 VAHRAMIAN 2009, 30.

134



pietra che, attraverso una ragionata manipolazione umana, diventa spazio vissuto>*!. Lo
studio dell’architettura ¢ per Alpago Novello il pretesto per capire 'uomo e la sua
comunitd; quasi casualmente si ¢ trovato ad osservare lo spazio che una civilta ha
modellato tra le pietre d’ Armenia, ma avrebbe potuto porsi in osservazione «ovunque»’*.
Le immagini selezionate per la mostra viaggiarono in piu di trenta citta e attraverso tre
continenti, per arrivare infine a Erevan nel 1996. Le scelte compiute in occasione
dell’esposizione si rivelano essere un buon paradigma dell’intera attivita di Alpago
Novello e del suo gruppo sia in termini di contenuto, che di forma>**, e demarcano anche

le differenze rispetto al progetto di ricerca guidato da de Francovich>*.

I due progetti nati sotto la guida di Armen Zarian guardano all’architettura armena
attraverso due lenti totalmente differenti. Rifuggendo dalla redazione di un corpus e
mettendo in dubbio I’approccio evoluzionistico, Alpago Novello apre a considerazioni
che consentono di superare la ‘mera misurazione’ per guardare a tematiche inedite sia per
la storiografia armena, sia per quella attiva fuori dal sistema sovietico. Se secondo Cuneo,
I’architettura armena ¢ collocata in un’Armenia impermeabile dove ¢ possibile
distinguere delle cifre stilistiche fisse e dei moduli architettonici reiterati, al contrario
secondo Alpago Novello ¢ collocata entro confini osmotici ed ¢ pertanto decodificabile

attraverso metodologie di osservazione e di studio applicabili per 1’analisi del paesaggio

34111 concetto di pietra come custode della memoria € archivio dell’umanita ¢ ben espresso nella monografia
dedicata al paese bellunese di Castellavazzo, ALPAGO NOVELLO 1997, 15-28; sulla ‘rupestricita’
dell’architettura armena vedi ALPAGO NOVELLO 1978, XX.

%2 Da uno scritto autobiografico: «Circostanze favorevoli mi hanno portato a specifiche ricerche
nell’Oriente cristiano (ma poteva essere ovunque)» (ALPAGO NOVELLO 2005, 172).

343 1 esposizione contava 155 pannelli (100 x 200 cm) allestiti tramite il sistema tubulare Abstracta per una
lunghezza di 250 metri da disporre su una superficie di almeno 350 m?. Dalla descrizione dell’allestimento
e delle scelte espositive individuate — sistema tubulare, didascalie stringate, catalogo dal formato e dalla
grafica accattivante, scelta del materiale fotografico, musica di sottofondo —, notiamo come tutto sia stato
pensato in funzione di una mostra itinerante e facilmente adattabile a spazi e contesti diversificati e
internazionali.

5% In una nota scritta a mano da Giuseppe Fiocco nella sua copia del catalogo Architettura medievale
armena, oggi consultabile presso la Fondazione Giorgio Cini, si legge il riferimento ad un mancato rispetto
dei patti da parte di de Francovich nei confronti di Alpago Novello. E in effetti logico pensare che i due
gruppi avessero pianificato la condivisione del materiale per realizzare un unico progetto espositivo. Tra le
carte dell’archivio del CSDCA non vi ¢ traccia di materiale che possa confermare I’appunto scritto da
Fiocco, che riporto di seguito: «N.B. Strana mostra fatta di lontano; perché il prof. Geza de Francovich non
fu mai in Armenia, e non so che preparazione abbia la sua “missa dominica” De Maffei. Certo ¢ che doveva
fiancheggiare la seria(?) esposizione dell’arch. dr. Adriano Alpago Novello che v’era stato sul serio, e vi
aveva serimaente lavorato. Si manco cosi ai patti. L Istituto di architettura di Milano fara la sua Mostra in
seguito.»

135



storico di qualsiasi comunitd. Non ¢ da escludersi I’ipotesi che queste due diverse
prospettive siano state indotte da fattori esterni: da un lato la collaborazione di Cuneo per
lo piu con studiosi armeni operanti in patria, all’interno di un sistema culturale di stampo
sovietico, costretto negli anni Sessanta a rapportarsi con I’eredita di Chruscev, dall’altro
la costante condivisione di idee di Alpago Novello con armeni della diaspora>*®, che
grazie all’esperienza di metodologie internazionali e ad uno sguardo ‘esterno’ alla loro
stessa cultura, considerano la comunita armena come un sistema storicamente aperto che

aveva saputo integrare in modo eclettico gli apporti esterni e cederne a sua volta.

%5 Alla collaborazione con Kasangian, Harutunian e Vahramian, succedera poi quella con Zekiyan e
Uluhogian. Anche nel caso di Alpago Novello si mantiene una costante collaborazione con Zarian e con
studiosi attivi in Armenia, che vengono anche coinvolti come co-autori della serie Documenti di
architettura armena.

136



Parte seconda

Analisi di un caso di comparativismo

I. Da Rivoira alla Global Art History

Durante il secolo scorso il discorso comparativo in ambito storico-artistico ha
risentito della generale impostazione gerarchica dei rapporti tra i1 sistemi culturali
nazionali, basata su un diffuso eurocentrismo; tramutatosi in uno strumento di
legittimazione di supremazie e subordinazioni culturali, in epoca postcoloniale il
comparativismo ha perso la sua attendibilita. La terminologia utilizzata dalla letteratura e
I’immagine veicolata attraverso la fotografia hanno condizionato i confronti storico-
artistici in termini gerarchici, inquinando lo strumento comparativo. Il concetto di ‘global
art history’ ha riportato I’interesse su aggiornati approcci comparatistici, che richiedono
la ritrattazione di termini predominanti nella letteratura novecentesca, quali ‘diffusione’,
‘influenza’, ‘periferia’ e della semantica gerarchica di cui sono portatori. Per poter
ridisegnare una geografia dell’arte secondo le contemporanee concezioni di global, world
o0 total history, ¢ necessaria una coscienza storica degli approcci metodologici su cui €
stata costruita la narrazione storiografica fino ad oggi; tali approcci spesso sono dipesi da
schemi gnoseologici formulati dalle scienze sociali.

Studiosi quali Strzygowski e Rivoira, pur nella riconosciuta faziosita nazionalista
dei loro scritti, sono stati considerati tra i precursori di quella che definiamo global art
history proprio per la loro capacita di guardare all’arte oltre confine e il loro tentativo di
ampliare 1’orizzonte critico da un discorso nazionale ad uno internazionale — pressocche
mediterraneo, senza pero rinunciare al tono nazionalista; una concezione gerarchica e
meccanicistica degli scambi stilistici, come quella da loro concepita, non ¢ oggi
scientificamente accettabile. Il caso della storiografia dell’architettura armena in Italia qui
analizzato consente di ripercorrere 1’evoluzione del discorso sul comparativismo, che ha
interessato la storiografia di tutti paesi europei che hanno adattato tale strumento ai fini
di un discorso critico di stampo colonialista. Le considerazioni che seguono consentono
di definire continuita e discontinuita delle proposte di ricerca esplorate nella terza parte

del presente lavoro rispetto agli studi analizzati nel capitolo storiografico.

137



1. Storia dell’architettura armena e i sistemi gnoseologici dell’antropologia

Lo «style byzantiny» di cui scrive de Caumont nel 1833, ¢ lo stile di un’architettura
romana modificata dall’Oriente, percid meglio definibile come greco-romana®*®, che a
partire dall’XI secolo ha influenzato 1’architettura francese>’. Con il termine ‘stile
bizantino’ de Caumont definisce quell’«architecture exotique» da cui provengono le
‘pretese innovazioni’ dell’architettura medievale francese:

Tout en reconnaissant que I’influence byzantine a été puissante sur tous les arts du

moyen age, je ne m’attacherai pas a déterminer la mesure de cette influence ; je vais

simplement décrire I”architecture telle qu’elle se présenta durant le XI¢ siécle.>*®

Se, com’¢ stato constatato®*’

, ¢ in questo saggio di de Caumont che per la prima
volta compare la definizione di uno stile architettonico bizantino, possiamo dire che la
storia dell’architettura dell’Oriente cristiano nella storiografia europea ¢ da sempre alle
dipendenze del concetto di ‘influenza’, costrutto a sua volta attinente al comparativismo.
Lo stile architettonico dell’Armenia storica ha un rapporto simile con il concetto di
‘influenza’: Choisy aveva per primo collocato I’origine dell’architettura cristiana in
Persia prevedendo che una delle tre «courantsy» di propagazione delle idee nate nel Vicino
Oriente, passasse per I’Armenia, divenendo la «courant arménien» che avrebbe
influenzato 1’architettura nordeuropea®’; T oromanian aveva a sua volta fatto proprie le
teorie di Choisy, riproponendole talvolta pedissequamente e proseguendo la narrativa
della diffusione dello stile armeno in Occidente®®'; in seguito, per Strzygowski, che
attinge moltissimo dal lavoro di T‘oromanian e di Choisy, 1’architettura armena
rappresenta la possibilita di dimostrare le dipendenze dell’architettura medievale
dell’Buropa occidentale da quella del Vicino Oriente®>?; similmente Rivoira inserisce
I’ Armenia nella sua storia dell’architettura in termini puramente strumentali*>®. Rivoira

vuole dimostrare che anche I’architettura musulmana deriva da quella romana e, per

346 11 corsivo ¢ di DE CAUMONT 1836, 65.

347 DE CAUMONT 1836, 69.

348 DE CAUMONT 1836, 69.

54 Cfr. SPIESER 2016.

330 CHOISY 1899, vol. 2, 80-88: 84.

351 Qul rapporto tra il lavoro di T*oromanian (1942-1948) e quello di Choisy (1899), vedi MARANCI 2001,
69, 75-76.

532 Cfr. STRZYGOWSKI 1918.

533 Cfr. RIVOIRA 1914,

138



supportare il suo ragionamento induttivo, sfrutta i sincretismi>** dell’architettura armena.
Il metodo dell’ingegnere piemontese ¢ basato sull’interpretazione del dato materiale visto
de visu>>> egli adotta un approccio empirico tale che giunge a surclassare la cronologia
storica e mettere in dubbio le fonti scritte®>®. L’architettura armena si presenta come un
oggetto mancante di cui gli studiosi ricostruiscono la storia attraverso 1’osservazione
incrociata di quei contesti in cui I’oggetto ha lasciato traccia; questo modus operandi &
proprio dell’antropologia®>’, disciplina che si fonda sul metodo comparativo.
L’antropologia di fine Ottocento e inizio Novecento ¢ dettata da due principi: la
possibilita di ricondurre la molteplicita delle culture, ad un’unita totalizzante posta in un
tempo pre-storico; 1’applicabilita del modello biologico e della gerarchizzazione secondo
categorie razziali. La narrativa di Rivoira — cosi come quella di Strzygowski — si muove
proprio sulla falsa riga di questi due dettami: la molteplicita degli stili architettonici
medievali, cristiani ¢ non, ha un'unica origine comune nell’architettura pre-cristiana
dell’ Antica Roma; il rapporto tra questa fonte primaria e le varie derivazioni stilistiche ¢
di filiazione e risponde ad uno spietato sistema eugenetico. Cosi come nella coeva
letteratura sul Tardoantico, che sfruttava la metafora biologica per ridefinire il valore
dello Spdtantike di Riegl>>®, anche Rivoira fa un uso insistente del termine ‘radice’.

Tra i tanti suoi difetti, ’idea di radice ha anche quello di edificare una gerarchia

degli oggetti storiografici. [...] separa infatti il passato vivo da quello morto e oscura il

valore creativo delle esperienze esaurite o fallite.>>

Secondo Rivoira infatti, le correnti «bizantino-ravennate» e «longobardica» fanno
parte di un passato di contaminazioni «barbare» paragonabili a dei rami morti di cui non

rimane traccia, mentre nel romanico prima e nell’architettura rinascimentale dopo, scorre

354 Si pensi alle considerazioni di Rivoira sulle mugarnas, sul gavit' e sulle arcatelle cieche; vedi supra p.
52.

355 Come ¢ stato notato Strzygowski e Rivoira dimostrano un rapporto simile con il dato materiale:
WHARTON 1995, 3-7. Nel caso specifico dell’Armenia la situazione ¢ perd molto differente: Strzygowski
si reca in Armenia, vede e fotografa gli alzati e utilizza il denso materiale fornitogli dall’archeologo T ‘oros
Toramanian; al contrario Rivoira non avra mai un contatto diretto con gli alzati armeni, né con materiale
d’archivio di prima mano.

3% Questa stessa manipolazione delle informazioni ¢ ben leggibile anche in Die Baukunst, vedi MARANCI
2001, 85-97.

35T LABRUSSE 2009, 5.

358 Sul concetto positivo di ‘Spdtantike’ in opposizione a quello negativo di ‘Dekadenz’, vedi GIARDINA
1999, 157-180.

359 GIARDINA 1999, 163.

139



la «corrente lombarday», propriamente «italiana», che da ancora linfa vitale al «tronco
romano»>®°. Proprio la reiterazione di questa metafora botanica denuncia una concezione
genealogica del passato, dove le epoche si succedono in un legame di filiazione dominato
da un severo sistema eugenetico; gli alzati architettonici fanno parte di questo sistema,
dove le strutture piu deboli sono destinate all’oblio, mentre quelle piu forti sono parte di
un passato ancora vitale. Il passo successivo all’adozione della metafora botanica, che ¢
particolarmente esplicita in Rivoira, ¢ 1’applicazione di una tassonomia razziale che
consenta di meglio catalogare le testimonianze materiali oggetto di studio e
conseguentemente collocarle entro una narrativa genealogica. La polarizzazione dei
rispettivi patrimoni nazionali europei che avviene tra la fine dell’Ottocento e 1’inizio del

561

Novecento ¢ ben leggibile nel lavoro di Rivoira™' e risponde a quell’esigenza di

‘etichettare’>%?

propria di chi vuole chiarificare differenze e similitudini reciproche,
nonché individuare le origini di ciascuna componente di un determinato fenomeno. Il
quesito sulle origini, la fede nel progresso e il conseguente evoluzionismo pervasivo, cosi
come la classificazione razziale sono argomentazioni particolarmente presenti nelle
societa europee tra fine Ottocento e inizio Novecento, non stupisce quindi che determinate
strutture di pensiero elaborate dalle scienze sociali siano state assorbite anche dalla critica
d’arte®®,

Procedere secondo un principio biologico significa imporre un tempo lineare che
non rispetta le intermittenze e le variabili del tempo storico e che, in storia dell’arte,
banalizza 1 rapporti tra gli oggetti considerando solamente poche opere prime e le
rispettive repliche®®. Il paragrafo sull’ Armenia redatto da Rivoira ¢ esemplificativo di
questo approccio mutuato dai primi studi antropologici: 1‘architettura armena ¢

individuata come un fenomeno stilistico indipendente con un proprio sviluppo

360 Cfr. RIVOIRA 1907, IX.
61 Vedi in particolare RIVOIRA 1907, che nella distinzione delle differenti ‘scuole nazionaliste’ del
romanico ben riflette la contesa giocatasi in ambito storico-artistico tra Inghilterra, Francia e Germania.
Cfr. BARRALTALTET 1986; BARRAL I ALTET 2004.

52 «A quanto pare, etichettare i nostri simili, specie quando non ci sembrano tanto simili, & una tendenza
diffusa. I1 fatto ¢ che pochi temi colpiscono I’immaginario collettivo e suscitano domande come la nostra
origine e le nostre differenze.» (BARBUJANI 2008, 49).

363 Nella sua biografia intellettuale di Warburg, Gombrich (1994) ben riassume come 1’evoluzionismo
diffuso dei primi decenni del Novecento avesse pervaso anco la sfera culturale, da cui la concezione dello
stile artistico come espressione dello spirito del tempo; su quest’ultimo tema, vedi anche GOMBRICH 1986,
26-32. Per I’analisi del caso di Strzygowski, vedi LABRUSSE 2009.

364 KUBLER 2008, 4-10.

140



genealogico lineare che, sebbene abbia origine da quell’unica fonte totalizzante che ¢
Roma, ha sviluppato una propria essenza e dei caratteri specifici che la identificano; solo
una volta ‘etichettato’, il fenomeno pud essere posto in rapporto comparativo. Nel
momento in cui Strzygowski e Rivoira ampliano le rispettive geografie dell’architettura
diventa necessario per entrambi delineare tassonomie razziali e rapporti genealogici
basati sul puro dato comparativo. Il suggerimento della comparazione viene chiaramente
da Strzygowski che individua molteplici punti di contatto tra 1’architettura ‘italiana’ e
quella ‘armena’®’; Rivoira accetta I’evidenza del contatto, ma mantiene il totale
disaccordo su quale sia quell’unica origine totalizzante*®. L applicazione della metafora
biologica impone una storia dell’architettura verticale lineare, dove esiste un'unica origine
che da vita a tutte le altre forme e dove I'unica forma di relazione tra due culture, pur
discendenti dalla stessa origine, ¢ I’‘influenza’. Non solo nel testo di Rivoira, ma anche
nella letteratura italiana della prima meta del Novecento esaminata, il momento in cui due
correnti stilistiche si incontrano, ovvero il momento ¢ lo spazio in cui avviene una
trasmissione univoca di caratteri, ¢ definita ‘influenza’ e comporta un rapporto di
appropriazione da un lato, e di privazione dall’altro; I’utilizzo del termine ‘influenza’
introduce il rapporto impari che intercorre tra i due termini, e sottintende una relazione di
causa ed effetto a cui la parte pit debole non pud sottrarsi>®’. Come abbiamo visto, proprio
su questo concetto di influenza si ¢ basata la letteratura critica sull’architettura bizantina,
cosi come su quella armena. L’esigenza di ribaltare questa prospettiva ¢ ancora
chiaramente leggibile nell’incipit di Architettura bizantina di Cyril Mango:
“What is the origin of the dome?” and we answered for example, by the statement

“The domes come from Mesopotamia”, as if one were saying “The kangaroo comes from

Australia”. As in the biological sciences, this approach further assumed that types of

buildings underwent a gradual evolution like independent organisms.*®

365 Cfr. VON BERCHEM - BELL - STRZYGOWSKI 1910.

366 Come abbiamo visto, per Strzygowski (1918) ’origine ¢ in Oriente, e pil precisamente in Persia, per
cui ¢ l’arte armena, vera erede di quella corrente, che da un apporto allo sviluppo delle forme del romanico
prima, e del gotico poi; al contrario, per Rivoira (1914) I’origine ¢ in Occidente, e piu precisamente a Roma,
per cui ¢ il saldo tronco dell’arte italiana a dare impulso a determinati caratteri dell’architettura armena.
367 Per una critica del concetto di ‘influenza’ in storia dell’arte, vedi BAXANDALL 1985, 58-62. Per il caso
specifico dei rapporti storico-artistici nel Mediterraneo tra 1’Oriente cristiano e 1’Occidente, vedi Brown:
«relations between east and west, therefore, tend to be treated as so many “releases” of Byzantine
“influence” [...] Nothing has been more conductive to confusion in the study of art and religion in the dark
ages than such an assumption» (1976, 5).

368 MANGO 1986, 9.

141



La classificazione in ‘specie’ e ‘generi’ delle scienze biologiche e sociali, in
architettura corrisponde ad una classificazione tipologica delle piante e degli alzati. Sulla
base di questa classificazione tipologica si applica un’analisi comparativa finalizzata a
riconoscere 1’origine degli elementi che caratterizzano ogni singolo alzato e individuare
piu facilmente il carattere dominante derivato dall’unica fonte primaria, comune a tutti
gli stili. La definizione delle tipologie, cosi come la comparazione tra di esse, avviene su
base meramente formale®®.

Il comparativismo in ambito umanistico difficilmente riesce a sdoganare la
retorica della syncrisis®’°, ovvero di una comparazione finalizzata alla dimostrazione di
un giudizio di qualita precostituito; la visione romanocentrica di Rivoira trova in questo
schema comparativo la formula adatta per strutturare quella narrativa iniziata con Le
origini dell architettura lombarda e conclusasi con L’Architettura romana®’'. Rivoira
dispone gli oggetti del suo studio secondo una geografia determinista e interpreta i
rapporti che intercorrono tra soggetti simili attraverso un approccio che ha molto da
spartire con il diffusionismo®’?, che & a sua volta una forma di syncrisis; le singole
caratteristiche architettoniche sono disposte in base alla loro dipendenza da quell’unica
fonte romana e le similitudini tra gli oggetti sono spiegate esclusivamente tramite processi
di appropriazione e privazione. In un sistema che procede in modo consequenziale e
genealogico, dalla radice alla punta del ramo, ogni similitudine trova spiegazione o
nell’appartenenza ad un’origine comune, oppure in un interscambio diretto tra le parti.

Data questa struttura rigida e consequenziale, ¢ interessante notare come il caso
del confronto tra le Cattedrali di Pisa € Ani obblighi Rivoira a ribaltare i rapporti di causa
ed effetto, trasformando il ramo dell’architettura armena, gia derivante da quell’unica

3

origine romana, nella fonte di influenza del tronco romano’’. Visualizzando

3% Nella fattispecie dei rapporti tra ’architettura armena, quella georgiana, il romanico italiano e il gotico
francese ¢ stato il lavoro del giovane studioso lituano Jurgis Baltrusaitis a dare il maggior contributo in
chiave formalista, vedi BALTRUSAITIS 1936 e BALTRUSAITIS 1929. BaltruSaitis era convinto della
migrazione di iconografie dall’Oriente in Occidente, il suo orientalismo ben si sposa dunque con il contesto
storiografico francese, mentre viene difficilmente recepito dagli studi sull’architettura armena coevi in
Italia; I’articolo di de Francovich (1937), visto il modo pedissequo con cui lo studioso ripropone i confronti
proposti da BaltruSaitis riguardo i rapporti tra le decorazioni architettoniche armene e georgiane e quelle
del romanico in Italia, sembra fare eccezione.

370 ELSNER 2017, 2, 14 nota 3.

ST Cfr. rispettivamente RIVOIRA 1901; RIVOIRA 1921.

572 Sull’applicazione della teoria antropologica del diffusionismo in storia dell’arte, vedi ELSNER 2017.
373 RIVOIRA 1914, 229.

142



graficamente lo sviluppo della narrativa di Rivoira [fig. 35] — che nella sua struttura non

si discosta di molto da quella di Strzygowski®’*

— risultano ancor piu chiare le limitazioni
imposte da questa concezione, che obbligano lo stesso Rivoira ad evadere dallo schema
prescritto, per invertire il rapporto tra il ramo armeno e il tronco romano: in quest’unico
caso ¢ il ramo che influenza il tronco, € non viceversa.

Una geografia e una storia dell’arte predeterminate e deterministe non convincono
invece Pietro Toesca, che in Il Medioevo, libera le sue proposte comparative tra
architettura medievale italiana e armena dalla rigidita dell’approccio di Rivoira:

precedono negli edifizi armeni le forme romaniche con somiglianze tali da doverle

attribuire ad influssi della cultura armena, facilmente diffusi nel Mediterraneo, quantunque

non si possa sempre escludere che siano derivate da sviluppo parallelo di motivi antichi

sparsi per tutto.’’

Toesca introduce in nota un’importante novita alla questione dei rapporti tra
Oriente e Occidente e considera la possibilita che le somiglianze non siano né dovute al
rapporto di dipendenza da un genitore comune, né da un contatto diretto: I’Armenia ha
conosciuto il mondo classico greco-romano ed ¢ stato il primo popolo ad adottare il culto
cristiano, percid parte dei ‘motivi antichi’ della tradizione armena sono condivisi con il
resto del Mediterraneo, che ne riconosce immediatamente le forme. Il riferimento
all’Armenia ¢ un dettaglio nell’opera enciclopedica di Toesca, ma nelle poche righe
dedicate all’architettura armena si legge tutto il suo ‘moderato orientalismo’, che consiste
in un tentativo di sottrazione del suo discorso dalla retorica della syncrisis per tentare una
comparazione egualitaria tra linguaggi visivi che fanno parte della stessa storia
universale’’®. Come abbiamo visto, I’universalismo del poeta Nazariantz era stato
pubblicamente condannato, mentre quello di Toesca viene relegato in nota. L’architettura
armena monolitica di Rosi chiusa nel suo vortice identitario centripeto e I’altrettanto
conservativa di Galassi, Bettini e Golzio’”’, su cui sarebbero ancora perfettamente
leggibili 1 segni della ‘romanitd’, testimoniano la difficolta nell’uscire dalla logica del
diffusionismo, concepibile solamente in una storia dell’architettura che si sviluppa

secondo una genealogia lineare.

574 Per il diffusionismo in Strzygowski, vedi MARANCI 2011, 119-158.

375 TOESCA 1927, 497-498 nota 11.

376 TOESCA 1927, 3.

77 Cft. rispettivamente ROSI 1929; GALASSI 1929; BETTINI 1937; GoLzI0 1939.

143



Queste strutture epistemologiche accomunano la storiografia delle nazioni
coinvolte nelle imprese coloniali e nel primo conflitto mondiale. Il comparativismo ¢ la
struttura che durante la prima meta del Novecento consente di ampliare la geografia delle
discipline umanistiche, ma la cornice bellica, eurocentrica e colonialista in cui gli studi
prendono forma affetta irrimediabilmente la potenziale inclusivita egualitaria di uno
studio comparativo. Non a caso, ¢ proprio in questa stessa contingenza storica che un
ristretto gruppo di studiosi prende consapevolezza della necessita di rivedere il metodo
comparativo che, potenzialmente adatto a studi umanistici transfrontalieri, ¢ stato ridotto
ad uno strumento di supporto del suprematismo razziale europeo>’®.

Verso la fine degli anni Venti a Strasburgo, Marc Bloch (1886-1944) e Lucien
Febvre (1878-1956) elaborano quello che verra riconosciuto come il manifesto della
storia comparata®’’; ¢ il 1928 quando ad Oslo, Bloch presenta Pour une histoire comparée
des sociétés européennes, una dettagliata panoramica delle potenzialita che il metodo
offre per I’avanzamento delle discipline storiche e i passaggi a cui lo storico si deve
attenere per ottenere un risultato scientificamente affidabile. L’invito di Bloch ¢ a
reintrodurre uno studio attento delle fonti, a ponderare le scelte lessicali, a integrare la
ricerca con la bibliografia internazionale e ad aprirsi ad uno scambio con le altre discipline
sociali; prima di procedere in questa direzione ¢ indispensabile perd che ci sia la chiara
volonta politica di ottenere il risultato principale che questo strumento puo fornire alle
scienze umanistiche, ovvero individuare I’originalita di ciascuna cultura attraverso una
conoscenza reciproca su basi egualitarie:

En un mot, cessons, si vous le voulez bien, de causer éternellement d’histoire
nationale a histoire nationale, sans nous comprendre. Un dialogue entre des sourds, dont

chacun répond tout de travers aux questions de 1’autre, c’est un vieil artifice de comédie,

bien fait pour soulever les rires d’un public prompt a la joie ; mais ce n’est pas un exercice

intellectuel bien recommandable.>®°

378 DACOSTA KAUFMANN — DOSSIN — JOYEUX-PRUNEL 2015, 4-7.

57 BLOCH 1928, 50. Come noto Bloch e Febvre fondarono a Strasburgo la cosiddetta ¢ Ecole des Annales’
che diede una forte spinta progressista agli studi storici, basando il loro metodo in primis su un approccio
interdisciplinare, vedi BURKE 1990, 6-31.

380 BLOoCH 1928, 49-50.

144



2. Le geografie dell’architettura armena

La geografia ¢ un potente strumento di classificazione utilizzato anche in ambito
storico-artistico, dove si integrano le mappe politiche con un sistema di segni che
permette principalmente di tracciare I’itinerario di oggetti o di stili, enfatizzare o
cancellare i rapporti tra culture, e suddividere un nucleo di testimonianze materiali in base

alla localizzazione fisica e politica®!.

La geografia politica dell’Armenia ¢
particolarmente complessa per via dei molti stravolgimenti storici che si sono succeduti
dal Medioevo all’eta contemporanea; la difficolta di figurazione di confini politici stabili
€ unanimemente riconosciuti comporta una maggiore facilita nel disegno di geografie
sempre nuove.

Durante la prima meta del Novecento gli studiosi italiani non utilizzano mappe
geografiche di complemento alla descrizione dell’architettura armena, ma creano
geografie deterministiche solamente testuali, e quindi piu effimere e di difficile
comprensione rispetto a quanto sperimentato da Choisy; con il semplice tracciamento di
linee direzionate secondo le traiettorie che avrebbero percorso gli stili architettonici,
Choisy aveva manipolato una mappa — gia per sua natura selettiva e interpretativa — delle
coste del Mediterraneo®®? [fig. 3]. Le mappe disegnate da Choisy avevano ben
rappresentato il determinismo di una storia dell’architettura che si sviluppa secondo una
genealogia lineare [fig. 4], non riproponibile perd da parte della storiografia italiana a
causa della chiara rappresentazione grafica di un rapporto di dipendenza di Roma
dall’Oriente. La mancanza di un riferimento geografico preciso sembra aver reso piu

583 che

semplice la teorizzazione e la trasmissione di geografie testuali nomotetiche
collocano 1’Armenia vicino a Roma e lontano da Bisanzio, oppure, piu raramente,
I’Armenia come parte integrante di Bisanzio; queste geografie, che abbiamo definito

‘teoretiche’, oltra a posizionare in modo distopico 1 tre poli presi in considerazione,

381 Cfr. in particolare ROGOFF 2000; Rogoff analizza il ruolo della geografia nel contesto delle arti visive,
considerando il principio generale secondo cui: «Geography is at the same time a concept, a sign system,
and an order of knoweldge estabilished at the centers of power» (20).

382 CHOISY 1899, 84.

383 «A form of study that emphasizes spatial regularities and patterns. It has often been associated with
attempts to derive laws and predict patterns — thus to find rules that if x and y occur together z will happen»
(CRANG 1998, 192).

145



guardano all’Armenia da una prospettiva eurocentrica, dimenticando la prossimita alla
Georgia, alla Siria e alla Persia, con cui la cultura armena ha interagito fin dall’antichita.

Bisognera aspettare il catalogo della mostra di Roma del 1969°%

per avere un
saggio sull’architettura armena corredato da una carta geografica; la mappa proposta
consente di localizzare topograficamente 1’ Armenia e i monumenti dell’ Armenia storica
che erano stati indagati dal gruppo di lavoro diretto da de Francovich durante le prime
missioni di studio. Il gruppo sceglie di pubblicare una mappa politica secondo 1 confini
contemporanei [fig. 36]: 1 simboli rossi e verdi localizzano alzati databili tra il IV e il XIV
secolo; le linee tratteggiate restituiscono la geografia politica degli anni Sessanta al
confine tra I’'Unione Sovietica, la Turchia e la Persia; 1’area viene perd definita come la
«parte piu elevata dell’Asia anteriore»’®®, riferimento geografico solitamente utilizzato
per mettere in evidenza i rapporti tra la civilta urartea e quelle mesopotamiche antiche.
Ne risulta una mappa che poco racconta della geografia dell’ Armenia in epoca medievale,
ma che dimostra la continuita abitativa di uno stesso popolo in quell’area del Vicino
Oriente compresa indicativamente tra il lago di Sevan, di Van e di Ourmiah: i confini
dell’Armenia storica non sono segnalati, ma si deduce che dall’epoca delle civilta
dell’ Asia anteriore antica, fino alla costituzione delle Repubbliche Socialiste Sovietiche,
il popolo armeno ha abitato questa regione che si estende dall’estremita orientale
dell’ Anatolia fino alle pendici del Caucaso. Quella qui proposta ¢ quindi una geografia

58 che si propone di collocare topograficamente 1’area insediativa del popolo

idiografica
armeno dal IV al XIV secolo, e poi fino ai giorni nostri; gli studiosi italiani, che
lavorarono a stretto contatto con 1 ricercatori dell’Accademia delle Scienze di Erevan,
ripropongono quindi quell’approccio etnocentrico proprio della storiografia armena, che
da sempre aveva scritto una ‘storia del popolo armeno’>®’.

Nel volume Architettura armena del 1988, il numero di siti segnalati si infittisce,

la scala della mappa diminuisce, ma il raggio geografico di interesse e 1 confini geopolitici

58 BRECCIA FRATADOCCHI — CUNEO — MONTI 1969.

385 BRECCIA FRATADOCCHI— CUNEO — MONTI 1969, 11.

386 «In terms of geography it has been associated with studies that enphasise places as unique assemblages
where diverse processes and factors come together. [...] literally writing of the particular local
circumstances» (CRANG 1998, 192).

587 Le raccolte di fonti storiche e i testi critici di riferimento per gli specialisti di discipline storiche sono le
molteplici Storia del popolo armeno, per cui vedi DEDEYAN 2002, 19-21: 19. L’approccio etnocentrico alla
materia ¢ stato gia evidenziato in BLESSING — GOSHGARIAN 2017b, 8.

146



958 Quella redatta da Cuneo & una mappa utile per una

sono gli stessi del 196
localizzazione dei siti, le cui schede nel testo si succedono in base alla dislocazione tra
Repubblica Islamica d’Iran, Repubblica di Turchia, Repubblica Socialista Sovietica di
Azerbaigian e Repubblica Socialista Sovietica di Armenia [fig. 37]; all’interno di queste
quattro sezioni i siti sono numerati in successione in base alle loro coordinate geografiche.
La mappa non permette quindi né di collocare gli alzati in prospettiva storica, né di
rapportarli alla morfologia fisica del territorio, ma traccia una geografia localizzata®® del
popolo armeno. Ne risulta quindi uno strumento di figurazione quantitativa di un
patrimonio individuato su base etnica.

Le quattrocento sessantuno schede che descrivono ciascun alzato localizzato sulla
mappa seguono una numerazione progressiva assegnata in funzione dei confini politici
contemporanei e delle coordinate geografiche di ciascun alzato. Il materiale accumulato
in circa vent’anni di campagne di studio viene riorganizzato da Maria Adelaide Lala
Comneno e Paolo Cuneo, che redigono le singole schede restituendo un profilo tipologico
degli alzati corredato da piante e fotografie. Il secondo volume di Architettura armena
ben esemplifica 1’utilizzo di queste schedature: gli autori raggruppano le piante, i volumi
esterni, gli spazi interni, gli elementi architettonici, le decorazioni figurate e geometriche
e le decorazioni architettoniche su base tipologica ottenendo delle tavole sinottiche®®® che
consentono di comparare le similitudini tra gli elementi architettonici e quelli decorativi
del patrimonio monumentale del popolo armeno, cosi da dimostrare:

il bisogno [dell’Armenia] di ripiegarsi su sé stessa, non di rado per garantire la

propria sopravvivenza e la propria identita culturale, e quindi la necessita di ricercare di

atteggiamenti di pensiero e tendenze artistiche fondamentalmente improntate a radici

puramente autoctone.>”!

Questo esercizio radica la visione di un’architettura armena isolata nelle sue
caratteristiche stilistico-costruttive, estranea ai cambiamenti storico-sociali e ai contatti
con le culture limitrofe, ma coerente nelle forme della sua architettura tra IV e XIV secolo.

La mappa consegna al lettore un impressionante dato quantitativo, mentre le tavole

388 Vedi “Carta di localizzazione dei monumenti € dei siti” in CUNEO 1988.

89 La mappatura condotta a partire dagli anni Sessanta non ¢ infatti esaustiva: si concentra sulla zona
dell’ Armenia sovietica, pit che nell’area dell’ Anatolia e non prende in considerazione la Cilicia.

590 La prima parte del secondo tomo prevede due capitoli dedicati alle tavole sinottiche: “Sinottici tipologici
delle piante” e “Sinottici iconografici”. Vedi CUNEO 1988, vol. 2, 709-832.

1 CUNEO 1988, 17.

147



sinottiche, partendo dalla molteplicita delle informazioni fornite attraverso le schede,
ristabiliscono una narrativa unitaria tra alzati con cronologie differenti e dislocati in
diverse regioni dell’ Armenia storica; cosi com’era stato per i paesi europei nelle rispettive
stagioni unitarie, un denso patrimonio uniforme ¢ il punto di partenza indispensabile per
compilare il patrimonio nazionale della Repubblica Socialista Sovietica d’Armenia. Le
mappe del patrimonio monumentale dell’ Armenia sovietica e della Georgia sovietica [fig.
38], pur nella loro estetica totalmente votata alla propaganda nazionalista, danno nel
complesso delle informazioni molto simili a quelle redatte dagli studiosi italiani: la
densita del numero dei siti, la riconoscibilita di uno stile propriamente nazionale delle
chiese e, eccetto alcuni monumenti sottratti dai confini sovietici, la concentrazione dei
monumenti all’interno dei confini armeni e georgiani contemporanei.

Una volta ottenuta una mappatura esaustiva che tenga conto del solo patrimonio
propriamente armeno, occorre classificarlo ulteriormente:

¢ possibile d’altra parte riconoscere diversi modi di interpretare, aggregare e

realizzare le matrici comuni, che sembrano ricorrere con maggior frequenza in questa e in

quella regione, configurando le caratteristiche di alcune ‘scuole’ o ‘tendenze’,

analogamente a quanto si verifica nei singoli paesi dell’Occidente europeo.’”?

Questo processo di progressiva circoscrizione del campo d’indagine si risolve in
una frammentazione del territorio in ‘scuole’ regionali [fig. 39] che avrebbero sviluppato
simili tendenze stilistiche, talvolta determinate da specifiche richieste politico-
amministrative, talaltra sviluppatesi in funzione di specifiche caratteristiche
paesaggistiche>®?. 1 criteri non sono univoci e lo stesso Cuneo ammette che il termine

594

‘scuola’ puo essere fuorviante”” poiché non sussistono dati sufficienti per comprovare

I’ipotesi della presenza di maestranze operanti in ciascuna delle aree individuate, che a

392 CUNEO 1978, 89.

593 Cfr. CUNEO 1978. Nel caso specifico dello Sirak, Cuneo individua poi una scuola facente capo
all’architettura della capitale Ani, cfr. CUNEO 1977a; CUNEO 1979.

5% Vedi il commento di Grabar all’utilizzo di questo termine da parte di Cuneo: «Il serait cartaient
préférable de faire observer la présence autour d’Ani, de nombreux édifices fondés a 1’époque [...] et qui,
a ce titre, attirait les travaux d’architecture vers elle et sa région» (1981, 188). Nella sua recensione a questa
stessa pubblicazione, Djobaze critica invece la mancata considerazione da parte di Cuneo all’architettura
della Georgia, con particolare riferimento all’architettura del Tao Klarjeti, vedi DJOBADZE 1980; questa
regione (Tayk® in armeno e Tao Klarjet'i in georgiano) che si estende all’estremitd nord orientale
dell’ Anatolia verra in effetti omessa da Cuneo, non per dimenticanza, ma «per semplicita» (CUNEO 1978,
93 nota 15).

148



loro volta corrispondono alle regioni storiche dell’Armenia®®>. Fino ad allora i confini
amministrativi delle regioni storiche dell’ Armenia, erano stati utilizzati per circoscrivere
aree di studio, e per progetti editoriali quali la collezione dei Monumenti storici
dell’Armenia sovietica®®®; il termine ‘scuola’ era comparso solamente in una
pubblicazione, per definire lo stile architettonico della regione del Syunik*>*’. Viste le
riserve espresse dallo stesso Cuneo, tale approccio sembra fungere piu da strumento
tassonomico utile a destreggiarsi tra I’importante mole quantitativa di alzati schedati e la
narrativa — gia della storiografia sovietica — di uno sviluppo genealogico ed
evoluzionistico lineare dal IV al XIV secolo. In un unico caso Cuneo applica con
convinzione il termine ‘scuola’: lo stile della ‘scuola di Ani’.

Con ‘scuola di Ani’, Cuneo intende indicare 1’architettura della cosiddetta
«Rinascenza armenay, che ha il suo centro propulsore nella capitale di Ani e prevede «una
fase di avvioy tra il IX e I’XI secolo e una «fase di crescita e sviluppo» dal XII al XIV
secolo; secondo la descrizione proposta da Cuneo, 1’architettura monumentale di Ani ¢ il
simbolo di «una civilta urbana di alto livello scientifico e artistico», che gode di una
rifondata «unita nazionale» e che «interpreta modelli arcaici con severita e semplicita» e
al contempo elabora «sofisticati sistemi geometrici»*®. Ani raggiunge un momento di
«ineguagliato splendore» durante il regno di Gagik I Bagratuni regnante «a cavallo
dell’anno Mille»*”; le caratteristiche dell’architettura monumentale della capitale
bagratide che dettano le linee stilistiche della ‘scuola’ teorizzata da Cuneo, sono tre:
«’interesse spiccato per volumetrie simmetriche rispetto a due o quattro assi»; «la
tendenza a sperimentare vari tipi di organismi centrali impostati su matrici planimetriche
esagonaliy; «l’uso sistematico di particolari elementi architettonici» quali nicchie diedre
e arcatelle cieche®®,

Visto il seguito avuto dall’analisi di Cuneo, vale la pena chiedersi se, anche nel

caso di Ani, ’autore non abbia semplicemente ceduto alla tentazione di applicare un

395 Le regioni considerate sono: Ayrarat, Sirak, Gugark, Arcax, Syunik®, Vaspurakan.
3% CUNEO 1988, 89-90 note 2-3.

7T MNACAKANYAN 1960.

3% CUNEO 1978, 95.

3% CUNEO 1978, 96.

600 CUNEO 1978, 96-97.

149



canone formulato dalla storiografia storico-artistica europea [fig. 4] per studiare
quell’architettura bagratide su cui lo studioso stesso tornd a piu riprese®!.

I1 concetto stesso di ‘Rinascenza’ citato da Cuneo, ¢ ancora una volta legato ad
una concezione lineare del tempo tutta europea. In linea torica, con il termine ‘rinascenza’
si intende indicare un intervallo cronologico che presenta degli elementi di rottura rispetto
al passato e che quindi risultano difficili da giustificare all’interno di un sistema
genealogico lineare; definendo questa discontinuita come una fase di rinascenza, da un
lato si reintroduce il rapporto con il passato, dall’altro lato si stabilisce una connessione
tra il passato e le prospettive future alimentate da questa parentesi di sperimentazione,
che assume quindi un ruolo fondamentale in una prospettiva storica evoluzionistica®?. In
ambito storico-artistico il concetto di rinascenza ¢ associato ad uno stile collocabile in un
tempo € in uno spazio precisi. Le caratteristiche dello stile della ‘scuola di Ani’, cosi come
descritto da Cuneo, traducono perfettamente il concetto di rinascenza: stabilisce un
rapporto stretto con la tradizione architettonica antica, ma presenta elementi tecnologici
e stilistici innovativi frutto del generale clima di fermento intellettuale della nuova
capitale®®. E inoltre interessante notare ’enfasi posta da Cuneo sull’anno Mille che

1604

introduce un collegamento implicito alla ‘rinascenza’ de L’An Mil°** in Europa, anno in

cui — usando le parole di Focillon — avviene la «construction de I’Occidenty:

Le “présent” de 1’an mil nous montre a la fois des formes trés anciennes et des
formes appelées a un vaste développement futur [...] La chrétienté, assiégée par les
Infidéles, envahie par le Barbares, commence a reprendre de ce c6té [’avantage, de méme

qu’en Orient, ou les princes Bagratides procédent a la reconquéte de I’ Arménie. 5%

Cuneo descrive un’Ani armena che, nonostante subisca eventi traumatici come

I’invasione selgiuchide, sopravvive a lungo nel suo ruolo di simbolo della ristabilita ‘unita

601 Cfr. CUNEO 1970; CUNEO 1977a; CUNEO 1977b; CUNEO 1979; CUNEO 1982.
602 Per una critica del concetto di ‘rinascenza’ e per la bibliografia correlata, vedi MOXEY 2013, 23-36.

603 A riprova del fatto che Cuneo utilizza il termine ‘rinascenza’ con un diretto riferimento al ‘Rinascimento
italiano’: «Dans un esprit nouveau de “renaissance artistique” épanouissante et fertile, le monarque assuma
le role de méceéne éclairé qui, a 1’instar des princes de la Renaissance italienne quatre siecles plus tard,
appela et fit travailler au renouveau de la capitale une foule d’artistes et d’ouvriers apportant les expériences
des contrées les plus éloignées du pays» (CUNEO 1970, 51-52).

604 FOCILLON 1952; ¢ interessante notare come il riferimento a Focillon, e alla lunga tradizione successiva
sull’arte dell’*Anno Mille’, torni nel titolo della mostra monografica su Ani: Ani capitale de I’Arménie en
I’an mil, KEVORKIAN 2001.

605 FOCILLON 1952, 6.

150



nazionale’ dopo il periodo arabo. A ben vedere, un regno di Armenia mancava da ben

606

prima delle invasioni arabe™ e Ani mantenne il ruolo di capitale propriamente armena

solamente dal 961 al 1045, dopo questa data la citta passo sotto le sovranita bizantina,

shaddadide e georgiana®’’

. La periodizzazione della ‘scuola armena di Ani’ teorizzata da
Cuneo copre pero0 tutto I’intervallo di vita della citta di Ani (X-XIV sec.), dalla fondazione
bagratide al declino mongolo. La distinzione in scuole regionali proposta da Cuneo, si
basa su un principio meramente comparativo su base tipologica. Due delle tre
caratteristiche che secondo Cuneo accomunano gli alzati della ‘scuola di Ani’ sono
definite a fronte di un’analisi tipologica su base icnografica, notiamo perd che la
caratteristica che oggi tiene ancora viva la nozione di ‘scuola di Ani’ ¢ I’evidenza
dell’impiego di programmi decorativi simili sugli alzati commissionati dalla famiglia

Bagratuni ad Ani tra X e XI secolo®®®

. Sembra quindi che il dato tipologico sia
progressivamente venuto meno nella definizione della ‘scuola’ di Ani, per dare invece
maggiore rilevanza al trattamento delle superfici.

Il lavoro che Cuneo realizza in questi anni ¢ ancor oggi insuperato per la mole
delle informazioni inedite che fornisce al panorama scientifico internazionale e per
I’accuratezza nell’elaborazione di questo materiale; com’¢ stato solo di recente notato,
questo lavoro non ha solamente fornito documentazione utile allo studio dei siti armenti,
ma anche scelte metodologiche specifiche che hanno dato vita ad una tradizione di studi.
Cuneo eredita il processo di classificazione tipologica e, alla stregua della storiografia
sovietica, lo applica per mettere in evidenza la continuitd dei «caratteri autoctoni»
dell’architettura armena; solo di recente si ¢ tentato di sradicare il rapporto tra sistema
tipologico e architettura medievale armena, mettendo in dubbio I’apporto metodologico
di Cuneo, che proprio tra gli anni Sessanta e Ottanta, con Architettura armena e con gli
articoli sulla ‘scuola di Ani’, riconfermava ancora una volta il binomio metodo tipologico
e architettura armena:

The scientific contribution of Paolo Cuneo, as well as his Italian colleagues who
worked on the problems of medieval Armenian architecture in the 1960s — 1980s, is

606 _a monarchia in Armenia era scomparsa nel V secolo con Artases IV (422-428), I’ultimo rappresentante
della dinastia Arsacide. Per una cronologia del regno arsacide, vedi GARSOIAN 1997a.

697 Cuneo ¢ perfettamente a conoscenza delle vicende storiche di Ani, che ben riassume gia in CUNEO 1970,
52; ¢ pero interessante notare come lo studioso italiano partecipi alla formulazione della tradizione di una
Ani come citta esclusivamente armena.

698 Cft. in particolare DONABEDIAN 2007a.

151



comparable to the work by Austrian Professor Josef Strzygowski (1918). Aside from the
similar western approach in methodology introduced to the investigation of Armenian
architecture and large scale of work done by both historians, such a comparison is also

possible due to the special significance of architectural typology in the Cuneo’s writings —

typology, which Strzygowski had once developed for Armenian architecture.®®®

Armen Kazaryan ha messo in evidenza questa continuita metodologica che ha
caratterizzato, tanto a livello nazionale quanto internazionale, lo studio dell’architettura
armena da Strzygowski a Cuneo; il lavoro di Kazaryan dimostra che, partendo da una
decostruzione della classificazione dell’architettura armena per ‘tipi’, considerati come le
tappe di un processo evoluzionistico costretto in una cronologia lineare e in una geografia

verticale, ¢ possibile sperimentare nuovi metodi di studio dell’architettura armena.

3. Dalla geografia nomotetica alla geostoria transculturale

Coerentemente con [’approccio tipologico adottato, gli studiosi che collaborano al
progetto diretto da de Francovich a Roma non considerano i rapporti comparativi con
alzati che non siano armeni e partecipano a quel processo auspicato dagli studiosi sovietici
di trasformare I’architettura ‘del popolo armeno’ in architettura ‘della nazione armena’. I
rapporti transculturali possono essere analizzati su base egualitaria solamente liberando
I’architettura armena, tanto da una geografia nomotetica e deterministica, quanto da una
geografia idiografica, concepita su base etnica o nazionale.

Per poter uscire da una logica ‘nazionale’ occorre ricollocare le testimonianze

materiali all’interno della propria ‘geostoria’¢!”

, considerando le specificita storiche,
paesaggistiche e ambientali del luogo in cui I’oggetto ¢ stato realizzato e che quindi hanno
interagito con chi 1’ha realizzato. La geostoria consentirebbe quindi di rendere le
testimonianze materiali indipendenti dalla collettivita sociale di appartenenza per
prediligere un’analisi del rapporto uomo e ambiente che valga in termini ‘universali’.

Attraverso il concetto di geostoria, I’invito di Thomas DaCosta Kauffman ¢ di avviare un

609 KAZARYAN 2020, 2. In particolare Kazaryan considera 1’architettura bagratide di X e XI secolo per
portare I’attenzione sulla partecipazione attiva, e creativa, dell’architetto alla modellazione di sempre nuove
forme, generalmente limitate in rigidi schemi tipologici; vedi KAZARYAN 2017; KAZARYAN 2018;
KAZARYAN 2020. Questa inversione di tendenza da parte di Kazaryan ci riporta anche al discorso sulla
mancata ricezione, e il quesito sulla possibile ricettivita, della tesi di Krautheimer (1942) negli studi
sull’architettura armena, vedi infra nota 878.

610 Cfr. DACOSTA KAUFMANN 2005. Per una ‘geostoria’ applicata allo studio dell’ Anatolia medievale, vedi
anche BLESSING - GOSHGARIAN 2017b, 19.

152



9611 5612

processo di ‘cultural turn’®"’, 0o meglio ancora di ‘spatial turn’®'~ che superi la dimensione
idiografica della geografia.

Quello attuato da Alpago Novello sembra essere un esercizio di geostoria ante
litteram. Guardando alla geografia presentata nelle sue pubblicazioni, si trova una
selezione di informazioni totalmente inedita per dei volumi dedicati alle testimonianze
artistiche e architettoniche del popolo armeno, che viene qui collocato in una cornice

‘geostorica’: Gli Armeni®’’

si apre con una carta che mette in evidenza le altimetrie del
territorio dell’ Armenia sovietica [fig. 40]; la monografia su Ani della collana Documenti
di architettura armena ¢ corredata da due carte tematiche che danno il dettaglio della rete
viaria, della distribuzione di architetture religiose, delle fortezze e delle citta tra X e XIV
secolo [figg. 41; 42].

Proprio nel 1967, lo studioso aveva curato 1’edizione italiana della Storia

614 pubblicata per la

dell’architettura secondo il metodo comparativo di Banister Fletcher
prima volta a Londra nel 1938. Fletcher dapprima analizza 1’architettura di ciascuna
nazione considerando come le caratteristiche geografiche, geologiche, climatiche,
religiose, sociali e storiche hanno contribuito alla formazione di ciascuno stile e poi
applica il metodo comparativo a quei casi che hanno subito delle influenze socio-
ambientali simili; questo esercizio gli permette di cogliere i caratteri specifici di ciascuno

stile®!?

. L’innovativo approccio di Fletcher dovette suggestionare profondamente lo
studioso bellunese che sembra essere in costante ‘bisticcio’ con inevitabili confronti con
I’architettura medievale occidentale e attento a uno studio, tanto dell’ambiente costruito,

quanto di quello naturale®!®

. Ci10 che Alpago Novello critica dell’approccio di Fletcher ¢
la ricerca di una continuita evoluzionistica che implica inevitabili forzature in funzione

di una concezione bergsoniana dello scorrere del tempo®’. Come abbiamo visto, la

611 DACOSTA KAUFMANN 2004, 1-13.
612 11 riferimento ¢ alle teorie di Henri Lafebvre sul concetto di spazio e sul passaggio da ‘space’ a ‘place’,
che avviene per 1’appunto attraverso una concezione storico-culturale della geografia. «Space is conceived
of as being transformed into “lived experience” by a social subject, and is governed by determinants which
may be practical or biological in character» LEFEBVRE 2007, 190.

613 ALPAGO NOVELLO 1986.

614 FLETCHER 1967.

615 «The analytical and comparative method adopted enables the essentials of individual styles to be easily
grasped; thus the character of Gothic is emphasized by comparison with Classic and Renaissance
architecture» (FLETCHER 1938, VII).

616 Cfr. ALPAGO NOVELLO 1986b.

617 Vedi la prefazione redatta da Alpago Novello in FLETCHER 1967.

153



concezione genealogica delle forme architettoniche — cosi come concepita da Fletcher
[fig. 43] — costituiva proprio lo schema di base utilizzato per descrivere lo sviluppo
dell’architettura armena medievale e imponeva come diretta conseguenza il concetto di
‘influenza’; in effetti Alpago Novello rifuggi sempre «una classificazione di tipo botanico

618 che costringe ad un evoluzionismo lineare.

per famiglie» e «il criterio cronologico»
Nello studio dell’architettura armena, Alpago Novello tenta un approccio piu
interdisciplinare e considera quei fattori ambientali e sociali che hanno interagito con
I’uomo e ne hanno condizionato le scelte costruttive:
Si tratta di una lettura architettonica anche per I’architettura armena finora a nostro
parere troppo asetticamente presa in esame, ridotta a pure forme e quindi svuotata di tutta

la carica di umanita e simbolismo. Non ¢ certo un obiettivo facile da raggiungere,

rendendoci ben conto del pericolo di una certa superficialita ed approssimazione in un

compito cosi vasto: ma secondo me vale la pena tentare.!”

Le scelte che I'uomo compie nella modellazione degli spazi sono la diretta
conseguenza di specifiche esigenze dettate da contingenze di varia specie, tra queste c’¢
sicuramente quella che Alpago Novello chiama 1’ ‘architettura del paesaggio’: il clima, la
morfologia del territorio, le colture, le materie prime e anche 1’estetica di un determinato
ambiente naturale incidono sulle scelte architettoniche che una determinata comunita
compie. E quindi fondamentale partire da uno studio della morfologia territoriale per
poter comprendere le scelte fatte nel progettare I’architettura umana. Per quel che riguarda
I’Armenia, I’esercizio ¢ reso complesso dalla varieta paesaggistica che costringe la
distinzione in ‘ambienti’ a cui ‘la vita’, ovvero ['uomo, rispondera con progettazioni
differenti®?,

Alla frammentazione del territorio in regioni politiche®?!

, Alpago Novello
sostituisce la suddivisione in ambienti naturali®®?, le cui peculiarita nel caso dell’ Armenia
sembrano aver inciso fortemente sull’architettura domestica, ma solo marginalmente

sull’architettura monumentale. Nell’architettura monumentale, sacra e difensiva, il

618 ALPAGO NOVELLO 1972, 4.

619 ALPAGO NOVELLO 1972, 11.

620 Cfr. ALPAGO NOVELLO 1986b.

621 Cfr. CUNEO 1978.

622 ALPAGO NOVELLO, Discorso di inaugurazione, Buenos Aires, Museo Nacional de Bellas Artes, 15
marzo 1970. Archivio CSDCA; faldone MAA. In questa occasione Alpago Novello sottolinea proprio la
necessita di parlare di ‘ambienti’ e non di ‘regioni’, per il caso armeno. Vedi anche ALPAGO NOVELLO
1996b, 909-910, in cui allarga la considerazione anche alla Georgia.

154



simbolo e il dogma hanno la priorita sulla natura e vi si impongono come segni di
appartenenza ben visibili: la monumentalita implica visibilita e durabilita, condizioni
fondamentali per garantire la difesa dello spazio di una comunita®* e della sua memoria
nel tempo.

Al timore dell’annientamento si puo reagire in diversi modi [...] pit comune ¢ la

ricerca di affidare le proprie memorie a segni che diano la massima garanzia di durata:

come si sa, ad esempio, fino da tempi molto remoti I’'uomo affida alle pietre (menbhir, steli,

lapidi, sculture, architetture) una serie di significati memoriali.®?*

Si instaura quindi un rapporto diretto tra la pietra e I’'uomo, tra 1’architettura e la
comunita a cui preme lasciare il proprio segno e rendere la propria presenza memorabile.
Alpago Novello riflette su come lo spazio architettonico venga modellato sulla base di
un’ampia gamma di fattori che andrebbero considerati alla stregua di quelli economici e
tecnico-edilizi nel processo di indagine di quella che chiama 1’«architettura dei vivi»®?.
Questi fattori, di concerto, da un lato costituiscono «il dentro dell’architettura», 1’aspetto
per ’appunto percettivo, e dall’altro modellano la «plasticita dei volumi», 1’aspetto
estetico ed epidermico®?S. Solo considerando il dentro e la superficie dell’architettura, &
possibile distinguere dei caratteri identitari modellatisi nel tempo anche attraverso i
contatti e gli scambi reciproci con le altre comunita®?’.

Gli studiosi romani si erano posti I’obiettivo di censire 1’architettura medievale
armena e di circoscriverne lo studio il piu possibile cosi da analizzarla a fondo e poterne
riassumere 1 caratteri; gli studi gravitanti attorno alla personalita di Alpago Novello si

628

muovono invece verso una «sintesi dell’‘umana avventura’ di una comunita»®=° che ¢

623 La pietra ¢ considerata sia come strumento utile a lasciare segni durevoli nel tempo, simulacri che
delimitino 1’area appartenente ad una comunita che ¢ viva, vedi: ALPAGO NOVELLO 1996b, 910-11, 920-
22; ALPAGO NOVELLO 1986b, 41-42; ALPAGO NOVELLO 1986c¢, 131; sia come cinta difensiva, cfr. ALPAGO
NOVELLO 1971.

624 ALPAGO NOVELLO 1997, 15.

625 Riflessioni queste sicuramente condivise con il padre Alberto, che in ALPAGO NOVELLO 1997, 119, fa
riferimento agli scritti di Kevin Lynch, da cui sembra aver attinto molto anche lo stesso Adriano; vedi in
particolare LYNCH 1960, 1-13; LYNCH 1990.

626 11 corsivo ¢ di Alpago Novello, che trasforma quasi sistematicamente la preposizione in sostantivo
conferendogli un connotato ‘metafisico’, concettuale. Diciture quali ‘il dentro dell’architettura’, la
‘plasticita dei volumi’ e ‘il rapporto uomo/natura’ si ritrovano anche in suoi appunti scritti sulle fotografie
raccolte nell’archivio del CSDCA di Venezia.

627 ALPAGO NOVELLO 1986b, 15.

628 «Lo scopo di questo lavoro non ¢ tanto quello di redigere un ‘corpus’ dell’arte armena o un catalogo dei
‘monumenti’ ma di cercare di dare una sintesi della ‘umana avventura’ di una comunita che si & trovata a

155



tutt’oggi attiva e continua a lasciare i propri ‘segni’ sul paesaggio e sull’architettura.
Leggendo questi segni si possono individuare specifiche scelte identitarie che sono il
frutto dello scambio millenario con il linguaggio semiotico di altri popoli.

Sia che si trovi sulle montagne del Caucaso, sia che si trovi nel suo paesaggio
bellunese, Alpago Novello applica questo metodo di osservazione e, proprio dal
confronto dei risultati osservati nei due casi di studio, procede poi in un continuo
aggiornamento del suo approccio:

Attraverso il confronto tra luoghi diversi € possibile comprendere come il genere
umano sappia modificare sé stesso e il proprio ambiente a seconda delle condizioni che gli

si presentano e come si sia trasformato. Sia cambiato nei confronti di religione, politica e
arte.?’

*630 effettuato da Alpago Novello consente di applicare

Il ‘cultural’ o ‘space turn
un metodo comparativo basato su un rapporto egualitario tra i due termini di paragone: la
collocazione delle singole culture materiali in una geografia politica implica
I’attribuzione di preconcetti etnico-razziali, mentre la geostoria si presenta come uno
strumento piu adatto per applicare un comparativismo il piu possibile egualitario. Al

verticalismo di una concezione genealogica lineare, si oppone un approccio orizzontale,

dove le disparita tra centro e periferia si annullano:

Se si ¢ parlato di territorio armeno come di una specie di ‘fortezza naturale’,
altrettanto ¢ da sottolineare che le sue ‘frontiere’ (che poi in realta non sono praticamente

mai esistite) sono state del tipo ‘aperto’, sia sotto I’aspetto politico, sia ancor piu sotto il

profilo “culturale’.®3!

La frontiera diventa uno spazio osmotico attraverso la quale la circolazione di
oggetti e di persone avviene in funzione di fattori storici, ambientali e sociali; ne risulta
una mappatura degli incontri e degli scambi tra culture complessa sia in termini
geografici, che cronologici. Di conseguenza, le possibili spiegazioni per motivare
similitudini strutturali e decorative in ambito architettonico si ampliano: la concezione

verticale e genealogica prevedeva come unica narrativa 1’incontro diretto tra culture

vivere in situazioni particolarmente complesse, che nella sua storia e nelle sue tradizioni ha trovato la forza
di sopravvivere e di non perdere la propria identita.» (ALPAGO NOVELLO 1986a, 7).

629 ALPAGO NOVELLO 1997, 17.

630 DACOSTA KAUFAMANN 2004, 1-13.

631 ALPAGO NOVELLO 1986b, 15.

156



(definita ‘influenza’) mentre la concezione di culture aperte e in continua interazione

632

reciproca e paritetica ¢ la premessa per una global art history®>~ che prevede plurime

strutture attorno alle quali costruire la narrativa dei rapporti tra fenomeni ed oggetti®*.
Per Alpago Novello il rapporto tra 1’architettura medievale armena e quella

634 ma ¢ una tematica difficile da trattare,

occidentale non ¢ affatto un «falso problema»
non tanto per questioni storiografiche, quanto piu metodologiche. Le questioni
storiografiche a cui storicamente ¢ legata la diatriba sono evidentemente da ricondurre al
nome di Strzygowski, costantemente citato nei lavori di Alpago Novello®>. L architetto
bellunese non difende, né critica, il punto di vista di Strzygowski riguardo il rapporto tra
’architettura armena e quella occidentale, ma semplicemente ritiene che il ‘discorso sulle
origini’ sia superato, cosi come la concezione di un’architettura armena il cui sviluppo
strutturale e stilistico sia da vedersi secondo un processo evoluzionistico continuo; tale
approccio costringe ad un ritorno sulle datazioni dei singoli monumenti dando largo
spazio al dato storiografico.

Alpago Novello, e cosi i suoi colleghi attivi presso il Centro ritengono piuttosto

che ’Armenia rappresenti un non meglio definito ‘ponte’ tra Oriente ed Occidente.

Collocata geograficamente nel Vicino Oriente, trovatasi quindi a stretto contatto con

632 Non ¢’¢ una terminologia univoca per definire questo approccio storico, come nota DaCosta Kaufmann
1 termini utilizzati dalla storiografia a partire dalla fine della Seconda guerra mondiale a oggi sono molti e
vanno da ‘Comparative History’, alla ‘Transnational History’ o ‘Total History’. In particolare il termine
‘global’ ¢ oggi il piu diffuso in riferimento al contesto socio-economico contemporaneo, ma ¢ largamente
utilizzato anche per indicare un approccio alo studio storico applicabile anche alla storia medievale. Vedi,
DACOSTA KAUFMANN 2015.

833 Crossley propone un’analisi delle strutture e individua le seguenti casistiche: «First is “Divergence”, or
the narrative of things diversifying over time and space from a single origin. Next is “Convergence”, or the
narrative of different and widely spaced things necessarily assuming similarities over time. Then comes
“Contagion”, or the narrative of things crossing boundaries and dramatically changing their dynamics at
the same time. Last is “Systems”, or the narrative of interacting structures changing each other at the same
time» (2008, 9).

634 Cosi come era stato definito da Gandolfo, vedi supra p. 125.

635 Maranci nota giustamente una lacuna importante in Ricerca, 4, 1972: Die Baukunst non ¢ stato incluso
nel progetto di traduzione per colmare le lacune storiografiche sull’architettura armena (2001, 214-215). A
ben vedere perd I’architetto piu volte riassume il ruolo fondamentale avuto da Orient oder Rom e Die
Baukunst per la storia dell’architettura del Vicino Oriente. Inoltre, presso la biblioteca del CSDCA ¢
presente una copia di Die Baukunst e dall’ordine del giorno della riunione del CSDCA del 20 Novembre
1979 emerge anche la volonta di commissionare la traduzione di Strzygowski e T*oromanyan. Forse per
motivi economici, le traduzioni non verranno mai portate a termine, ma in sede di consiglio istituzionale il
progetto era stato proposto e approvato. Archivio CSDCA di Venezia; faldone ‘Attivita amministrative del
CSDCA’.

157



culture orientali, I’Armenia condivide perd con I’Occidente il sostrato culturale greco-
romano prima e la religione cristiana dopo; queste stratificazioni determinano oggi il
legame esistente con I’Occidente, e smentiscono qualsiasi ruolo di mediazione da parte
della cultura bizantina®®. Non ¢’¢ quindi nessuna ‘corrente’ che porta con sé gli stili, né
alcun rapporto diretto tra i costruttori medievali occidentali e quelli armeni che possa
giustificare un rimando a Strzygowski per supportare gli «evidenti legami con

1I’Occidente»®®’

rilevati da Alpago Novello; certamente ci furono occasioni di scambio tra
le due culture sulle rotte politico-mercantili nel Basso Medioevo e nella prima eta
moderna®*®, ma ¢ chiaro come il considerare rapporti diretti induca ad un rischioso ritorno
al concetto di ‘influenza’ e di conseguente dipendenza gerarchica tra culture:
Cosi, senza certo voler riproporre, piu 0 meno polemicamente, possibili priorita o
dipendenze o valutazioni stilistiche, puo essere utile vedere con serena obiettivita una serie

significativa di elementi costitutivi e di particolari decorativi che accomunano architetture
d’ Armenia e d’Ttalia.®*°

Si tratta di «analoghe scelte»®*

che rientrano nel novero di quei fattori sfaccettati
che condizionano il dentro e la ‘superficie’ dell’architettura. La «vocazione ‘europea’
della cultura armenay si traduce, secondo Alpago Novello, nella semplicita e chiarezza
dell’accostamento di volumi e nella scelta di utilizzare elementi architettonici e
decorazioni geometriche per scandire le superfici esterne®!. Tra le analogie che avevano
alimentato nel tempo la narrativa di possibili contatti diretti tra Occidente e Oriente vi
erano: specifiche icnografie come quella di Germigny-des-Prés o di San Lorenzo a

Milano, I’utilizzo dell’ogiva e dell’arco acuto, I’arco incrociato dell’atrio di Sant’Evasio

a Casale Monferrato, le decorazioni scultoree di San Michele a Pavia e di Pomposa, le

636 Alpago Novello ¢ d’accordo con Der Nersessian, che descrive un’Armenia pit prossima all’Occidente
che all’Oriente: «Par sa situation géographique 1’ Arménie se trouve entre deux mondes, le monde oriental
et le monde méditerranéen, mais elle est plus proche de ce dernier par son origine et surtout par sa culture
et sa religion» DER NERSESSIAN 1977, 243; e con Thierry, che ritiene esserci un «fond commun» che rende
Bisanzio e I’ Armenia come cugini (1982, 241): «Non sorprende certo questa sorta di ‘rifiuto’ nell’accettare
contatti e suggerimenti da un vicino potente e pericoloso come poteva essere Bisanzio, visto piuttosto che
modello come minaccia sia per la sopravvivenza politica che culturale» (ALPAGO NOVELLO 1986¢, 134).
637 ALPAGO NOVELLO 1996b, 133.

638 Lo stesso Alpago Novello se ne occupa in ALPAGO NOVELLO 1981.

639 ALPAGO NOVELLO — PENSA 1990, 63.

640 ALPAGO NOVELLO 1986¢, 187.

641 ALPAGO NOVELLO 1978, XXI.

158



642 Alpago Novello non

arcatelle cieche della Cattedrale di Pisa e il romanico pugliese
indaga personalmente nessuna di queste casistiche ma, attraverso i simposi internazionali
di arte armena, crea 1’occasione per invitare studiosi italiani ad approfondire questioni
storiche e storico-artistiche sui rapporti diretti tra Oriente e Occidente. Essendo persuaso
dell’esistenza di una ‘vocazione’ tra le due culture, piu che di un’‘influenza’, si interroga
sul simile utilizzo del programma decorativo composto da losanghe, oculi e arcatelle sulle
superfici delle chiese romaniche pugliesi e toscane e quelle armene e georgiane.

Il discorso contemporaneo sulla global, transcultural o world art history, come
affermato da James Elkins, puo essere considerato essenzialmente un discorso sul futuro
della storia dell’arte®?, che apre moltissime questioni di natura metodologica utili per
tentare di superare un’ottica eurocentrica e incentrata su una geografia dell’arte dei
nazionalismi scritta in un’Europa colonialista. Dalle molte riflessioni di natura
epistemologica che l’argomento suscita, si possono trarre alcuni parametri utili ad
indirizzare la ricerca in termini transculturali®*.

A dimostrazione di quel ‘cultural turn’ che il lavoro di Alpago Novello introduce
nello studio dell’architettura, ¢ interessante notare I’emergere di questi parametri nelle

ricerche comparative condotte da studiosi che hanno accolto I’invito di Alpago Novello

a ribaltare la logica dell’«interscambio meccanico»®® tra culture.

%2Tra i tanti, per Germigny-des-Prés e il parallelismo con le piante di Bagaran e Ejmiacin, vedi:
STRZYGOWSKI 1918, 286-287; KHATCHATRIAN 1954. Per i rapporti con I’architettura gotica, vedi: POPE
1933; BALTRUSAITIS 1936; POPE 1936; FOCILLON 1938; BALTRUSAITIS 1941; HAGOPIAN 1953. Per i
confronti tra le icnografie dell’architettura lombarda e quella armena, vedi: STRZYGOWSKI 1918, 738;
MONNERET DE VILLARD 1910; MONNERET DE VILLARD 1914, 46-57; DJEVAHIRDJIAN 1959;
DJEVAHIRDIIAN 1976; ROCCHI 1978. Per le sculture di San Michele a Pavia e il confronto con Alt‘amar,
vedi: STRZYGOWSKI 1918, 857; TOESCA 1927, 639; DE FRANCOVICH 1937; PERONI 1967, 96-97. Per le
sculture di S. Maria di Pomposa e il confronto con Att‘amar, vedi: RUSSO 1986; RUss0 2019, 219-258. Per
I’atrio di Sant’Evasio a Casale Monferrato ¢ il confronto con il sistema ad archi incrociati dei gavit', vedi:
TOESCA 1927, vol. 2, 484; AUBERT 1936; DE BERNARDI FERRERO 1978; CHIERICI — CITI 1979, 153-160;
PERONI 2002, 381-382. Per il parallelismo con il romanico pugliese vedi: TOESCA 1927, 836; JONESCU
1955, 124-128; BELLI D’ELIA 1975, 55; CALO MARIANI 1978; BELLI D’ELIA 1980, 118; TESTI CRISTIANI
2013; ALPAGO NOVELLO 1986C; CoLOMBI 2007.

643 Elkins elabora il suo discorso critico partendo dalle categorie individuate da Summer (2003) per
analizzare le arti di tutti i tempi e i luoghi e scrivere una storia dell’arte post-formalista. Il discorso sulla
global art history secondo Elkins sembrava essere fermo ad un livello teorico: «Art History seems to
engender conceptual meditations and abstractions but not always to take them as nourishment» (2007b, 55).
644 Per un’analisi storiografica e critica del concetto di global o world art history, cfr. ELKINS 2007a;
DACOSTA KAUFMANN 2015. Per una discussione sui parametri metodologici da adottare per un approccio
‘globale’, vedi FLOOD et al. 2010.

645 ALPAGO NOVELLO — PENSA 1990, 66.

159



3.1 Il misconoscimento di un centro e di una periferia

La storiografia che ha trattato I’architettura armena come un fenomeno a s¢ stante
ne ha comportato la marginalizzazione rispetto all’architettura bizantina, quella
medievale occidentale e quella islamica; mentre la storiografia che ha considerato lo stile
armeno come espressione di una delle province di Bisanzio, ne ha comportato la
marginalizzazione in funzione del rapporto gerarchico tra centro e periferia,
particolarmente enfatizzato nella storiografia storica e artistica sull’arte bizantina®.
Entrambe le dislocazioni teoretiche sono dovute alla posizione di confine che il popolo
ha sempre occupato: il confine ¢ il crocicchio dove avvengono gli scambi che rendono la
societa ¢ le espressioni artistiche del popolo armeno cosi peculiari da poter essere
considerate come un fenomeno a s¢ stante. Il confine ¢ il luogo di incontro, ma anche di
difesa dall’esterno®’; ¢ quindi uno spazio ibrido collocato in una posizione liminale, la
cui ‘marginalitd’ ¢ tale in relazione ad un centro con cui stabilisce un rapporto di
dipendenza, che ¢ spesso piu di natura storiografica che non storica. Collocare ’arte e
I’architettura armena all’interno di un discorso piu ampio sulla storia dell’arte medievale,
¢ ancora oggi problematico®®.

Alpago Novello sembra affrontare questa insolubile dicotomia attraverso lo studio
degli ambienti e non piu delle regioni politiche e I’analisi di come i popoli interagiscono
con gli ambienti che rispettivamente abitano; in questo modo annulla il rapporto tra centro
e periferia e tenta di cogliere le peculiarita delle espressioni artistiche del popolo armeno,
senza dimenticare 1 suoi continui contatti con le popolazioni limitrofe.

In numerosi contributi Alpago Novello affronta la complessa questione di un
approccio orizzontale e interculturale alla storia materiale, che applica non solo
nell’analisi dei rapporti tra popoli, ma anche nel merito delle singole culture; su questo
secondo punto, particolarmente interessante e innovativo nelle sue argomentazioni ¢
I’articolo dal titolo Architettura e arte popolare nel Caucaso®®. Focalizzando il proprio

interesse sulle testimonianze architettoniche e artistiche delle comunita georgiane,

646 Cfr. EASTMOND 2008.
%47 T porti del Mediterraneo ben esemplificano la doppia natura dello spazio di confine, da un lato
I’arricchimento dell’incontro, e dall’altro I’impoverimento dello scontro, vedi BAADER — WOLF 2014.

648 MARANCI 2011a in cui I’autrice analizza il processo di marginalizzazione dell’Armenia sul piano
storiografico, metodologico e pedagogico.

649 ALPAGO NOVELLO 1996b.

160



armene, curde e ossete che vivono sulle pendici del Caucaso, Alpago Novello annulla il
rapporto gerarchico tra centro e periferia ed invita ad un’osservazione piu inclusiva della
storia e della cultura materiale di un popolo. L’articolo viene pubblicato nel 1996, quando
il materiale raccolto sul patrimonio monumentale dell’Armenia e della Georgia era gia
stato ampliamente studiato. Alpago Novello si volge ora allo studio di un’architettura
partecipata da tutti, che per sua natura risponde quindi alle esigenze di futti®*; considerato
il carattere multietnico dell’area, prende in esame sia le comunita piu consistenti che
quelle piu piccole, sia quelle che vivono in prossimita dei grandi centri monumentali che
quelli che vivono su alture decentrate, e infine, nel suo approccio ‘universale’, si volge

anche allo studio dell’architettura «dei morti»®>!

. La deperibilita dei materiali, ¢ la
conseguente scarsitd di testimonianze, la carenza di fonti scritte a riguardo e
I’appartenenza ad un tempo storico non sempre sincrono rispetto a quello ufficiale, porta
inevitabilmente alla marginalizzazione di queste testimonianze materiali. Nell’articolo di
Alpago Novello, I’arte e ’architettura popolare, marginalizzate in termini geografici,
storici e storico-artistici, vengono ricollocati in una narrativa, che non ¢ quella verticale
che le lega ai rispettivi ‘centri’, ma che le compara orizzontalmente ad altre ‘periferie’: le
esigenze costruttive popolari dello Svaneti vengono paragonate sia alle case-torri dei
borghi medievali italiani, sia a quelle del Mani e dello Yemen®?2. L’approccio
sperimentato in questo articolo da Alpago Novello consente di ‘liberare’ I’architettura

popolare dal rapporto egemonico che la lega a quella monumentale, per stabilire narrative

comparative che superano i confini culturali e geografici.

3.2 Eterocronia e incommenusrabilita

L articolo redatto da Giulio Ieni (1943-2003)%3; in occasione del Primo simposio
di arte georgiana, ben applica ad un caso di comparativismo 1 concetti di ‘eterocronia’ e

di ‘incommensurabilita’ che devono essere alla base di un approccio transculturale.

630 1] corsivo & dell’autore, vedi ALPAGO NOVELLO 1996b, 908.

651 ALPAGO NOVELLO 1996b, 921-922.

652 «Anche se certamente non sono ipotizzabili contatti pill 0 meno diretti, ¢ molto significativo ricordare
come un fenomeno simile di case-torri o case-forti ¢ riscontrabile per esempio nella regione di Mani
(Peloponneso, Grecia) o ancora nelle montagne e nell’altipiano dello Yemen del Nord.» (ALPAGO NOVELLO
1996b, 915).

653 Alpago Novello e leni si incontrarono durante il periodo di insegnamento del primo all’Universita di
Torino. Allievo di Verzone, Ieni dal 1976 collabora con il CSDCA partecipando alla curatela degli atti del

161



Historical time is not universal but heterochronic, that time does not move at the
same speed in different places. The history of art faces the disconcerting possibility that the

time it imagines, history’s very architecture, is neither uniform nor linear but rather

multivalent and discontinuous.®>*

I1 tempo varia in funzione della storia e della geo-politica e per riuscire a cogliere
le discontinuita e la plurivalenza del tempo della storia ¢ necessario rinunciare a
periodizzazioni precostituite universali, di base fondamentali per il metodo storico euro-
americano. Una distorsione comune ¢ 1’assimilazione di eventi extraeuropei nel flusso
della storia europea e, di conseguenza, la considerazione di episodi, fenomeni o oggetti
coevi, come anche sincroni. In storia dell’arte, oltre alla geostoria del determinato luogo
in cui 'oggetto ¢ stato realizzato, occorre considerare anche la storia e il tempo
dell’oggetto stesso®. Posta la plurivalenza del tempo, lo spostamento geografico di un
oggetto e la sua sopravvivenza nel tempo, implica un passaggio dell’oggetto attraverso
diverse categorie temporali. L’incommensurabilita dei processi storici, implica che lo
storico consideri il passaggio di un oggetto in movimento da un registro temporale ad un
altro:

What is left out of the discussion of the circulation of goods in the late medieval

or early modern interchanges between Europe and the East are all the temporal interfaces

at play when these goods get exchanged [...] meet. When objects cross geographical

boundaries they enter into different temporal registers.®>®

Nell’articolo 1l problema delle arcate cieche®’, leni si pone l’obiettivo di
descrivere 1’utilizzo del motivo decorativo ad arcate cieche tra X e XI secolo in Armenia,
Georgia, Toscana e Puglia; sceglie di mettere a confronto queste quattro regioni in virtt
delle particolari analogie di natura compositivo-formale registrate. L ’autore descrive le
peculiarita compositive di ciascuna delle quattro aree attraverso la presentazione in

successione cronologica dei rispettivi alzati considerati. La parentesi cronologica che

Primo simposio internazionale di arte georgiana, IENI 1977a; degli atti del primo simposio di arte armena,
IENI — ZEKIYAN 1978; della mostra Khatchkar. Croci di pietra armene 1ENI 1981. E autore di numerose
pubblicazioni sull’architettura armena e sulle arti medievali della Georgia, tra cui si ricordano in particolare:
IEN1977b; IENI— ALIBEGASVILI 1984; IENI 1986b. Per una biografia dello studioso, vedi DEVOTI 2015, 15-
18. Per I’attivita di studi sull’arte armena e georgiana, cfr. SOLARINO 2015.

634 MOXEY 2013, 1.

655 DACOSTA KAUFMANN — DOSSIN — JOYEAUX-PRUNEL 2015.

6% Alexander Nagel in FLOOD ef al. 2010, 7.

657 TENT 1986a.

162



interessa il fenomeno € abbastanza circoscritta € ha i1 suoi estremi dalla meta del X secolo,
fino alla meta del XII secolo; questa successione cronologica aveva gia in passato invitato
a ipotizzare dei rapporti diretti tra le aree, pensati sulla base di un tempo lineare dove,
I’ideazione del soggetto decorativo, la realizzazione, la trasmissione e infine la ricezione,
avvengono in perfetta successione e in un arco di tempo di un secolo circa. Ieni ¢
consapevole delle diverse dinamiche di sviluppo del motivo in ciascun contesto locale,
che in un’ottica globale gli consentono di asserire:
sarei favorevole a considerare questi comuni risultati decorativi, in Oriente ¢ in
Occidente, come il frutto di esperienze autonome, sviluppatesi sulla base di precise

tradizioni locali che, comunque, a un certo punto e presumibilmente gia all’inizio dell’XI

secolo, devono essere entrate reciprocamente in contatto, diretto o indiretto, col che

verrebbero anche spiegate indubitabili somiglianze epidermiche.®>®

Tra le questioni che lo portano a propendere per un caso di ‘convergenza’,
escludendo I’ipotesi che il motivo sia circolato attraverso il Mediterraneo, Ieni considera
anche le difficolta di ricezione del motivo nel processo di ‘propagazione’ da una cultura
ad un'altra; questo fattore era stato fortemente semplificato dalla storiografia che non
aveva considerato le difficolta economiche, tecniche, materiali e sociali che poteva
comportare 1’impiego di idee compositive o anche semplicemente ornamentali trasposte
da luoghi e culture altri:

una propagazione de facto, quand’anche diluita nel tempo era necessariamente

condizionata a una precisa volonta innovativa, tenacemente perseguita in contrasto con le

tradizioni locali magari altrimenti orientate, e dunque in conflitto con I’abituale pratica

professionale delle maestranze e la stessa economicita delle fabbriche.®’

L’autore problematizza la questione e indirettamente introduce il concetto di
incommensurabilita dell’oggetto che — nella fattispecie — vale sia per il trasferimento del
soggetto tra culture collocate in una simile cornice storica e geografica, come la
Capitanata e la provincia di Pisa, o I’Armenia e la Georgia, sia tra culture collocate in

contesti di geostoria differenti come I’Italia e il Caucaso meridionale.

658 TENT 19864, 63.
659 TENI 19864, 62.

163



3.3 Transculturalita

Negli anni Ottanta viene creato un gruppo di lavoro internazionale con 1’obiettivo
di creare un corpus delle losanghe nell’architettura medievale. La rete di studiosi che
partecipano a questo progetto ¢ costituita da Maria Stella Calo Mariani, Maria Laura Testi
Cristiani, entrambe dell’Istituto di storia dell’Arte dell’Universita di Bari, Vakhtang
Beridze, Russiko Lordkipanidze entrambi attivi presso 1’Istituto di Architettura di Tbilisi,
il direttore dell’Istituto d’Arte dell’Accademia delle Scienze Ruben Zaryan e lo stesso

Alpago Novello®,

Le premesse al progetto di ricerca e i primissimi risultati vennero
presentati nel 1997 da Testi Cristiani, ma il progetto non sembra aver avuto altro seguito.

Uno dei casi di studio pitu complessi quando ci si approccia alla storia dell’arte in
termini transculturali si ha quando si riscontrano similitudini tra oggetti appartenenti a
societa differenti e distanti da un punto di vista geografico e cronologico. In tal caso,
verificata la possibilita che ci siano stati degli scambi diretti, occorre considerare un
rapporto transculturale:

A sensitivity to geographical considerations, namely how to relate various cultures

and their locations, may be necessary for considerations of world art history. [...] It is also

not necessary to speak of one-sided influences, of transfers, but of transcultural art history,

one that deals with interchange, not exchange.®!

Sia che si tratti di rapporti di interscambio sia che si tratti di casi di convergenza,
¢ quindi fondamentale basare la narrativa sul relativismo di ciascuna cultura:
Relativism, locked in dialectic with its cousin exceptionalism, is the flip side of

comparativism. Each necessarily defines the other. Together, they constitute a dynamic

whole — the constant oscillation between the different and the equivalent that drives the

discipline.%?

Maria Laura Testi Cristiani, nel suo articolo Origine, derivazioni, mutazioni®®

tenta un’analisi comparativa che coinvolge le coste pisane, la Puglia e la Georgia,

passando per il Mediterraneo islamico e bizantino. L’espediente per disporre questi luoghi

660 TESTI CRISTIANI 2013, 194 nota 8. Belli d’Elia ricorda inoltre come I’idea di progetti di ricerca condivisi
fosse nata in occasione degli incontri propedeutici 1’allestimento della mostra Architettura georgiana, che
venne esposta a Bari, Lecce e Taranto tra il 1974 e il 1975; vedi BELLID’ELIA 2005. Per la mostra vedi il
catalogo intitolato Architettura Georgiana.

661 DACOSTA KAUFMANN 2015, 34-35.

662 ELSNER 2017, 2.

663 TESTI CRISTIANI 1998.

164



su un piano comparativo ¢ il motivo a losanga, di cui viene rilevata la presenza nei
monumenti di culto cattolici pisani, ortodossi bizantini, ortodossi georgiani e islamici. La
losanga ¢ un ‘segno’ comune alle suddette aree culturali; tramite I’analisi dell’utilizzo di
tale segno nei rispettivi contesti culturali, si intende formulare delle ipotesi su «tempi e
modi dell’osmosi, se osmosi ci fu» e sulla «differenziata derivazione da modelli comuni,
o eguali o di eguale derivazione, o parallela»®®* tra I’Europa mediterranea e il Caucaso.
La studiosa analizza le diverse modalita di impiego del motivo nei rispettivi contesti
culturali, per riscontrare convergenze e divergenze formali e compositive; 1’obiettivo ¢
approfondire 'utilizzo del motivo in ambito pisano e capire quali siano le radici e il
processo di propagazione del motivo. Testi Cristiani sdogana le logiche verticali locali
per aprire lo spettro dei possibili interscambi avvenuti nel Mediterraneo, cosi facendo
relativizza il ruolo del romanico pisano ponendolo in una posizione sia ricettiva, che
contributiva nei confronti delle altre culture considerate; questo approccio non le consente
di rispondere al quesito sulle origini e sulle derivazioni del motivo a losanga, ancora
legato ad una logica genealogica e deterministica evidentemente difficile da sradicare. La
domanda che la studiosa si pone ha ad oggetto 'origine e il diffusionismo della
decorazione a losanga, ma ’approccio transculturale che 1’autrice applica e che prevede
scambi reciproci egualitari in un contesto eterocrono ¢ incommensurabile, non le consente
di formulare una risposta né riguardo ’origine, né riguardo il processo di diffusione;
’analisi ci sembra procedere con un approccio transculturale che pone soprattutto la
Georgia in un sistema di interscambi, se non globali, mediterranei. Una simile riflessione
era gia stata sviluppata da Paolo Verzone®®, che aveva indagato i rapporti tra le cattedrali
bagratidi georgiane e quelle romaniche®®.

Sebbene gli articoli di Verzone, leni e Testi Cristiani non pongano un punto fermo
alle rispettive casistiche di affinita ‘epidermiche’, i risultati attesi da Alpago Novello
sembrano essere stati soddisfatti:

Lo scopo di queste note non ¢ tanto quello di tentare una trattazione sistematica
dell’argomento, quanto di dimostrare che pit che un meccanico interscambio di forme si

664 TESTI CRISTIANI 2013, 191.

665 Verzone nel 1971 aveva preso parte alla prima missione di studio in Georgia. Tra i suoi contributi allo
studio dell’arte georgiana ricordiamo: VERZONE 1973a; VERZONE 1973b; VERZONE 1977. Sul Verzone
professore del Politecnico di Torino, cfr. MIGHETTO 1999.

666 Cfr. VERZONE 1973a.

165



tratta di comuni ‘affinita selettive’, cioé scelte di fondo e di principio che testimoniano

quella che potremmo chiamare la ‘vocazione occidentale’ per 1’ Armenia.%®’

La vocazione tra Europa e Caucaso meridionale ¢ quindi reciproca e paritaria. Ieni
e Testi Cristiani, attraverso un processo di studio in bilico tra I’induttivo e il deduttivo,
ritengono entrambi che le simili scelte ornamentali derivino da esperienze autonome
venute vicendevolmente in contatto in modo piu probabilmente indiretto. Pur non
giungendo a spiegare tali rapporti in termini ‘esatti’, entrambi gli articoli non ne
smentiscono ’evidenza; le similitudini non trovano spiegazione nei documenti storici,
ma non di meno sono visibili all’occhio dello storico dell’arte. Anche Verzone giunge a
conclusioni simili, sebbene lasci il beneficio del dubbio alla sua tesi in vista di nuovi studi
sulla decorazione architettonica di entrambi 1 paesi:
I rilievi di Alaverdi possono anticipare, per motivi e tecnica scultoria, anche certi
rilievi europei [...] ma la storia decorativa in Oriente dal sec. VII al XIV ¢ ancora da

scrivere ed oscura, malgrado tutto, quella dei rilievi protoromanici dell’Europa e della
stessa Italia del Nord.®®

4. L’approccio transculturale oggi

Oggi riconosciamo a Strzygowski il merito di aver intrapreso una storia dell’arte
non europea e di averla sviluppata in una logica non eurocentrica, ribaltando 1’estetica
filo-classicista imperialista e colonialista propria della storiografia europea dei primi
decenni del Novecento®®’. L epilogo delle tesi di Strzygowski ¢ tutt’altro che egualitario,
la sua geografia dell’arte ¢ convintamente determinista e il tempo, nella sua ferma
affermazione dell’esistenza di un'unica origine totalizzante e di un diffusionismo lineare,
segue un processo genealogico. Nonostante cio, le linee programmatiche della sua storia
dell’arte cosi come definite nel 1913 presso il Kunsthistorisches Institut di Vienna, hanno
molto da spartire, o hanno avuto molto da insegnare, alla storia dell’arte globale cosi come
viene teorizzata oggi:

1. Starting with the art of Europe, the institute should study the Art of Asia and, in principle,
that of the whole world. 2. It should study the visual art in the context of cultural history.

667 ALPAGO NOVELLO — PENSA 1990, 66.

668 VERZONE 1973a, 446.

669 Cfr. KULTERMANN 1993, 164-166; ELSNER 2002, 359-361; MARCHAND 2012; DACOSTA KAUFMANN
2015, 33.

166



3. It should find a systematic balance between historical materials, peripheral fields, and
general cultural research.®”°

Quella di Strzygowski si pud quindi considerare come il primo tentativo di

71 Draltra parte, riconosciamo il merito a Rivoira di

scrivere una storia dell’arte globale
aver introdotto nella storiografia italiana 1’architettura islamica e bizantina, e di aver reso
noti tramite importanti repertori fotografici anche i monumenti di Siria ¢ Armenia; il
punto di vista di Rivoira ¢ pero senza dubbio eurocentrico, o meglio romanocentrico, ¢ la

sua dialettica imperialista®’?

restituisce un perfetto esempio di comparativismo basato
sulla retorica della syncrisis: 1’Oriente € concepito come un tutt’uno indistinto che avendo
origine in Occidente eredita dei sistemi costruttivi forti, ma allo stesso tempo sviluppa dei
sistemi decorativi ‘femminei’, e quindi deboli in termini eugenetici®’>. L’ Armenia ¢ un
caso a s¢€ rispetto a quell’Oriente, ed ¢ percio che consente a Rivoira di porre le basi per
un comparativismo, in parte concepito in termini transculturali.

Da Toesca a Cuneo, il discorso comparativo tra I’architettura medievale italiana e
armena, € piu in generale tra I’architettura monumentale dell’Occidente e quella
dell’Oriente, ¢ stata profondamente condizionato dalle teorie di Strzygowski; in generale,
la deriva dell’approccio avanguardistico di Strzygowski provoca una totale immobilita
metodologica. Per quel che riguarda 1’architettura armena, del metodo di Strzygowski si
mantiene 1’approccio tipologico e quindi la concezione di uno sviluppo genealogico
dell’architettura, ma si perde I’apertura geografica — chiaramente non piu concepibile in
termini deterministici — e il dialogo con la storia culturale dei popoli — gia compromessa
dalla deriva razziale — con il conseguente abbandono dell’approccio comparativo.

In Italia, sara lo ‘space turn’ di Alpago Novello e del gruppo di lavoro attivo a
Milano, a porre le basi per redigere una geostoria dell’architettura armena, che consenta
di ampliare la geografia comparativa senza cadere nella retorica della syncrisis. 1l
rapporto tra uomo e spazio sociale sperimentato da Alpago Novello invita a cancellare la

mappa politica per guardare al territorio e agli ambienti senza ostacoli frontalieri che

670 Questi tre punti sono cosi riportati in KULTERMANN 1993, 166.

671 DACOSTA KAUFMANN 2015, 33.

672 WHARTON 1995, 7-8.

673 RIVOIRA 1914, 237-244. Notiamo che la rappresentazione di Bisanzio come una donna corrotta € Roma
come un uomo retto e virile, era un’immagine radicata nella cultura italiana di inizio Novecento, vedi
BERNABO 2020, 11.

167



possano limitare lo studio delle testimonianze materiali in termini transculturali.
Nonostante lo studio storiografico ci abbia aiutato a riconoscere un importante novita

metodologica che emerge soprattutto nel volume Gli Armeni®’

, occorre notare che questa
pubblicazione non avra la stessa risonanza avuta da Architettura armena di Cuneo®”, da
cui ¢ metodologicamente distante. Cosi come era stato per i due cataloghi della mostra
Architettura armena del 19687, le fini riflessioni metodologiche elaborate a Milano,
restano in sordina di fronte alle ricche e puntuali informazioni documentarie pubblicate
dagli studiosi di Roma.

Oggi pero il discorso metodologico sembra acquisire nuova importanza a livello
internazionale: da un lato, rimettendo al centro I’uomo, la sua creativita e quindi il suo
spazio sociale, Armen Kazaryantenta di ribaltare la forte tradizione della narrativa
tipologica e liberare lo studio degli alzati da un metodo esclusivamente formalista®’’;
dall’altro lato, Patrick Donabédian pone le basi per superare 1’isolamento dell’architettura
armena concepita come un fenomeno monolitico indipendente costretto nei suoi confini
politici — che come dimostra lo scarso seguito degli studi di Alpago Novello sono ancora
difficilmente sostituibili con una ‘geostoria’ — e considera i1 rapporti diretti che
I’architettura armena ha avuto con la cultura greco-romana, quella bizantina, ma
soprattutto quella islamica e georgiana®’®. Il comparativismo egualitario di Donabédian
riflette proprio la metodologia comparativa cosi come formulata da Bloch nel 1928:

Faire choix, dans un ou plusieurs milieux sociaux différents, de deux ou plusieurs
phénomenes qui paraissent, au premier coup d’ceil, présenter entre eux certaines analogies,
décrire les courbes de leurs évolutions, constater les ressemblances et les différences et,

dans la mesure du possible, expliquer les unes et les autres. Donc deux conditions sont

nécessaires [...] une certaine similitude entre les faits observés et une certaine dissemblance

entre les milieux ou ils se sont produits.®”

Piu che di milieu, Bloch si trova poi costretto a parlare di differenti nazioni, perché

sono 1 contrasti politici o nazionali quelli che «frappent le plus immédiatement

674 ALPAGO NOVELLO 1986.

675 CUNEO 1988.

676 Ci si riferisce a BRECCIA FRATADOCCHI — COSTA — CUNEO 1968, per la mostra organizzata dal gruppo
romano e il catalogo intitolato Architettura armena per la mostra organizzata dal gruppo di Milano.

77 KAZARYAN 2020.

678 DONABEDIAN 2020. Cfr. anche DONABEDIAN 2012; DONABEDIAN 2016.

7 BLOCH 1928, 16.

168



esprit»®®’; ed & proprio questa la premessa di Donabédian, che affronta i rapporti stilistici

tra architettura armena e georgiana, nonché tra architettura armena e islamica, con

I’intento di liberare la disciplina dagli attriti geopolitici®®!.
II La narrativa storiografica e il rapporto con le immagini

1. Dalla calcografia alla fotografia: continuita di ripresa dell’architettura

armena

I1 discorso comparativo fin qui analizzato ¢ stato costruito anche sulla base di una
documentazione calcografica e fotografica selezionata; le incisioni e le fotografie hanno
infatti veicolato I’'immagine di un’architettura armena che fino agli anni Sessanta in Italia
rimarra solamente su carta®®?. Le litografie di Texier, insieme alle piante e agli spaccati
redatti da Choisy, e alle fotografie di Lynch e di Strzygowski hanno costituito I’immagine
stessa dell’Armenia per i molti studiosi europei che non la visitarono mai di persona.
Attraverso 1 rispettivi strumenti grafici gli autori ‘producono’ vedute che hanno un
carattere tanto documentario quanto artistico, e che traducono quindi punti di vista
soggettivi a supporto di determinate argomentazioni che emergono nei testi critici. E
interessante notare come nel caso dell’ Armenia, gli studiosi ancora per tutta la prima meta
del Novecento hanno spesso prediletto il disegno alla fotografia: le fotografie
dell’architettura armena scattate da Lynch sono accessibili gia dal 1901; nel 1914 Rivoira
pubblica le fotografie fornitegli dal Padre mechitarista di Venezia Minas Nurixan (1854-
1929) e scattate dal Padre Gabriele Nahapetean (1857-1939)%3 e dall’archeologo Ervand
Lalayan (1864-1931)%*; nel 1918 Strzygowski presenta un denso corpus di fotografie da

%80 BLocH 1928, 17.

%81 DONABEDIAN 2020, 64.
%82 In Francia, lo studioso lituano Jurgis Baltru3aitis ebbe I’opportunita di viaggiare in Armenia e Georgia
grazie al ruolo diplomatico del padre, ambasciatore della Lituania a Mosca, vedi CHEVRIER 2006, 116-118.
I viaggi di Baltrusaitis fornirono agli studiosi un denso materiale fotografico concentrato sull’aspetto
decorativo.

%83 In RIVOIRA 1914, ‘Gabriele Nahapetian’ e ‘Minas Nurikhan’. I due padri mechitaristi di Venezia, furono
il punto di riferimento di Rivoira per il reperimento della documentazione riguardo 1’architettura armena;
curano inoltre nel testo le traslitterazioni dei toponimi armeni e Rivoira non manca di citare alcune loro
personali osservazioni sui monumenti.

%84 In RIVOIRA 1914, ‘Ervand Lalaidntz’. Rivoira specifica che tutte le fotografie riguardanti il patrimonio
armeno sono state scattate da Padre Nahapetean, tranne quelle di Aglt‘amar che sono state fornite
dall’archeologo Lalayan, che non a caso aveva pubblicato nel 1910 una dettagliata descrizione dell’apparato

169



cui attingeranno la maggior parte degli studiosi europei. Nonostante la disponibilita di
questo ampio apparato fotografico, Toesca utilizza lo spaccato del gavit’ di Hatbat
disegnato da Choisy e le litografie di Texier della cattedrale di Ani, preferiti alle fotografie
anche nel volume di Golzio. I complementi grafici proposti da Texier, insieme alle tavole
pubblicate ancor prima da Brosset, sono parte integrante della documentazione di primo
Novecento sul patrimonio bagratide, ma trasmettono un’immagine solo parzialmente
veridica del monumento.

In generale, I’autore della veduta sceglie il soggetto da rappresentare a seguito di
una selezione mirata: I’intento ¢ di mettere in evidenza alzati o dettagli su cui focalizzare
I’attenzione del lettore, manipolare I’immagine eliminando elementi di disturbo,
aggiungendo dettagli e talvolta cambiando la dislocazione dei soggetti®®>. L’autore
addomestica il reale al fine di produrre un ‘tipo’ che attenda determinate aspettative dando
una visione sintetica di un determinato paesaggio architettonico. La sintesi divulgativa
della calcografia viene osservata con interesse da parte del fotografo, che spesso si ritrova
a scegliere le ottiche, il soggetto, ’inquadratura e la luce al fine di riprodurre I’estetica

calcografica®®

. Due sono 1 soggetti principali che interessano il vedutista nel ritrarre le
citta antiche: le testimonianze archeologiche e il rapporto tra architettura e natura.
Texier sceglie la basilica di Tekor e la cattedrale di Ani quali testimonianze
topiche connotanti I’architettura armena [figg. 44; 45]%%, nelle sue vedute emergono sia
I’attenzione al dato paesaggistico sia quel fascino nei confronti delle tracce lasciate dal
tempo e dalla storia sulle architetture; tra le tavole di Texier, quella che gia Strzygowski
sceglie per rappresentare la cattedrale di Ani mostra 1’elevato perfettamente ricostruito

nelle sue parti mancanti e posto su uno sfondo asettico. La resa pittorica delle litografie

di Texier ¢ determinante per la scelta degli studiosi di utilizzarle alla stregua di un

decorativo della chiesa: LALAYAN 1910. Vedi RIVOIRA 1914, 5, nota 2, e la nota scritta dall’autore nella
quarta di copertina del volume.

685 Per un’analisi di alcuni casi di studio in cui il dato artistico interviene nella resa documentaria di alzati
e vedute urbane, cfr. VIVES 1 PIQUE 2021.

686 1’imitazione della calcografia da parte della fotografia & una pratica molto diffusa tra la fine
dell’Ottocento e I’inizio del Novecento, quando la tecnica fotografica era ai suoi albori; a tal proposito mi
sembra interessante il commento di Miraglia al rapporto tra le incisioni di Bartolomeo Pinelli (1781-1835)
e le fotografie di Venezia di Carlo Naya (1816-1882): «Il salto di pochi decenni fra I'ultima attivita di
Pinelli (1831) e le immagini fotografiche scelte, indica in maniera stringente come, malgrado il passaggio
da una tecnica all’altra, ossia dalla stampa calcografica alla fotografia, il gusto figurativo e la tensione
creativa, che si pone fra narrazione e divulgazione, siano fondamentalmente paritetici.» (2011, 140).

87 TEXIER 1842, pl. 17-20, 25-28.

170



documento fotografico®®. Texier si premura di riprodurre la perfetta squadratura dei
blocchi di tufo e di far emergere immediatamente il carattere pseudo isodomo della
superficie esterna della chiesa; la litografia trasforma il contrasto tra i blocchi di tufo rosso
e quelli di tufo grigio, in un’alternanza di blocchi bianchi e grigi con un effetto finale di
forte contrasto coloristico dove domina il bianco, colore totalmente assente nella palette
di sfumature del tufo dell’altopiano di Ani. Chiaramente il limite in questo caso ¢ di natura
tecnica, ma il risultato finale [fig. 1] rende la superficie della Cattedrale molto vicina alla
scomposta alternanza di lastre di pietra calcarea bianca e grigia che caratterizza la
porzione buschetiana delle mura esterne della cattedrale di Pisa — da cui il trattamento
delle superfici delle pievi pisane fondate tra la fine dell’XI e la prima meta del XII decolo
— soprattutto se rappresentata anch’essa in litografia [fig. 46].

Nella litografia del lato meridionale della Cattedrale di Ani il ritmo della teoria di
arcatelle cieche che domina 1’apparato decorativo dell’alzato ¢ accentuato dalla presenza
di una linea di blocchi di tufo che segue I’andamento delle ghiere; questa linea continua
di blocchi centinati ¢ un’invenzione di Texier che fa sembrare la superficie del soprarco
su un livello piu sporgente rispetto alla superficie dei sottarchi. A ben vedere questo
rapporto tra le superfici ¢ proprio quello adottato da Buscheto a Pisa, dove la porzione di
mura che si estende tra le ghiere e la cornice marcapiano si protende simulando 1’esistenza
di uno spazio sottostante arretrato, quasi coperto dalle arcate a tutto sesto sorrette da
lesene. Ad Ani invece le arcatelle cieche emergono ad altorilievo da una superficie
distribuita su uno stesso piano con un effetto finale differente non solo da un punto di
vista compositivo, ma anche luministico [figg. 47; 48].

Se le arcatelle cieche sono rappresentate con minuzia, lo stesso non si puo dire per
le iscrizioni che, nella tavola dedicata alla facciata settentrionale della cattedrale, Texier
decide di eliminare, facendo venire meno un elemento semiotico preponderante e non
sempre disposto in perfetta simmetria sulle superfici delle chiese armene. Le lunghe
iscrizioni scolpite direttamente sui blocchi murari gia in posa, sono una caratteristica
propria dell’architettura armena che non trova paralleli né nelle culture architettoniche

limitrofe né in Occidente. La litografia di Texier elimina questo elemento, che risulta

%88 e litografie di Brosset, che non presentano questo stesso stile pittorico, non avranno lo stesso seguito.
Sebbene Brosset non sia particolarmente attento ai dettagli decorativi degli alzati, ¢ perd un buon punto di
riferimento per lo studio delle epigrafi, che vengono riprodotte nelle sue litografie con maggiore attinenza
al reale di quanto non faccia Texier. Vedi BROSSET 1861.

171



quasi come un fattore di disturbo alla restituzione della pseudo isodomia e di una perfetta
simmetria matematica tra le parti architettoniche e decorative della facciata settentrionale;
avendo pero visto — ma non guardato — le iscrizioni, Texier disloca due lunghe epigrafi in
‘pseudo armeno’ al centro della facciata occidentale, disponendole in un rapporto
reciproco perfettamente simmetrico, che non corrisponde alla realta [cfr. figg. 49; 50]. In
questa stessa tavola Texier aggiunge anche un nastro con decorazioni di riempimento
disposto ‘a sopracciglio’ sulla finestra sinistra e la zebratura del portale strombato. La
facciata occidentale subisce quindi una serie di piccole modifiche non casuali e finalizzate
alla trasmissione di una specifica tipologia decorativa.

Particolarmente interessante ¢ poi la resa del portale principale da cui si accede
sul lato meridionale della Cattedrale. Texier rimaneggia il protiro danneggiato e disegna
un portale strombato incorniciato da una modanatura quadrangolare; nello spazio che
intercorre tra la ghiera fascicolata del portale e 1’estremita superiore della modanatura
quadrangolare 1’autore inserisce una banda a motivi circolari, proseguendo quel processo
di ‘correzione’ del monumento. Le trabeazioni con motivi ornamentali non sono rare

nell’architettura medievale armena®®

, ma il gioco geometrico impiegato da Texier
rimanda I’occhio occidentale ai portali romanici pisani, come quello di San Paolo a Ripa
d’Arno®° [cfr. figg. 1; 51; 52].

Notiamo infine che nello spaccato della Cattedrale, Texier disegna 1 pilastri
fascicolati e gli archiacuti cadenzando una striatura regolare che non solo non rispecchia
la reale soluzione finale della bicromia dei blocchi lapidei, in realta estremamente
irregolari, ma che costruisce ancora una volta un legame con la cattedrale di Pisa®'. In
generale I’autore enfatizza 1 rapporti simmetrici € geometrici reciproci tra le parti e
soprattutto tra gli elementi decorativi della superficie, di cui trascende ogni asimmetria in
favore di un perfetto geometrismo.

Cuneo nel 1977 pubblica gli apparati grafici di Texier, di Brosset [figg. 45; 53],

nonché¢ di Fergusson e Tokarskij spiegando come siano stati proprio questi disegni ad

iniziare gli studiosi europei all’ Armenia e come queste immagini abbiano contribuito ad
g p q g

%89 Si pensi alle trabeazioni dei portali della Basilica di Ereruyk, a loro volta probabilmente derivati da
precedenti siriani.

690 TIGLER 2006, 214-220.

91 Si noti perd che le zebrature dell’interno della Cattedrale di Pisa sono posticce, cfr. PERONI 1995.

172



alimentare il parallelismo con le cattedrali europee®®?. Di fianco alle incisioni dei due
studiosi francesi, Cuneo propone le fotografie della cattedrale di Ani scattate durante i
viaggi di studio nella Turchia orientale [fig. 54]. Breccia Fratadocchi aveva adattato il
punto di vista della propria macchina fotografica al punto di osservazione di Texier,
mettendo in evidenza il sovradimensionamento della regolarita decorativa dell’alzato
proposta dal conoscitore britannico. Questo interessante esercizio®”?, molto diffuso agli
albori della fotografia documentaria®?, consente sicuramente di meglio comprendere il
processo di trasformazione degli alzati da un punto di vista conservativo, ma allo stesso
tempo stabilisce un rapporto di continuita con quelle immagini che avevano educato lo
sguardo all’architettura armena. La riproposizione delle vedute di Ani di Texier in una
tecnica grafica contemporanea [Cfr. figg. 1; 55 e figg. 49; 50], prospetta una conferma di
quella tradizione visiva e conoscitiva in un testo scientifico aggiornato. Le calcografie
sono un documento prezioso per la conoscenza della storia del sito di Ani, divenuto
archetipo dell’architettura armena tutta, ma ne hanno trasmesso un’immagine
compromessa in parte dalle proprieta della tecnica, in parte dalle modifiche apportate
dagli autori in funzione di specifiche necessita narrative.

L’enfasi posta sul dato dimensionale e sulla ‘monumentalita’ ha alimentato la
narrativa del parallelismo con le cattedrali italiane. L utilizzo di pilastri liberi a supporto
della cupola consente all’architetto Trdat di ampliare le dimensioni della navata centrale;
ne risulta uno spazio quantitativamente importante all’interno del panorama
architettonico armeno, ma comunque non paragonabile alle cattedrali italiane. Le

immagini piu diffuse della Cattedrale di Ani assecondano e amplificano questa

92 «Gia le prime descrizioni della citta dedicavano ampio spazio al maggior edificio dell’antica capitale,

illustrandolo con immagini e rilievi che contribuirono a diffonderne la conoscenza; da allora la Cattedrale
prese a essere considerata, forse giustamente, come la fabbrica piu rappresentativa del pur vasto patrimonio
architettonico del paese: e cio si spiega anche perché, tra tutti i monumenti armeni, essa ¢ quella piu vicina
per dimensioni funzioni e concezione spaziale, alle grandi cattedrali medievali europee, con le quali si
intendevano stabilire confronti e, possibilmente, punti di contatto.» (CUNEO 1977a, 35, 38).

093 Alla seconda meta del Novecento, quando erano ormai superati i confronti tecnici e stilistici tra
fotografia e incisione che avevano caratterizzato la fine dell’Ottocento e i primi decenni del Novecento,
questa pratica appare anacronistica e discutibile da un punto di vista scientifico. Al contrario, 1’esercizio ¢
profondamente interessante e contemporaneo da un punto di vista tecnico e artistico; si pensi ad esempio
alla recente mostra Piranesi Roma Basilico 2019 e in particolare al significato del lavoro di Basilico per
questa mostra, sia come artista che come documentarista, vedi VALTORTA 2019.

694 MIRAGLIA 2011, 135-149

173



695 che fa da cornice alle chiese nelle immagini

apparenza: la generale vastata solitudo
dell’ Armenia, crea un effetto ingannevole sulle dimensioni degli alzati, che godono per
contro di una misurata e proporzionata distribuzione delle masse. E solamente nella voce
enciclopedica redatta da Rosi®® che emerge un breve commento ai limiti imposti dalla
fotografia nella lettura dello spazio naturale e urbano in prospettiva storica. Cuneo si
dichiara consapevole dell’esistenza di una narrativa intrisa di monumentalita e solitudo
andata di pari passo con la pubblicazione delle litografie, ma allo stesso tempo la
asseconda dichiarando che ad Ani si incontra una «monumentale vastita»®’ e in
particolare nella Cattedrale una «monumentale classicitan®®. 1 pilastri fascicolati, il
pavimento — da Cuneo definito — «marmoreo», I’organizzazione in tre navate e la cupola,
cosi come le arcatelle cieche e la regolare geometria delle masse, sono gli elementi che
consentono a Cuneo di scrivere di una ‘monumentale classicita’. Secondo una narrativa

099 si va a

nata nell’Italia degli anni Trenta, il concetto stesso di ‘monumentalita
sovrapporre a quello di ‘classicita’ stilistica, entrambi amplificati dall’isolamento
dell’architettura all’interno di un paesaggio quasi asettico; la mancanza di punti di
riferimento su scala ridotta amplifica la percezione di grandiosita del monumento che
viene cosi proiettato in una grandezza che ¢ piu utopica che reale, suscitando quell’effetto
che ¢ stato felicemente definito “mistica del vuoto™’%,

Altro fattore, sicuramente condizionato dall’immagine dell’architettura armena
circolata attraverso le litografie e le fotografie, ¢ I’attenzione rivolta alle decorazioni
geometrico-architettoniche, a discapito di quelle figurate. L’unico studioso che propone
una panoramica delle decorazioni geometriche e figurate dell’architettura armena e
georgiana ¢ Baltrusaitis, il cui lavoro, forse per questioni metodologiche non sembra
godere di una felice ricezione in Italia, dove per altro negli anni Trenta ¢ particolarmente
viva quella tensione tra storici dell’arte e architetti aizzata da Giovannoni. Unendo

1

I’insegnamento positivista di Auguste Choisy’°! all’approccio stilistico-comparativo di

Adolfo Venturi, Giovannoni aveva finito per incarnare il suo stesso ideale di ‘architetto

95 ROSI 1929, 435.

096 ROsSI 1929, voce “Armeni. Arte. L architettura”.
897 CUNEO 1977a, 29.

9% CUNEO 1977a, 35.

99 Cfr. SIRONT 1934.

700 CALVESI 1987, 6-7.
701 Vedi i contributi in GIRON — HUERTA 2009; in particolare ELTIN 2009.

174



integrale’; tecnico e storico, capace di riconciliare le vitruviane firmitas, utilitas e

792 Giovannoni non & per nulla incline a compromessi con I’approccio storico-

venustas
artistico, che promuoveva 1’osservazione delle decorazioni architettoniche. Il riferimento
ai canoni estetici vitruviani, gia presente come una costante in Rivoira, viene sfruttato per
dare autorita ad una critica che rifiuta ‘i barbarismi’ delle decorazioni figurate, ed esalta
le decorazioni geometriche e architettoniche quali espedienti per mantenere un rapporto
di continuita con I’architettura greco-romana’®’.

Ancora negli anni Sessanta il gruppo di Roma, composto sia da architetti che da
storici dell’arte, non sembra guardare con particolare attenzione agli apparati decorativi;
tra le fotografie che documentano le missioni romane ¢ ben leggibile il percorso di

704 L’obiettivo fotografico

osservazione degli alzati da parte degli studiosi coinvolti
ripropone le vedute delle calcografie per poi avvicinarsi immediatamente agli alzati e
soffermarsi per lo piu su dettagli puramente strutturali; il disinteresse per il dato
decorativo ¢ ben esemplificato dalle fotografie scattate sull’isola del lago di Van, dove i
personaggi e le scene veterotestamentarie scolpiti sulle superfici dell’alzato vengono
tagliati dal campo di ripresa per consentire un’analisi del dato prettamente architettonico.
Dalle riprese fotografiche ¢ chiaro come i pochi elementi decorativi fotografati siano
scelti in rapporto diretto con 1’organizzazione delle masse architettoniche e degli elementi
strutturali [figg. 56; 57]. D altronde nessuno’® dei contributi redatti dagli studiosi attivi

a Roma si sofferma sulle caratteristiche tecniche, stilistiche o iconografiche delle sculture

figurate architettoniche.

702 BERTA 2007, 21-22; sui punti riferimenti di Giovannoni nella formulazione del suo ‘ideale di architetto’
e per un dettaglio delle voci enciclopediche redatte da lui, vedi: BONACCORSO 2019.

703°Si ¢ gia visto come alle decorazioni ‘capricciose’ di Aglt‘amar, Rivoira prediligesse le decorazioni
architettoniche di Ani, dove 1’unico elemento decorativo di cui Rivoira tratta sono le arcatelle cieche, vedi
RIVOIRA 1914, 30; questa lettura gerarchica degli apparati decorativi prosegue e si intensifica negli anni
Trenta, con 1’esaltazione della colonna e dell’arco di cui si € detto, cfr. CANEVARI 2020.

704 Le fotografie delle missioni si trovano oggi al Centro di Documentazione di Storia dell’Arte Bizantina
— CDSAB dell’Universita Sapienza di Roma. Le fotografie solo di recente sono state rese consultabili in
loco, in attesa del completamento del progetto di schedatura e scansione per una fruizione open source. Le
osservazioni qui riportate si basano quindi non solo sulle caratteristiche del materiale pubblicato, ma anche
su quello inedito visionabile presso I’archivio.

705 Solamente Gandolfo che si sofferma sul motivo decorativo ad arcatelle cieche da un punto di vista
compositivo, ancora GANDOLFO 1992. Ricordiamo inoltre che un apparato fotografico dedicato anche agli
aspetti decorativi si ritrova nelle tavole sinottiche del secondo volume di Architettura armena; il materiale
non ¢ pero commentato, vedi CUNEO 1988.

175



La monumentalita, la solitudine dei monumenti, le rievocazioni classiche erano
concetti che avevano dettato la progettazione, I’osservazione e lo studio dell’architettura
durante la prima meta del Novecento in Italia; ¢ proprio in questo primo Novecento che
avviene la selezione dei monumenti e delle rispettive immagini atte a rappresentare
I’architettura armena. Dalle litografie di Brosset alle fotografie di Breccia Fratadocchi
pubblicate nei fondamentali contributi di Cuneo, I’immagine della Cattedrale di Ani
ripresa dall’angolo nord occidentale si puo forse definire come lo ‘scatto iconico’, il punto
di vista preferenziale che viene scelto per raccontare 1’architettura armena.

L’iconicita della ripresa angolare della Cattedrale di Ani, con la conseguente
reificazione del monumento, si ritrova oggi nelle fotografie di promozione turistica che
tappezzano la citta di Kars [fig. 58-59]; la Cattedrale ha subito un intenso processo di
reificazione a fini turistici, diventando ancora una volta oggetto di quel ‘circolo vizioso

>706

ermeneutico’ ° per cui il sito viene raggiunto per vedere e fotografare cio che le immagini

di promozione turistica ci hanno gia mostrato’’.

2. 1l terzo occhio di Alpago Novello

La recente raccolta del materiale documentario di Adriano Alpago Novello presso
il Centro Studi della Cultura Armena di Venezia ha consentito di avviare una riflessione
riguardo 'universitas rerum composta dai due corpus dell’archivio, quello storico da
sempre collocato presso il Centro e quello personale dislocato dalla villa di famiglia di
Alpago Novello, a Venezia. Nell’insieme, possiamo parlare di un fondo archivistico

798 costituito da materiale di natura documentaria, bibliografica e fotografica’®.

personale
Le fotografie che costituiscono I’archivio sono documenti dal valore sociale ben preciso,
poiché utili principalmente a storici e storici dell’arte interessati allo studio del patrimonio

culturale, paesaggistico e monumentale nel raggio geografico alpaghiano; in generale, si

706 LARSEN 2006, 248.

797 Sulla storia e I’evoluzione del cosiddetto ‘tourism gaze’, vedi URRY — LARSEN 2011.
708 «L'archivio ¢ il complesso di documenti prodotti, ricevuti e accumulati (non sempre in modo ordinato)
da un soggetto (nel nostro caso persona o famiglia) nel corso della sua attivita. I singoli documenti sono
quindi caratterizzati da un vincolo di destinazione comune, che si stabilisce come spontanea conseguenza
dell'esercizio delle funzioni proprie del soggetto.» (CARASSI 2007, 10).

7% Come parte integrante del progetto di ricerca & stato effettuato un primo riordino del materiale
documentario dell’archivio ed ¢ stata redatta una mappatura del patrimonio fotografico esistente presso il

CSDCA.

176



riconosce alla pratica archivistica il potere di conferire una vocazione sociale alla raccolta,
che in questo specifico caso ¢ armonizzata alle finalita dell’ente e all’attivita della
personalitd intestataria dell’archivio’!’. Per una lettura delle fotografie in chiave
storiografica, ¢ necessario risalire al ‘valore primario’ del documento, ovvero il
significato che le fotografie hanno avuto per chi le ha scattate e che ¢ leggibile solamente

"1 Ketelaar individua e definisce una

incrociando fonti documentarie e iconografiche
precisa fase precedente 1’archiviazione, durante la quale si attua il processo di selezione
e di esclusione di determinate narrative dell’archivio’!?; come spesso accade, anche nel
caso dei fondi archivistici del CSDCA e del CDSAB’', le trame volutamente taciute in
questa determinata fase raccontano 1’interesse primario nei confronti della fotografia. Nel
caso del Centro di Venezia, questo taglio ci permette di osservare piu da vicino, non solo
I’interesse di Alpago Novello per la fotografia, ma anche ‘lo scarto’ dell’archivista’!4,
ovvero quelle informazioni che si tenta di non disperdere in fase di catalogazione, ma che
non trovano adeguata valorizzazione nelle voci degli standard di schedatura, subendo
quindi I’esclusione dal processo di ‘iscrizione’ con la conseguente svalutazione da un
punto di vista documentale’"?.

La fotografia ha accompagnato in modo costante la vita e il lavoro di Alpago
Novello. La sensibilita per ’immagine fotografata ¢ parte dell’eredita lasciatagli dal padre

Alberto, le cui fotografie di opere di guerra del bellunese e di strade militari risalenti agli

710 Sul potere della pratica archivistica di conferire € togliere valore alle informazioni attraverso la scelta di
un determinato ordine sociale a cui ¢ sottoposto il documento, vedi BROTHMAN 1991. Mentre, sulla
fotografia come oggetto sociale poiché documento, vedi SERENA 2012,

11 Per una definizione di valore primario e secondario dell’immagine fotografica, vedi RITZENTELER 2008.
"2 «Archivalisation is the conscious or unconscious choice to consider something worth archiving»
(KETELAAR 1999, 57).

71311 valore primario di ciascuna raccolta pud essere pitt 0 meno vincolato dai fini progettuali ed editoriali;
nel caso delle fotografie del gruppo romano le caratteristiche notate, ovvero la diretta dipendenza
dell’obiettivo allo studio del dato prettamente architettonico, trova perfetta concordanza con le finalita
progettuali di mera documentazione architettonica del patrimonio medievale armeno.

714 Sul concetto di scarto e sul processo ecologico di riutilizzo del materiale di archivio, vedi BROTHMAN
1991, 80-81.

"5 «La definizione di fotografia come iscrizione (leggibilitd rivolta ad altri) ci conduce alla soglia
dell’archivio: 1a dove, a partire dal suo ingresso, viene sottoposta alle pratiche di iscrizione, la fotografia
che sembra registrare tutta I’apparenza del mondo, si (tra) vestira di tutta I’apparenza del documento.»
(SERENA 2012, 171). Serena si rifa a Brothman per il concetto di linguaggio quale garante dell’ordine e il
potere dell’inchiostro di spostare gli oggetti al ‘posto giusto’, vedi BROTHMAN 1991, 80. Sul concetto di
‘iscrizione’ come quintessenza degli oggetti sociali e sulla connessa teoria del documento, vedi FERRARIS
2009, 50-53, 298-300.

177



anni della Prima guerra mondiale sono di particolare importanza, sia da un punto di vista
estetico, che storico; la collezione ¢ stata infatti donata dallo stesso Adriano alla

Fondazione Giovanni Angelini e Centro studi sulla montagna di Belluno’!®

. Notiamo poi
come per la seconda e la terza missione di studi nell’Armenia sovietica e in Turchia,
rispettivamente nel 1969 e nel 1970, I’architetto coinvolse il fotografo professionista
Giovanni Edoardo Nogaro nelle campagne di studio; questa nota testimonia la
convinzione del ruolo centrale conferito all’immagine fotografata, tanto nel suo
significato documentario, quanto nelle sue qualita estetiche. Gli stessi appunti dello
studioso sono spesso semplicemente delle successioni di fotografie, immagini fotocopiate
da manuali, cartoline e schizzi che ricalcano immagini gia edite. Le fotografie tratte dai
libri di viaggio per bambini partecipano allo stesso processo di ricerca che coinvolge

anche le foto storiche di Aram Vruyr [fig. 60]77

, senza che ci sia alcun rapporto
gerarchico tra le immagini; la fonte principale per le direzioni in cui si muove la ricerca
di Alpago Novello rimane perd sempre il suo stesso obiettivo fotografico che funge da
terzo occhio permettendogli di penetrare 1’architettura e di tornare piu volte su uno stesso

monumento per indagarne nuovi aspetti [figg. 61; 62]7'8.

La maggior parte dell’archivio fotografico ¢ costituito da diapositive, ma
all’interno dei faldoni documentari si rintraccia un’altra parte dell’archivio costituito da
fotografie stampate e disposte secondo criteri ragionati, la cui ratio ¢ rintracciabile nei
brevi appunti che le accompagnano. Porre 1’attenzione su questi appunti personali
complica la ricerca di uno strumento univoco di archiviazione, ma allo stesso tempo svela
le narrative tacite dell’archivio. Le diapositive, in genere suddivise secondo un criterio
geografico dipendente dalle destinazioni dei viaggi di studio effettuati, sono state nel
tempo selezionate per essere ricollocate o duplicate in altre sezioni in funzione di studi

tipologici specifici. L’interesse di Alpago Novello si rivolge in particolare agli elementi

decorativi degli esterni architettonici come oculi, losanghe, lunette, portali e meridiane.

716 CASON ANGELINI 2009.

17 Nello studio di Alpago Novello della Villa di Trichiana, impilati tra i manuali di architettura, c¢’erano
anche pamphlet turistici e libri per bambini utili per gli apparati fotografici. Tra le diapositive del CSDCA
esiste una collezione di copie delle fotografie di Aram Vruyr che aveva partecipato come fotografo alle
missioni di studio ad Ani condotte dall’archeologo Nikolaj Marr.

718 Mi pare calzante ricordare qui le parole dello stesso Alpago Novello: «A questo proposito mi vengono
in mente alcune considerazioni che sono state filo conduttore delle mie ricerche: [...] studio dell’architettura
non come fine a sé stesso, raccolta di immagini da spettacolo o curiosita, ma strumento per capire cosa c’¢e
dentro gli involucri costruiti» (2009, 6).

178



Se osserviamo per esempio il materiale fotografico contenuto nella cartella intitolata
“losanghe”, possiamo formulare alcune considerazioni che danno prova del metodo
adottato. La collezione di fotografie sistemate in questo faldone cartaceo documenta le
decorazioni esterne delle chiese georgiane di XII e XIII secolo dove il motivo delle due
losanghe tangenti e speculari ¢ estremamente diffuso. Nei casi delle decorazioni a
losanghe delle chiese di K’vat’axevi, Ikort’a e Samt’avisi, lo scatto ¢ stato chiaramente
pensato in funzione di uno specifico studio tipologico: il soggetto ¢ perfettamente
inquadrato nello spazio dell’immagine fotografica, ¢ stato certamente compiuto uno
sforzo per poter ottenere un’inquadratura il piu possibile frontale del soggetto, e la resa
dei particolari & stata calibrata tramite un’attenta chiarezza tonale’'’. Alpago Novello
colloca in questa cartella, che ha il proprio motivo d’essere proprio nelle decorazioni delle
chiese medievali georgiane, una fotografia della superficie esterna della chiesa di San
Basilio ad Arta e un dettaglio della decorazione parietale interna della moschea Blu di
Tabriz, entrambe decorate a losanghe [fig. 63]. Per costruire il contenuto della cartella
‘losanghe’, lo studioso ritorna piu volte su soggetti fotografati in momenti altri della
ricerca e in geografie lontane dalla Georgia; questo esercizio gli consente di individuare

degli «infra-saperi»’?°

che emergono a posteriori e diventano interessanti a distanza di
tempo dal momento di conoscenza diretta del monumento. Una banca dati di fotografie
scattate da Alpago Novello stesso, facilita I’esercizio di ritorno su determinati monumenti
per costruire comparazioni che sconfinino 1 limiti geografici e costruire serie a cui le
fotografie non erano state destinate al momento dello scatto. A queste, nella serie delle
losanghe, Alpago Novello aggiunge immagini inviategli da amici e colleghi, come una
cartolina ricevuta dalla Tunisia e raffigurante il mausoleo di Kairouan e una diapositiva
della facciata della Cattedrale di Pisa inviatagli da Adriano Peroni.

La fotografia acquisisce quindi uno specifico valore informativo per il suo stesso

autore: registra delle informazioni che anche a distanza di tempo nutrono sempre nuove

ricerche comparative. L’insieme delle immagini contenenti il medesimo ‘infra-sapere’

"9 Proprio la chiarezza tonale, insieme alla ricerca di precisione e nitidezza nella resa dei dettagli,
caratteristiche che visibilmente ricerca Alpago Novello in queste serie, sono caratteristiche proprie dello
‘stile documentario’ in fotografia, vedi LUGON 2008, 139-144.

720 «La Fotografia [...] consegna immediatamente quei particolari che costituiscono precisamente il
materiale del sapere etnologico [...] essa mi permette di accedere a un infra-sapere; mi fornisce una
collezione di oggetti parziali e puo solleticare in me un certo qual feticismo» (BARTHES 2003, 30).

179



individuato, diventano parte di una serie; all’interno della serie ciascuna foto acquisisce
un valore informativo per I’autore, e allo stesso tempo un valore probatorio dell’attivita
dell’autore. Sebbene la distinzione tra documento fotografico e fotografia documentaria
sia labile’?!, la qualita delle immagini, caratterizzate da nitidezza e centralita dei soggetti
tipologici selezionati, ci permettono di definire le fotografie reperibili nelle cartelle
cartacee quali ‘documenti fotografici’, che consentono al fotografo di registrare una
determinata informazione e di costruire confronti utili ai fini della propria ricerca, senza
vincolare I’obiettivo a specifiche esigenze estetiche. La cartella dal titolo ‘losanghe’ ¢ il
punto di partenza per quel progetto di ricerca transculturale condiviso tra Italia e Georgia.

Gli scatti di Alpago Novello non sono solamente documentari, ma mostrano

chiaramente una certa sensibilitd estetica’??

, che si rivela fondamentale per la
consacrazione della fortuna di progetti editoriali ed espositivi. Ad esempio, la ripresa e la
tonalita epidermica ricercate nel fotografare la lanterna del gavit® del Monastero di
Salmosavank® [fig. 64]7%, cosi come ritratta da Alpago Novello, soddisfano a pieno il
fine comunicativo e persuasivo di uno scatto che, attraverso una periodica riproposizione
in mostra o in editoria, diventa ‘iconico’. L’immagine ottenuta attraverso una ripresa
zenitale in fortunate condizioni di luce, ¢ essa stessa il gavit * di Salmosavank‘. Allo stesso
modo, la chiesa di Surb Hrip‘sime ¢ rappresentata dallo scorcio che, dal basso verso 1’alto,
partendo dalla nicchia angolare arriva ad inquadrare una sezione della cupola’*. Se la
ripresa angolare della cattedrale di Ani cosi come inquadrata da Breccia Fratadocchi quasi

obbliga chi si trovi di fronte alla Cattedrale a ricercare quello stesso punto di vista per

poter raccontare in modo ottimale 1’edificio, al contrario alcune fotografie di Alpago

21 «Tracciare una linea di demarcazione netta tra I’approccio estetico dello stile documentario e quello

legato all’utilita pratica ¢ comunque difficile, e precisamente in questo risiede il problema intorno al quale
ruotera il nostro studio: che cosa separa in fondo le grandi fotografie del genere documentario dai loro
omologhi archivistici o giornalistici — o per dirlo con un gioco di parole: dove si colloca la frontiera tra
fotografia documentaria e documentazione fotografica?» (LUGON 2008, 20).

22 Da un punto di vista archivistico questa qualitd viene definita: «Artifactual value: the usefulness or
significance of an object based on its physical or aesthetic characteristics, rather than its intellectual
content» https://dictionary.archivists.org/.

23 Questa fotografia ¢ stata scelta per le copertine di Ricerca sull’architettura Armena. Rassegna stampa,
1 (1970); Ricerca sull architettura Armena. Rassegna stampa, 11 (1973). E stata poi pubblicata in ALPAGO
NOVELLO 1986¢, fig. 83 ed ¢ stata inoltre inclusa nel percorso espositivo e scelta tra le poche fotografie
inserite nel catalogo Architettura armena. IV — XVIII secolo 1975, fig. 21.

24 Questa fotografia di Alpago Novello ricorre in tutte le edizioni di Architettura Bizantina di Mango (1986,
fig. 163) ma anche in pubblicazioni edite da altri studiosi legati al Centro, vedi TER MINASSIAN — ZARIAN
— ZARIAN 1998.

180



Novello selezionano soggetti e punti di vista del tutto inediti e sono spesso difficili da
riproporre ma che hanno il potere di suscitare 1’interesse per nuove indagini e parallelismi.
L’obiettivo si sofferma su dettagli decorativi ed elementi costruttivi che caratterizzano
I’architettura armena, ma allarga anche il grandangolo cosi da cogliere la continuita tra la
linea di profilo delle architetture e del paesaggio.

Il rapporto tra fotografia e ricerca bibliografica ¢ reciproco e i macro temi fondanti
il percorso di Alpago Novello trovano soddisfazione nell’inquadratura dell’obiettivo;
alcuni esempi selezionati da un gruppo omogeneo di fotografie scelte e titolate dall’autore
ben esemplificano questo aspetto del rapporto dello studioso con la fotografia [figg. 65;
66; 67]. I titoli di queste tre fotografie riassumono le direttrici principali nel percorso di
ricerca di Alpago Novello:

1. L'uomo e ai suoi problemi 2. La considerazione dell'architettura come soluzione

di vita: tutti dobbiamo essere architetti [...] 3. Lo studio dell'architettura [...] per capire

cosa c'¢ dentro gli involucri costruiti. 7>

Da questi esempi si deduce I’importanza assunta da questo strumento e meglio si
puo motivare 1’esteso utilizzo delle immagini nelle pubblicazioni curate da Alpago
Novello, dove la fotografia non ¢ quindi da vedersi come apparato del testo, ma parte
integrante di un discorso a cui compartecipano I’immagine fotografata e il contenuto
descrittivo.

Come si ¢ visto nel caso delle losanghe, le stesse comparazioni, cosi difficili da
giustificare in termini storico-critici, passano piu efficacemente attraverso le immagini.
A tal proposito, significativo ¢ 1’allestimento nel 1969 della mostra Architettura
georgiana a Bari alla Pinacoteca Provinciale Corrado Giaquinto. L’allora direttrice Pina

726 che

Belli D’Elia decise in quell’occasione di rendere esplicita quell’«aria di casa»
evocavano i monumenti armeni presentati per la prima volta in territorio pugliese,
chiudendo il percorso espositivo con la proiezione di fotografie dei monumenti simbolo
del romanico pugliese; il provocatorio confronto coraggiosamente proposto dovette aprire
effettivamente una riflessione «sul presupposto di una scuola-matrice diffusasi attraverso

il tempo, oltre 1 confini del suo territorio, come ad esempio in Basilicata, in Puglia o piu

725 ALPAGO NOVELLO 2009, 6.
726 MARINO 1969, 13.

181



727

su in Toscana»’“’. Nel 1975 la mostra Architettura medievale georgiana tornava in

Puglia’

, contemporaneamente nella stessa Pinacoteca Provinciale Giaquinto che aveva
ospitato cinque anni addietro I’esposizione del gruppo milanese, Pina Belli D’Elia, la
stessa direttrice del museo che accolse con tanta sensibilita ed entusiasmo 1 risultati delle
ricerche del gruppo di Milano, inaugurava la mostra Alle sorgenti del romanico. Puglia
XI secolo’; 1a mostra era frutto di un progetto di studio di tre anni avviato con il fine di
fornire un bilancio di quanto rimaneva della produzione artistica pugliese dell’XI secolo,
fortemente screditata e dimenticata. Probabilmente senza questa nuova stagione di studi
sull’architettura caucasica, Belli D’Elia non avrebbe insistito, in questa sede e in studi
successivi, sul confronto tra la cattedrale di Siponto o quella di Troia, e le chiese armene
e georgiane’*’. Notiamo perd che nel catalogo della mostra i termini utilizzati per
motivare e spiegare tale confronto sono ancora estremamente vaghi e avvolti da «un’aura
di fatalismo», che verra ridimensionata nei termini, ma non chiarita nei contenuti, in

31 Ancora una volta saranno le immagini a fare il passo piu lungo

interventi successivi
del testo nel proporre il parallelismo tra 1’architettura pugliese di XI secolo e quella
medievale del Caucaso meridionale: nel 1975 la mostra Architettura georgiana sara
allestita direttamente nella navata centrale della Basilica di San Nicola a Bari [fig. 68]. I
percorsi delle mostre fotografiche sono quindi I’occasione per riassumere il processo di
osservazione dello spazio, della superficie e 1 conseguenti parallelismi che

quest’osservazione stimola in Alpago Novello e negli studiosi coinvolti nell’osservazione

delle sue fotografie, che non cedono al rischio di reificazione e di mortificazione dovuto

27T MARINO 1969, 13. 11 sottotitolo dell’articolo riporta: «La mostra fotografica dell’architettura armena
allestita dal Politecnico di Milano offre visioni affascinanti ed inedite. Ma suggerisce anche una traccia per
il problema del romanico pugliese».

78 Tra il 1974-75 la mostra sard a Bergamo, Bari, Lecce, Taranto ¢ Reggio Emilia. Per la mostra
Architettura georgiana IV-XVIII secolo venne replicata 1’impostazione dell’allestimento di Architettura
armena IV-XVIII secolo. In occasione dell’esposizione della mostra a Bari, all’Universita degli Studi di
Bari vennero organizzate una serie di giornate di studio sul patrimonio medievale della Georgia e sui
rapporti tra Georgia, Armenia, Bisanzio e Occidente.

29 BELLI D’ELI1A 1975.

730 BELLID’ELIA 1975, 55.

31 A proposito della cattedrale di Siponto, per esempio, la studiosa scrivera: «Il riferimento ad edifici e ad
aree culturali molto lontane come 1’ Armenia, per quanto appariscente, deve essere inteso in senso molto
lato: non indicativo di un diretto contatto o di un influsso vago e indimostrabile, quanto della comune
appartenenza ad un’area di diffusione provinciale di forme bizantine» (BELLI D’ELIA 1980, 118).

182



alla bidimensionalita del supporto, ma ne racconta la spazialita e il rapporto con la luce’?
[fig. 69].

La raccolta di fotografie riposte nella cartella ‘losanghe’ dell’archivio di Alpago
Novello, riassume un processo di osservazione iniziato in Italia nel 1914, quando Rivoira
leggeva tra le fotografie di Nahapetean un’inspiegabile ‘influenza’ armena sul sistema
decorativo toscano ad arcatelle cieche; le argomentazioni che hanno seguito il percorso
tracciato da viaggiatori come Orsolle, Lynch e Texier, e poi proseguito da Rivoira e
Strzygowski, lasciano un punto interrogativo ancora valido su quale sia la metodologia
da adottare per affrontare casi simili in cui il dato artistico, talvolta solamente visto,
talaltra osservato e fotografato, non trova diretto riscontro nel dato storico ricercato nelle

fonti.

32 «Di fronte a foto d’architettura non ci rendiamo conto che I’architettura stessa non & né un’immagine né

un oggetto, ma un ambiente fisico e irriproducibile che possiede un fuori e un dentro, un sopra e un sotto,
una tattilitd e una variazione luminosa. Il rapporto del nostro corpo con I’architettura, il percorso che noi
possiamo fare all’interno di un edificio, la scoperta progressiva dello stesso saranno sempre difficili da
trasferire sulla pellicola» (PANERAI 1996, 202).

183



Parte terza

Architettura armena bagratide e romanico pisano: un caso di
convergenza?

La storiografia ha costruito la narrativa sui rapporti tra I’architettura medievale
delle regioni del Caucaso meridionale e I’architettura medievale occidentale attorno alle
svariate comparazioni che sono state annoverate nella prima parte del presente lavoro. Il
confronto tra 1’architettura bagratide armena e il romanico pisano si ¢ rivelato essere la
vera spina dorsale di questa narrativa. Molte sono le divergenze che intercorrono tra le
due culture architettoniche e che non necessitano di un confronto analitico per essere
individuate: la morfologia del paesaggio, le tecniche costruttive, le materie prime, le
tipologie delle piante e le dimensioni degli alzati; a questa distanza ingegneristico-
architettonica, si aggiunge poi quella teologica e rituale. Persiste perd un dato di
convergenza che riguarda soprattutto il trattamento decorativo delle superfici esterne e
che di conseguenza interroga direttamente la storia dell’arte.

Abbandonata la concezione genealogica dello sviluppo architettonico e superato
il concetto di ‘influenza’, cosi come I’ossessione per un’origine totalizzante di tutta
I’architettura religiosa (cristiana e non), non persiste alcun milieu comune a cui ricondurre
I’origine di determinati caratteri condivisi, né € piu possibile disegnare fantasiose
geografie eurocentriche deterministiche che giustifichino privazioni e assimilazioni di
elementi artistico-costruttivi tra le due culture. D’altra parte, essendo la data di fondazione
della Cattedrale di Pisa precoce rispetto agli scambi marittimi commerciali che
legheranno poi la cultura artistica della grande e della piccola Armenia all’Italia”*?, ed
essendo complesso, se non inverosimile, immaginare e provare lo scambio diretto di
pratiche architettoniche tra 1 due siti sulla base delle esigue testimonianze riguardanti la

734

presenza di comunita armene in Italia gia intorno all’anno Mille’””, ad oggi qualsiasi

733 Si pensi in particolare alla produzione di codici miniati armeni, cosi come la circolazione di manoscritti
provenienti dal Regno armeno di Cilicia, attestata a Roma a partire dal XIII secolo, vedi SIRINIAN —
D’A1uTo 2020. Si pensi inoltre all’interessante caso del taccuino armeno di modelli di X VI secolo ritrovato
presso la Biblioteca dei Padri Mechitaristi di San Lazzaro, vedi TESTI CRISTIANT 1999.

734 Per le testimonianze di comunitd armene in Toscana in epoca medievale vedi in particolare ORENGO
2018, che per quel che riguarda il X e XI secolo, si rifa a ZEKIYAN 1981. Sulle tracce storiche e materiali
degli armeni in Italia, vedi da ultimo DONABEDIAN 2022.

184



ipotesi di interscambio tra la Toscana ‘romanica’’?’

e I’Armenia bagratide non ha alcun
fondamento storico. Riteniamo quindi che il caso possa essere indagato attraverso una
struttura comparativa poco esplorata in ambito storico-artistico: la convergenza, in cui
oggetti geograficamente distanti assumono assetti (in questo caso stilistici) simili, come

risultante di analoghi processi storici [fig. 70].

I. Le superfici murarie di Ani come spazio di incontro tra culture

1. Continuita insediative sull’altopiano di Ani
L’altopiano della regione storica dello Sirak, che si estende all’estremita orientale

dell’ Anatolia in corrispondenza del corso del flume Axuryan, nel 961 venne scelto come

736 737

luogo di fondazione della citta di Ani’°®, undicesima capitale del regno di Armenia’™’.

738 nella seconda meta del IX secolo

Dopo un lungo periodo di dipendenza dal califfato
la casata dei Bagratuni, una delle piu importanti famiglie della nobilta armena, guido un
periodo di consolidamento e ricostruzione del potere politico e militare. Nell’884 Asot I
Bagratuni ricevette l’incoronazione a re d’Armenia’® dal califfo al-Mutamid e
dall’imperatore bizantino Basilio I; 1’incoronazione avvenuta nell’allora capitale di
Bagaran, confermava il consolidamento e 1’estensione del potere di ASot I, gia da
vent’anni riconosciuto come ‘principe dei principi’, iSxanac ‘ isxan dagli armeni, batrik
al batarika dagli arabi, archon ton archonton dai bizantini. La corona di ASot I, poi detto

‘il Grande’, rappresentava un simbolo di autonomia nazionale del regno d’Armenia e di

indipendenza politica, sia dall’Impero bizantino, sia dal califfato; per mano dei re Smbat

35 Utilizziamo qui il termine ‘romanico’ per convenzione, pur consapevoli e persuasi delle criticita del
termine e della rigidita tassonomica in cui viene costretta I’architettura di XI e XII secolo. Come vedremo,
le stesse conclusioni di questo capitolo introducono a loro volta riflessioni sull’utilizzo del termine. Sulla
fortuna storiografica del romanico vedi GOMBRICH 1995; sulla sua messa in discussione vedi in particolare
BARRAL I ALTET 2009.

736 La data 961 fa riferimento al momento dell’insediamento della casata regnante Bagratuni ad Ani, ma
’altopiano era un avamposto di difesa gia dai tempi antichi, cfr. KHATCHATRIAN 1996.

Negli ultimi anni si ¢ intensificato I’interesse per lo studio della citta di Ani e varie sono state le iniziative
di studio e divulgazione organizzate da istituzioni internazionali, vedi: KEVORKIAN 2001a; COWE 2001a;
KARAPETYAN — ABRAHAMYAN 2011; SKHIRTLADZE 2019; SKHIRTLADZE 2020.

37 Si noti che il termine ‘capitale’, in armeno mayrak ‘atak’ ¢ utilizzato in modo anacronistico per le sedi
reali dell’ Armenia antica, che erano per lo piu delle cittadelle di fondazione reale, ¢ ‘agavoranist, dove il re
non era obbligato a soggiornare. Per le capitali d’Armenia, vedi DONABEDIAN — MUTAFIAN 2010.

738 Cfr. MARTIN-HISARA 2010; DADOYAN 2011.

73 La monarchia in Armenia era scomparsa nel V secolo con ArtaSes [V (422-428), I’ultimo rappresentante
della dinastia Arsacide. Per una cronologia del regno arsacide, vedi GARSOIAN 1997a.

185



1(890-914) e Abas (928-953), la corona fu trasferita dapprima a Sirakawan e in seguito a
Kars, per arrivare ad Ani nel 961, per volere del re ASot III (953-977) detto ‘il

Misericordioso’74°.

Nell’arco di appena un secolo si assiste alla fondazione e
all’abbandono di quattro capitali, rispettivamente scelte da quattro generazioni di regnanti
della casata bagratide. Questo rapidissimo processo di nascita e abbandono delle citta
trova continuita nella storia del popolo armeno dall’antichita al medioevo, dimostrando
la mancanza di cio che Nina Garsoian ha definito «geographical loyalty»’*!, ovvero quel
rapporto di fedelta e continuita che i popoli per lo piu di cultura greco-romana, stabilivano
con uno specifico sito geografico. Secondo la studiosa questa peculiaritd accomunerebbe
la societa armena a quella persiana, entrambe estranee al concetto ellenistico di polis. In
mancanza di una tensione alla continuita insediativa, una volta saliti al trono 1 singoli
regnanti scelgono una sede dove stabilire il nuovo centro politico, militare e religioso del
regno; in questo modo ciascun sovrano si presenta come l’incarnazione dell’unita e
dell’indipendenza del regno e come fondatore di opere edilizie, a loro volta paradigma
del potere politico e della devozione alla fede cristiana della casata’?. Con il
trasferimento della sede della corona da Kars ad Ani si assiste pero al radicamento di un
inedito rapporto di fedelta con il territorio.

L’inusuale continuita di cui godette Ani ¢ leggibile attraverso la storia delle sue
mura di cinta, che hanno avuto e continuano ad avere uno sviluppo denso di stratificazioni
di non sempre facile lettura [fig. 78]. Nel 961 ASot III il Misericordioso fa erigere le mura
della cittadella; nel 964, sempre per volere di ASot III, la superficie di Ani viene estesa
verso settentrione e una nuova cinta muraria viene eretta oltre la cittadella. Appena
quattordici anni dopo, nel 978, il re Smbat I1 (977-989) porta a compimento la costruzione
delle nuove mura spostando ancora piu a nord il confine della capitale, che raggiunge ora
un’ampiezza di quattro chilometri quadrati’*. Sotto i re bagratidi Gagik I (989-1020) e

Gagik II (1042-1045) Ani manterra lo stesso sistema di fortificazione e quindi la stessa

740 Cfr. GARSOIAN 1997b, 143-169; GARSOIAN 2010.

741 GARSOIAN 1985. Vedi anche TRAINA 2010.

742 GREENWOOD 2011, 55.

743 «This man filled in the ditch and fortified with a wall the rampart of Ani, from the Axurean river to the
valley of Catkock*; it was cemented using lime and stone and had bastions and towers. This fortified with
a high wall the extent of the city more completely than the old circuit wall» (Step“anos Tardnetc‘i,
Tiezerakan Patmut ‘yun, libro 3, 11 in GREENWOOD 2017, 239).

186



estensione stabilita dal predecessore’**. Solitamente le fonti armene si riferiscono agli
insediamenti reali con il termine berd (fortezza) facendo intendere che non si vadano
creando dei veri e propri centri abitati, altrimenti definiti & ‘afak‘ (citta)’*; al contrario,
Step‘anos Taronetci nella sua Storia Universale definisce 1’ Ani di ASot 111, allora ancora
circoscritta alla sola cittadella, come k ‘afak 7*®, termine che lo storico mantiene da questo
momento in poi per descrivere tutta la storia del sito. I tre re bagratidi che succederanno
ad Asot III, non solo manterranno 1’altopiano di Ani come sede della famiglia regnante,
rinunciando quindi al proprio titolo di ‘fondatori’’*’, ma amplieranno anche di volta in
volta la superficie di quella che ormai non avra solamente il nome, ma anche ’assetto, di
una citta.

Lo storico Matt‘@os Urhayec‘i nelle sue Cronache descrive Ani alla meta dell’ X1
secolo come una citta molto popolosa e costellata di chiese:

For Ani was a populous city, filled with myriad upon myriad of men and women,

old and young— [so full of people] that a viewer was astonished and [the enemies'] troops

would have thought that a large part of the land of Armenia was [resident] there. On that

day there were 1000 churches in Ani offering mass.”*8

Lo spazio all’interno delle mura doveva essere suddiviso secondo una precisa
destinazione sociale: la famiglia Bagratuni insieme con alcuni servitori viveva nella
cittadella [fig. 72], 1 soldati, la nobilta e 1’alto clero nello spazio compreso tra le mura di
ASot e quelle di Smbat [fig. 73], mentre il popolo abitava la citta sotterranea: un
insediamento rupestre specchio di quello soprastante e utile alle attivita quotidiane del

livello ‘nobile’™ [

fig. 74]. Le fonti epigrafiche e quelle materiali confermano 1I’immagine
di una citta teatro di una vivace attivita artigianale e mercantile dove, considerato il denso
numero di luoghi di culto e la ristrettezza della superficie calpestabile compresa

all’interno delle mura, gli spazi adibiti alla vita pubblica sembrano essere limitati; questo

744 GARSOIAN 1997b, 167-171.

745 Cfr. GARSOIAN 1985.

746 GREENWOOD 2011, 54.

47 Greenwood (2011, 55) nota che ciascun re, scegliendo un nuovo sito di residenza, non doveva
confrontarsi in termini materiali ed edilizi con il predecessore, e si ergeva a ‘fondatore’ di una nuova chiesa,
strumento fondamentale per chiedere la grazia divina.

78 Matt‘gos Urhayec'i, Zamanakagrut ‘iwn, parte 2, 55, in BEDROSIAN 2017.

" Cfr. KIPSIDZE — TOKARSKII 1972; ZARIAN 1984; ZARIAN 2001. Per i risultati delle pin recenti
ricognizioni nella Ani sotterranea, cfr. BIXi0 — CALOI — CASTELLANI — TRAVERSO 2009; ACAYOZ 2017,
YAzic12017.

187



dato ha fatto sorgere in archeologi e storici il dubbio che una popolazione tanto numerosa
potesse effettivamente aver abitatolo il solo spazio cinto dalle mura. L’ipotesi emersa
durante le prime campagne di scavo ¢ che la citta si diffondesse anche al di fuori del limite
imposto dalla cinta fatta costruire da Smbat 11’°°, 1a questione ha poi portato a riflettere
sulla fattualita della funzione difensiva delle mura.

Un rapporto osmotico tra i due spazi divisi dalla cinta muraria ben si accorderebbe
con la teoria di Garsoian sul fallimento in Armenia del sinecismo ellenistico e
spiegherebbe la presenza di importanti centri di culto armeni non lontano dalle mura’!,
nonché la finezza e la ricchezza con cui sono decorate le superfici interna ed esterna della
cinta”? [figg. 75-79]. Riguardo quest’ultimo punto, occorre perd avvedersi da un
appiattimento cronologico delle varie fasi compositive delle mura: ad oggi non ci ¢ dato
conoscere I’assetto decorativo che doveva caratterizzare la superficie delle mura durante
la prima fase propriamente ‘armena’ (961-1045), di cui ci sono pervenuti solamente
alcuni xac'k'ar, mentre 1’apparato decorativo ancor oggi visibile sul versante
settentrionale delle mura ¢ il risultato di progressive sovrapposizioni successive, accorse
soprattutto nel XIII secolo. Tornando a quella prima fase di vita di Ani, sappiamo inoltre
della presenza di un fitto sistema viario che collegava la capitale bagratide ad altri
importanti centri fortificati che dovevano fungere da primo avamposto di difesa del cuore
del regno. Questa rete di fortificazioni rende logica 1’ipotesi secondo cui le mura di Ani
sarebbero state pensate come parte di un sistema difensivo complesso e diffuso, che di
norma non prevedeva 1’arrivo del nemico nell’immediata prossimita della capitale; la
capitale partecipava alle operazioni di difesa del regno supportando ‘da lontano’ le

operazioni militari che avvenivano presso le fortezze limitrofe”®. Le mura sambatiane

730 ipotesi ¢ di T oromanean (1912, 61-84), che rileva la presenza di insediamenti abitativi anche al di
fuori delle mura. Si noti come 1’espansione oltre le mura fosse un fenomeno diffuso nelle citta selgiuchidi
dell’ Anatolia, si veda ad esempio il caso di Konya nel XIII secolo, BLESSING 2014, 61-62.

731 Per una lista dei siti dislocati nei dintorni di Ani, vedi KAMSARAKAN 2001. Per le fondazioni di epoca
bagratide si pensi in particolare al monastero di Xck“onk" i cui resti si trovano a sud-ovest di Ani, per cui
vedi: THIERRY - DONABEDIAN 1987, 588-589; CUNEO 1988, 638-641; DONABEDIAN 2018 e a quello di
Bagnayr dislocato invece sul versante occidentale, per cui vedi: CUNEO 1977a, 14-15; THIERRY 1983, 343-
353.

752 L ’incompatibilita tra le sculture e la funzione difensiva delle mura ¢& stata rilevata in TAYLOR 2001, 69;
tesi poi ripresa in GIVIASHVILI 2019.

753 «Ani, cinta da mura turrite dal lato nord, rimaneva pur sempre una cittd aperta, sicché la sua difesa
doveva funzionare a distanza. Da Ani partivano le vie per Trebisonda e Karin, per Mus, Van, Edess e per
Tabriz: tale struttura di comunicazione collegata a quella strategica portd alla revisione e alla

188



non sono quindi riducibili alla semplice rappresentazione di un limite ideale, ma
mantengono la loro funzione fisica nei confronti della citta: le iscrizioni, le croci, le
decorazioni geometriche, cosi come quelle vegetali e zoomorfe, non devono essere
considerate come segnali dell’inconsistenza della funzione difensiva delle mura, quanto
piuttosto della capacita di aumentare e di estendere il potere difensivo delle pietre ad un
pitt ampio raggio territoriale. Per poter confermare questa teoria’*, occorre tentare di
decifrare il messaggio e quindi il linguaggio figurativo espresso sulla superficie delle

mura pubbliche della citta.

2. I sistemi difensivi delle mura di Smbat

I1 doppio muro di cinta costruito per volere di Smbat Il nel 978 doveva avere una
lunghezza totale compresa tra 1 600 e i 1000 metri, € costituito da trenta torri e presenta
tre ingressi monumentali: la Porta di Kars guarda a occidente; la Porta detta ‘del Leone’,
ovvero I’ingresso principale alla citta, guarda a settentrione; la Porta di Dvin, anche detta
‘della Scacchiera’, ¢ invece rivolta ad oriente. Riconoscere e datare le stratificazioni
intercorse tra il X e il XIII secolo sulle mura di Ani, risulta molto complesso ¢ la difficolta
di lettura incontrata dagli studiosi ¢ stata resa ancor piu grave da una serie di interventi
effettuati a partire dal 1991; spesso discutibili in termini di tecnica e teoria del restauro, e
carenti in termini metodologici, 1 restauri effettuati a partire dal secolo scorso mancano
di resoconti dettagliati che descrivano gli interventi ricostruttivi, conservativi, o ancora

755 3

privativi attuati’>>. Nel 1998 una missione archeologica francese si ¢ aggiunta ad

ristrutturazione del sistema difenzivo» (ZARIAN 1988, 83). Questo meccanismo di difesa tramite una rete
di citta fortificate limitrofe ¢ descritto per esempio da Georghios Kedrénos nella sua Svnopsis istorion, dove
riferendosi alla citta armena di Arcn, scrive: «Taking strenght from their number they did not find it
necessary to live within walls despite the proximity of Theodosiopolis, a large and strong city with
inaccessible fortifications», (citato in MANANDIAN 1965, 145).

734 Senza ricollegare questa pratica ad una specifica strategia militare, gia Eastmond ha giustamente
riconosciuto all’apparato decorativo delle mura di Ani un ruolo apotropaico: «The images such as those on
the towers of Ani and Amid were accorded status and power. They were not simple adornments, but were
indeed perceived as playing an active part in each city’s defences» (EASTMOND 2015a, 191). Prima di lui:
BERKIAN 1976, 110; EDWARDS 1987, 182 nota 26.

755 In seguito al trattato di Kars del 1921, I’altopiano di Ani ¢ stato ufficialmente annesso alla Repubblica
di Turchia. Una prima missione di scavi venne organizzata dall’Universita di Ankara tra il 1966-1967. Dal
1998 le missioni sono state dirette da Beyhan Karamagarali della Hacettepe University di Ankara, che ha
iniziato una collaborazione con I’Ecole Pratique des Hautes Ftudes e con I’Institut de France; la
collaborazione con i ricercatori francesi ¢ terminata nel 2005. Dal 2007 un nuovo gruppo di ricercatori si ¢
concentrato per lo piu sullo studio del quartiere abitato nei pressi della moschea. Dal 1991 sono state

189



un’equipe di archeologi turchi gia attivi in sitfu per lo studio degli insediamenti urbani di
XII e XIII secolo”9; il gruppo diretto da Jean-Pierre Mahé ha condotto uno studio sulla
sezione occidentale dell’alzato di cinta riconoscendo quattro macro stratificazioni [fig.
80]7*7: la prima risale al momento della fondazione da parte del re Smbat II nel 978; un
secondo intervento sarebbe avvenuto ancora durante il periodo di regno bragratide, prima
quindi della conquista della citta da parte dei bizantini nel 1045; la terza fase ¢ stata
costruita tra il periodo di dominazione bizantina e la conquista da parte dei Selgiuchidi
(1045-1071), che presto cedettero la citta alla dinastia curda di religione islamica degli
Shaddadidi; infine, un’ultima stratificazione sarebbe da ricondurre alla dinastia armeno-
georgiana zak‘aride, dal nome del fondatore Zak‘aré (in georgiano anche nota come
Mkhargrdzéli); 1 due fratelli Zak‘are (7 1212) e Ivané (T 1234) guidarono la citta fino alla
conquista mongola del 12367°%. Constatiamo intanto che l’insediamento ad Ani di
comunita diverse da quella armena non implica uno sradicamento della cultura costruttiva
e visuale di fondazione, quanto piu un processo di accumulo e giustapposizione di sezioni

architettoniche’>’

e linguaggi visivi’®’, da cui deriva un sito multiculturale, ma anche
transculturale. Anche se solo analisi archeometriche piu accurate potranno dare
informazioni certe sulla cronologia delle molteplici stratificazioni della cinta, da
un’osservazione archeologica e storico-artistica si puo constatare come le mura, fungendo

da superficie d’incontro e di crasi tra 1 rispettivi linguaggi visivi, siano state teatro di un

effettuati anche degli interventi di restauro, condotti dal Ministero della Cultura e del Turismo turco (MCT).
Vedi WATENPAUGH 2014, 536; BALADIAN 2010; FERRARI 2019, 218-223.

Per una documentazione fotografica sui lavori condotti nel 1995 dal MCT vedi: Virtual ANI — The Turkish
‘restoration’. http://www.virtualani.org/history/restorations.htm.

736 Cfr. THIERRY 1995; KARAMAGARALI— AZAR — ANKGUL 2001.

757 Per i risultati delle analisi archeologiche condotte sulle mura di Ani, cfr. MAHE et al. 1999; DANGLES —
FAUCHERRE 2001; DANGLES — PROUTEAU 2004; DANGLES 2012.

758 Sulla dinastia zak‘aride e sui rapporti con la dinastia georgiana dei Bagratuni e quella armena dei
Bagratidi, e con le confessioni dei rispettivi regni, vedi MUTAFIAN 2012, 282-295.

7% Nel caso delle mura di Smbat, dalle indagini archeologiche si ¢ potuto rilevare chiaramente questo
processo di mantenimento delle sezioni di muro preesistenti utilizzate come base per la costruzione della
stratificazione successiva, vedi DANGLES 2012, 190-191. Chiaramente la citta vide dei momenti di forte
devastazione a causa di guerre e incursioni nemiche, in particolare una grande campagna di ricostruzione
fu realizzata tra il 1072 e il 1110 da Menugehr, appartenente alla dinastia Shaddadide.

760 Non rimarrebbero decorazioni riconducibili alla primissima fase di fondazione, mentre i due xac 'k ‘ar
della torre numero cinquantasei, presso I’ingresso orientale, e alcune iscrizioni tra cui quella della torre
numero venticinque con ’attestazione ad ‘Asot principe dei principi’, sarebbero riconducibili alla seconda
stratificazione, verso la fine del X secolo. La terza fase di consolidamento delle mura ¢ attestata da
un’iscrizione posta sulla cattedrale di Ani, mentre il piu ampio repertorio di interventi decorativi ed
epigrafici risale ai primissimi anni del XIII secolo, cfr. DANGLES 2012.

190



graduale do ut des tra le comunita di diversa appartenenza etnica, linguistica e religiosa,
che si si sono insediate ad Ani nel tempo e che, tramite la pietra, dovevano comunicare a
una popolazione perlopiu di mercanti, di varia provenienza e in continuo movimento’¢!.
Le fonti storiche e materiali restituiscono il ritratto di una popolazione nel complesso
cosmopolita e poliglotta, costituita da cristiani monofisiti, diofisiti e musulmani. La
necessita di parlare ad un tale mélange culturale ¢ un presupposto che deve esser
considerato per un’analisi del linguaggio visivo utilizzato nello spazio pubblico della citta
di Ani’®2,

Osservando 1’impostazione della citta ¢ immediato il confronto con la pianta
triangolare della capitale dell’Impero bizantino; sia la pianta di Ani che quella di
Costantinopoli presentano su due lati un confine idrico naturale e il terzo lato definito da
una doppia cinta muraria. Se si abbandona la veduta aerea per interrogare piu nel dettaglio
le mura di Ani e quelle di Costantinopoli, non emergono pero evidenti similitudini tra i
due termini di paragone. In primo luogo, il paesaggio circostante ¢ molto differente,
montagnoso il primo e costiero il secondo, di conseguenza cambiano le materie prime a
disposizione per I’edilizia: ad Ani ¢ stato impiegato il tufo giallo, grigio e rosso, a
Costantinopoli prevalentemente il mattone. Indagini geologiche hanno rilevato la
presenza di due tipologie di tufo nel sottosuolo dell’altopiano, per I’appunto il materiale
estratto per ricavare 1 vani dell’ Ani sotterranea furono utilizzati per realizzare 1 blocchi di
pietra utili all’edificazione delle chiese’®*, cosi come delle moschee e delle fortificazioni,
della parte superiore della citta. Per tutto il periodo di vita di Ani (X-XIII sec.),
indipendentemente da chi esercitasse il potere politico, € stato impiegato questo stesso
materiale per modellare la conformazione urbanistica e decorare la citta. In secondo
luogo, le tecniche costruttive sono differenti, cosi come lo ¢ il trattamento delle superfici:
quelle di Ani caratterizzate da bicromie irregolari e fini decorazioni scolpite, mentre
regolari e geometriche nella loro alternanza di pietra e mattone quelle di Costantinopoli.

Infine, I’impostazione del progetto edilizio di Smbat in termini difensivi non trova dei

761 Per un quadro della popolazione che abitava la citta rispettivamente tra X e XI secolo e tra XII e XIII
secolo, si veda MANANDIAN 1965, 145, 153-155, 183.

762 EASTMOND 2015a, 184-186.

763 Non sembra esserci quindi una motivazione semantica alla base del fatto che le mura difensive di Ani
siano state costruite con la stessa tecnica e gli stessi materiali con cui venivano costruite le chiese armene,
cosi come sostenuto in TAYLOR 2001, 73; GIVIASHVILI 2019, 54.

191



riferimenti diretti nelle tecniche in uso a Bisanzio’®*. Non si pud quindi parlare di una

meccanica imitazione di un ‘prototipo’ costantinopolitano’

, ma rimane valida I’ipotesi
secondo cui la cinta di Ani rappresenterebbe un tentativo evocativo nei confronti del
simbolo di potere militare che rappresentavano le mura del Corno d’Oro, punto di

riferimento ideale per i cristiani ed erede del potere politico di Roma’¢®.

2.1 Croci, iscrizioni e geometrismi di pietra

Ci0 che piu ha fatto discutere gli studiosi che hanno guardato alle mura di Ani ¢
la scelta di decorare la superficie difensiva, per sua natura esposta ad un continuo rischio
di danneggiamento distruttivo. Breccia Fratadocchi notava I’apparente contraddizione in

essere della scelta fatta ad Ani:

This high level of craftsmanship, further decorated by geometric motives executed

in different colored stones, seems inconsistent with its primary defensive purpose.’¢’

Gia il progetto di Smbat doveva prevedere un doppio muro di cinta, ma nel X
secolo la linea interna doveva essere piu alta rispetto a quella esterna, la cui elevazione
attuale ¢ il risultato di un importante intervento accorso durante il periodo zak‘aride
(1199-1236), quando la popolazione stessa partecipd attivamente al rinnovamento
edilizio del sistema difensivo’®®. Tra X e XIV secolo, tre erano le vie principali per
raggiungere Ani: in direzione sud-ovest una strada collegava Ani a Dvin, una via diretta
a nord passando attraverso il cuore dello Sirak portava a K‘ut'aisi e a Tbilisi, mentre

quella proveniente da occidente arrivava dalla vicina Kars’®. Durante il periodo bagratide

764 Per un confronto tra le fortificazioni armene e quelle bizantine, vedi VANDEKERCKHOVE 2020, § 5; per
un’analisi tecnica in termini di strategie di difesa riguardo il caso delle mura di Ani, vedi BRECCIA
FRATADOCCHI 1997. Per un’analisi delle fortificazioni armene in Anatolia orientale, vedi DANGLES —
PROUTEAU 2005-2007.

765 Si noti inoltre che Ani non ¢ I’unico insediamento medievale ‘triangolare’ dell’ Armenia: ZARIAN 1988,
82.

766 Sul significato simbolico della pianta di Ani in rapporto a Costantinopoli, vedi BRECCIA FRATADOCCHI
1997; TAYLOR 2001, 73-75; GIVIASHVILI 2019, 51-54; e soprattutto KAZARYAN 2020, 241-245. Notiamo
perd che se Taylor sostiene che nella cinta di Ani si possa leggere un’imitazione diretta del caso
costantinopolitano, diverso e ben piu convincente ¢ il recente punto di vista di Kazaryan, che fa riferimento
al potere evocativo di Costantinopoli, in quanto simbolo di un potere imperiale tardo-antico.

767 BRECCIA FRATADOCCHI 1997, 70.

768 Le iscrizioni sulle torri della linea esterna del muro di cinta sono datate tra il 1208 e il 1222 e attestano
la partecipazione di nobili e mercanti all’innalzamento delle mura, cfr. DANGLES 2012.

769 Per una mappa del sistema viario € difensivo tra X e XIV secolo, vedi 4ni. Documenti 12, 34-35.

192



quest’ultimo collegamento viario doveva avere anche un forte significato politico; mentre
Asot III veniva incoronato ad Ani, il fratello Muset veniva incoronato a Kars e questo
sdoppiamento della corona bagratide con il conseguente stabilirsi di un re ad Ani e un
anti-re a Kars, si mantenne per tre generazioni ledendo la compattezza del potere della
casata’’®. Approcciando la citta dal versante occidentale la prima parte visibile delle mura
erano, € sono ancora oggi, gli imponenti bastioni della porta di Kars; da qui, per
raggiungere 1’ingresso principale e attraversare la Porta del Leone, era necessario passare
lungo il fossato affiancando tutta la lunghezza delle mura da ovest a est. Sul versante
nord-occidentale della citta la strada proveniente da Kars inizia a fiancheggiare la citta
all’altezza della torre numero cinque, che funge da angolazione tra un breve tratto della
cinta che guarda a occidente e la lunga linea muraria settentrionale. La torre, ancor oggi
coperta da quel cappotto costruito all’inizio del XIII secolo, colpisce per la ricchezza di
elementi decorativi [fig. 78].

Sul breve segmento occidentale delle mura, in prossimita della torre, la sagoma di
una croce latina emerge in rilievo rispetto alla superficie in tufo chiaro, su entrambi 1 lati
sono incastonati due xac 'k ‘ar, disposti in asse rispetto ai bracci della croce; altre due
‘croci di pietra’ armene sono inserite nella porzione settentrionale di questo tratto di mura,
mentre all’estremitd meridionale un’aquila ormai acefala afferra una bestia tra gli
artigli’’! [fig. 79]. Una decorazione geometrica realizzata con blocchi di tufo rosso
correva lungo tutto il bordo superiore delle mura per proseguire sulla torre angolare, la
numero cinque. Ai due margini superiore e inferiore della superficie convessa della torre
scorrono motivi decorativi bicromi che, nel misurato e ripetitivo andamento geometrico
sembrano attingere da un’estetica islamica, e inquadrano un’imponente croce in tufo
grigio; la croce ¢ costituita da un lungo braccio orizzontale e due brevi disposti
parallelamente alle due estremita dell’asse centrale, vista la sua diffusione

nell’iconografia levantina questa tipologia ¢ comunemente detta ‘croce ortodossa’ o

779 GARSOIAN 1997b, 166-167; GREENWOOD 2011, 42-54.

" Questa ¢ un’iconografia ampiamente diffusa che si ritrova facilmente nell’architettura sacra tra Oriente
e Occidente; rappresenta quindi un messaggio salvifico-cristologico. A seconda dell’animale afferrato, puo
essere piu comunemente letta come 1’aquila-dio che traghetta le anime dei fedeli, oppure come una scena
di caccia e quindi di lotta tra I’aquila virtuosa e animali viziosi. Per una panoramica della diffusione del
motivo in epoca medievale, vedi PEDDE 2009, 21-52.

193



‘russa’’’?. Sulla sommita della croce chiude la teoria geometrica un xac 'k ‘ar alla cui base
un’iscrizione armena, difficilmente leggibile dal piano di calpestio, sembra sottolineare
I’appartenenza culturale della ‘croce di pietra’. L’assetto compositivo nel suo insieme €
riconducibile all’ultima fase costruttiva delle mura, avvenuto durante il periodo di

dominazione della dinastia zak ‘aride’”?

, 1 singoli elementi impiegati sulla superficie delle
mura sono pero di varia datazione e sembrano riassumere il volto della citta come crogiolo
di culture.

Le croci di pietra sono collocate soprattutto alle estremita superiori delle torri e
delle mura, sia interne che esterne [fig. 81; 82], e hanno una cronologia che copre tutto il
periodo di vita della citta. Si noti che la cultura dei xac 'k ‘ar ha inizio in Armenia tra il IX

e il X secolo’”

, per cui gli esempi che ad Ani sono stati datati al X secolo testimoniano
una fase precoce dello sviluppo di questa pratica scultorea’’”. Le due croci scolpite che
incorniciano la nicchia in prossimita della torre numero cinquantasei [fig. 83; 84], sul
versante orientale delle mura, presentano infatti il contorno ovoidale tipico dei primi
esemplari, che poi scompare nel corso del X secolo per lasciare spazio alla forma
quadrangolare, che diventera la regola di questa tradizione. Sebbene sia possibile
individuare xac'k‘ar disseminati in vari punti delle mura, notiamo una particolare
concentrazione sul gia descritto segmento occidentale della cinta; cid rispetterebbe il
tradizionale orientamento del lato scolpito delle stele ad occidente, cosi che la croce possa
essere osservata rivolgendo lo sguardo ad oriente. Ani sembrerebbe essere stato un centro

propulsore di questa pratica scultorea, dettando anche dei precisi canoni stilistici

riscontrabili sia nei pressi di quelle opere monumentali commissionate dalla casata

772 Questa scelta grafica cela un preciso rimando narrativo: Gest, al momento della crocefissione sul
Golgota, si sarebbe sottratto al volere dei suoi carnefici salendo la scala e distendendo le braccia lungo
I’asse centrale, ma, non contenti di tale umiliazione e sacrificio, i carnefici lo costrinsero al brutale uso di
inchiodare i piedi del giustiziato a un’altezza tale che sembrasse in ginocchio di fronte a loro; i fedeli
raccontarono poi che 1’asticella posizionata a tale scopo cedette sotto il peso di Gesu e inclinandosi verso
destra gli permise di restare in piedi fino all’ultimo respiro, senza soddisfare I’ulteriore umiliazione voluta
dai giustizieri. La croce ortodossa viene infatti spesso rappresentata con 1’asse inferiore inclinata verso
destra, proprio come se avesse appena ceduto al peso della figura di Gesu in croce. Vedi URECH 1995, 68-
76.

773 Per una visione d’insieme degli apporti edilizi ad Ani durante il periodo di regno zak‘aride, cft.
MARGARIAN 2001; DONABEDIAN 2019.

774 Per uno studio della cultura dei xac 'k ‘ar vedi in particolare: DONABEDIAN 2007b; PETROSYAN 20135.
775 DANGLES 2012, 201.

194



bagratide, sia in altre regioni dell’Armenia sempre attorno alla prima meta dell’XI
secolo’’®.

Alla luce di questa prima considerazione ¢ stata formulata 1’ipotesi che potessero
esistere ad Ani delle maestranze specializzate in una determinata tipologia compositiva
di xac 'k ‘ar e che avrebbero operato anche al di fuori delle commissioni monumentali
strettamente bagratidi; secondo questa teoria, I’oggetto devozionale e memoriale sarebbe
quindi stato utilizzato dai Bagratuni anche per propagandare il potere regio e auspicare la
gloria della casata’’’. La composizione che caratterizza le croci di Ani ¢ riconoscibile in
particolare per il peculiare incrocio dei nastri decorativi che si sviluppa alla base della
croce ¢ dal cui nodo spuntano due mazzi di intrecci fioriti speculari, un motivo
probabilmente attinto dalla cultura artistica araba omayyade o abbaside’’® [figg. 85; 86].

Per tutta la lunghezza delle mura sono ancor’oggi visibili motivi ornamentali
geometrici resi tramite il semplice contrasto policromo di tufo rosso e grigio su una
superficie di tufo giallo; la sistemazione ragionata dei blocchi lapidei disegna ripetizioni
di motivi geometrici disposti ad incrostazione su superfici continue e bordature alle due
estremita superiore ed inferiore della cinta. L’ordine geometrico stabilito trova confronto
nelle decorazioni delle architetture islamiche dell’Iran e del Tur Abdin di X e XI secolo’”
e che nel XII secolo verra impiegato anche nell’architettura selgiuchide in Anatolia’’. La
materia prima e la tecnica impiegata sulle mura di Ani ¢ distante dallo ‘stile a mattoni’
islamico [cfr. figg. 87; 88 e 89], ma tra le scelte decorative delle due diverse tipologie di
alzati intercorre un rapporto di ‘transmedialita’’®!; la ripetizione del motivo a losanghe
intrecciate e puntate al centro che caratterizza una porzione delle mura settentrionali di
Ani, si ritrova sui paramenti esterni del mausoleo di Damavand o quello del minareto di
Damghan’®? [fig. 90]. 1l mattone e il tufo da materiale costruttivo si trasformano in

modulo ordinatore e decorativo delle superfici; nell’architettura iraniana le mura laterizie

acquisiscono dinamismo attraverso I’effetto vibrante delle ombre dei mattoni, mentre ad

776 11 xac'k'ar dello Zamatun di Hofomos (VARDANYAN 2015b, 249) e quelli delle chiese di Mrén,
Marmasén e Xck‘onk"*.

777 PETROSYAN 2012.

778 DONABEDIAN - THIERRY 1987, 168; THIERRY 2000, 136; DONABEDIAN 2007b, 157.

779 ETTINGHAUSEN — GRABAR 1987, pp. 216-222, 264-284; per un’analisi dell’impiego delle decorazioni
geometriche a mattone sull’architettura islamica dell’Iran nell’XI secolo, si veda GRABAR 1992, 142-145.
780 PANCAROGLU 2013, 30-44.

781 WOLF 2016, 102-105.

782 STRONACH — YOUNG 1966; BAER 1998, 41-43.

195



Ani la tecnica impiegata non consente di disporre i blocchi di tufo a profondita differenti
e ’effetto chiaroscurale ¢ ottenuto tramite il contrasto cromatico del tufo. Nessun oggetto
sembra poter aver mediato la trasmissione di questa soluzione decorativa lineare, quasi
reticolare, dai minareti iraniani alle mura di cinta anatoliche.

Sulle mura di cinta, cosi come all’interno della citta, sono inoltre moltissime le
testimonianze epigrafiche scritte in lingua armena, araba e georgiana’®®, che riconfermano
il carattere poliglotta e multiculturale di Ani. Nel caso della cultura armena la scrittura ha
un fortissimo valore identitario ed € riconosciuta come un dono della divina provvidenza
al popolo armeno, che riconosce nell’alfabeto uno dei caratteri fondanti la propria cultura

784

e religione’®". 1l contenuto delle iscrizioni ¢ spesso dedicatorio, ma in molti casi le mura

fungono anche da supporto utile ad esporre le promulgazioni di ordine pubblico destinate

785. & stato notato come difficilmente tutti i diretti

ad essere lette dalla popolazione
interessati dei testi delle iscrizioni dovevano esser in grado di leggerle, ma sicuramente
tutti dovevano riconoscere 1’appartenenza culturale dei caratteri alfabetici utilizzati, dato
sufficiente per capire da chi provenisse il gesto propulsore di quel segnale di autorita’sé,
Abbiamo gia visto come 1’iscrizione armena che scorre alla base del xac 'k ‘ar della torre
numero cinque [fig. 78] si trovi ad una distanza tale da non poter essere letta con facilita
dal piano di calpestio, nonostante cio se ne riconoscono distintamente i caratteri alfabetici
che fungono da ‘sottolineatura’ del simbolo cristiano, cosi da non lasciare alcun dubbio
sul fatto che si tratti di una croce armena, differente da un punto di vista iconografico, e
forse anche dottrinale, da quella ortodossa sottostante. Non tutte le iscrizioni dovevano
quindi essere sia viste che lette da armeni, georgiani e arabofoni’®’, ma in alcuni casi, o

per alcuni lettori, 1 caratteri partecipavano semplicemente ad una — per noi complessa —

semiotica multiculturale e transculturale. Probabilmente tutti erano in grado di ‘vedere’

783 Per il corpus delle iscrizioni armene esposte sulle mura di Ani, si veda ORBELI 1966, iscrizioni 1-23; per
la traduzione in francese, vedi BASMADIJIAN 1920-1921, 351; BASMADIJIAN 1922-1923, 37-39, 60, 70-73,
314-319, 323-328; per la traduzione in lingua italiana di quelle esposte sulle chiese di Ani, si veda
ULUHOGIAN 1984; per quelle arabe, vedi KHATCHATRIAN 1987; per quelle georgiane vedi SKHIRTLADZE
2020.

84 Cfr. MAHE 2005-2007.

785 Cfr. BARTIKIAN 1969; MAHE 2001; MAHE 2002.

78 EASTMOND 2014.

87 Sulla differenza tra vedere e leggere in rapporto alla scrittura esposta, vedi EASTMOND 2015b, 3-5. 1l
carattere decorativo e artistico della scrittura cufica € ben noto e ne ¢ testimonianza anche la larga diffusione
di caratteri pseudo-cufici. Si noti invece che solo di recente ¢ stato indagato il carattere decorativo delle
iscrizioni monumentali georgiane e armene, vedi rispettivamente: EASTMOND 2015c¢; RAPTI 2015.

196



le iscrizioni, mentre solo le classi piu erudite e poliglotte della popolazione di Ani
potevano leggerle; piu difficile a dirsi quale parte della popolazione fosse anche ‘poli-

788

icona’"®® riuscendo quindi non solo a riconoscere gli alfabeti o a decifrare il contenuto

delle iscrizioni armene, georgiane ¢ arabe, ma anche a leggere i rispettivi linguaggi visivi.

2.2 Animali astrologici

Passando ora ai rilievi figurati, la porzione di mura direttamente adiacente alla
Porta del Leone sembra essere esemplare della crasi di linguaggi visivi che caratterizza
la peculiare semiotica ‘poli-glossa’ e ‘poli-icona’ delle mura di Ani. In prossimita
dell’ingresso principale, sul lato settentrionale delle mura interne, una lastra tufacea su
cui ¢ scolpito ad altorilievo un leone nell’atto di incedere verso occidente da oggi il nome
alla porta. Tutte e tre le porte di Ani sono costituite da un doppio ingresso, che caratterizza
le mura da un punto di vista ingegneristico, e che obbliga chi voglia superare la soglia ad
un percorso tortuoso per poter passare dallo spazio esterno a quello interno della citta. La
lastra si trova nell’intercapedine tra le due mura che delimitano il breve corridoio di
accesso all’ingresso interno alla citta ed ¢ incorniciata dall’arco della porta esterna; situato
in una posizione liminale, il leone & I’unico soggetto che ¢ gia protetto dalle mura, ma che
¢ visibile anche da chi non si trova ancora all’interno dello spazio fisico della citta di Ani,
domina quindi questo confine mediando quella ipotetica osmosi tra lo spazio della citta e
lo spazio fuori dalla citta [fig. 91]. Il rilievo ha subito pesanti alterazioni dovute a cause
naturali e antropiche, che ne rendono possibile la lettura solamente attraverso le fotografie
di inizio Novecento [fig. 92; 93]. In base ad un’iscrizione araba rinvenuta tra il cumulo
di macerie che giaceva a ridosso del muro, Marr ritenne che la sezione delle mura in
corrispondenza di questa porta fosse da datarsi al secondo periodo di dominazione

shaddadide’®, mentre altri studiosi anticiperebbero la datazione al periodo di

788 Parliamo di ‘poliglottismo’ (moAv-yhocoa) per la conoscenza e 1’uso di pit lingue o per zone geografiche
o gruppi etnici che utilizzano piu di un sistema linguistico; se consideriamo il linguaggio visivi come sistemi
semiotici e semantici riconosciuti da determinati gruppi etnico-sociali, possiamo allora considerare anche
la possibilita di contesti ‘poli-icona’ (moAv-gikova).

8 La dinastia degli Shaddadidi regno ad Ani dal 1072 al 1199, ma Marr protende per il XII secolo: «Non
molto tempo dopo venne scoperto un monumento epigrafico degno di nota che documenta quanto era
possibile attestare anche dalle caratteristiche architettoniche dell’edificio, vale a dire che i cancelli della
fortezza resistititi sotto forma di rovine, insieme all’immagine del leone che li decorava, non sono opera
dell’epoca dei re armeni ma successiva. Il monumento epigrafico rappresenta una parte di un’iscrizione

197



dominazione dell’emiro Manu¢‘@’*’. Manug¢‘@ era figlio di una principessa bagratide

armena e marito della principessa Kata, probabilmente della dinastia georgiana
Bagrationi’!; Vardan Arewelc‘i nella sua Compilazione storica scritta poco dopo il 1267,
presenta il primo emiro della dinastia shaddadide di Ani in modo molto lusinghiero e
descrive il suo regno come un momento di crescita e ricostruzione della cittd dopo
I’invasione selgiuchide:

And he sent as lord of the ruined city Manuc¢‘@ his grandson, a very young man,

who when he grew up added to the wall of Ani and its fortifications. He brought into the

city all the surviving princes [...] the city of Ani was no less prosperous than before.”*?

Le fonti e le testimonianze materiali, tra cui spicca la Moschea fatta costruire da
Manug ‘€ in prossimita delle mura di ASot, ci parlano di un periodo di convivenza armeno-
shaddadide pacifica, che il rilievo del leone puo ipoteticamente ben rappresentare.

L’aggetto del rilievo dell’animale modellato da una linea curva e morbida, ¢
enfatizzato da una spessa cornice che ne isola la figura™; la cornice si modella in modo
irregolare per comprendere al suo interno anche un incavo circolare disposto sopra il
dorso del leone. Cornici larghe, profonde e spigolose, che seguono 1’andamento della
composizione piegandosi alle esigenze figurative e che definiscono e isolano lo spazio
delle immagini scolpite rendendole indipendenti dalla tettonica architettonica, sono
impiegate nelle decorazioni delle chiese georgiane. Il caso piu emblematico € sicuramente
il trittico monumentale che decora i tre lati esterni dell’abside della chiesa di Jvari a

Mcxet‘a; le scene sono isolate rispettivamente da tre profonde cornici irregolari che

proiettano 1 personaggi, sia celesti che terreni, in una dimensione ‘altra’ da dove sfruttano

araba in lettere cufiche circa la costruzione del cancello della fortezza da parte di uno degli Shaddadidi del
XI1I secolo.» (MARR 1934, 78; traduzione dal russo di Maria Redaelli).

790 Oney data il rilievo al breve periodo di passaggio tra la dominazione selgiuchide e quella shaddadide e
quindi al passaggio dalla sovranita di Alp Arslan (1064-1072) a quella di Manuc¢‘€ (1072-1110); vedi
FAHRETTIN KIRZIOGLU 1953, 361; ONEY 1969, 18.

1 Sulla complessa cronologia delle dominazioni susseguitesi ad Ani tra XI e XII secolo, vedi MUTAFIAN
2001.

792 Vardan Arewelc'i, Hawak ‘umn Patmut ‘ean, in THOMSON 1989, 195-196.

793 Né sulle mura di cinta, né sulle chiese di Ani, & possibile trovare altri dettagli zoomorfi incorniciati in
questo stesso modo. Solamente alcune iscrizioni poste sulle mura di cinta prevedono una cornice, forse
prevista come strumento di protezione dalle intemperie; si veda per esempio 1’iscrizione sulla torre numero
otto, che presenta una profonda cornice decorata con un risultato comunque molto differente da quella del
leone.

198



la gestualita dei loro corpi per superare il limite della cornice e poter dialogare tra loro”**,
La scultura non € qui soggetta alle esigenze architettoniche, ma sembra piuttosto dialogare
con la tettonica poligonale del paramento esterno dell’abside, che asseconda il legante
narrativo tra le tre scene’®”; la cornice non impone limiti di movimento ai personaggi, ma
piuttosto si piega in funzione del loro gesticolare [figg. 94; 95]. Un rapporto di
indipendenza dell’apparato scultoreo dall’alzato, cosi come I’utilizzo di cornici irregolari,
¢ in generale piu affine all’architettura georgiana che a quella armena [cfr. figg. 94; 95 ¢
96; 97]7°°. Ponendo I’attenzione sulle peculiari scelte compositive effettuate dallo
scalpellino nella definizione della cornice, non ¢ stato fin qui trovato un confronto
pedissequo; la cornice del leone di Ani rimane un unicum, ma, sulla base dell’indagine
fin’ora condotta, le scelte compositive che piu si avvicinano a questa sezione delle mura
sono quelle individuate sulle superfici delle chiese georgiane. Altri esempi piu vicini a
quello in oggetto, sia in termini cronologici che iconografici, sono i due leoni
rappresentati rispettivamente sul lato settentrionale e su quello occidentale della chiesa
del Monastero di Parxali’’ [figg. 98; 99]; il listello lapideo quadrangolare che isola i due
soggetti zoomorfi dalla superficie muraria continua si modella cosi da non escludere
nemmeno la coda del leone da quella ‘dimensione altra’ racchiusa nella cornice in cui
erano stati proiettati anche I’ Arcangelo Michele e Adarnase I nella scena rappresentata

798

sull’abside di Jvari”®. A differenza dei numerosi leoni che si trovano in prossimita degli

794 DADIANI — KHUNDADZE — AKVACHATADZE 2007, 122, figg. 358-359. Sul rapporto con la cornice,
Djobadze propone un confronto con alcune sculture sassanidi in cui le sagome dei personaggi interrompono
I’andamento lineare e geometrico della cornice, vedi DJIOBADZE 1961, 73.

5 «These carvings played an essential role in the concept of the building as a whole [...] the architect
included them in a definite, well-conceived design, in which they function as an integral part of the over-
all architectural complex» (DJOBADZE 1960, 114). Djobadze si dilunga nella puntualizzazione di questo
aspetto in risposta a Baltrusaitis, che cosi aveva scritto della decorazione architettonica in Georgia: «Il
n’épouse pas la structure, il ne la souligne pas, il la cache. C’est comme un vétement, destiné a couvrir un
corps» (BALTRUSAITIS 1929, 96); vedi anche BALTRUSAITIS 1934, 88.

796 Si pensi ad esempio alla perfetta regolarita delle cornici entro cui sono disposti gli esponenti della casata
bagratide sulle mura delle chiese di Sanahin e di Halbat, dove in entrambi i casi anche le proporzioni dei

personaggi fanno pensare ad un adattamento delle figure allo spazio dettato dalla cornice.
7 Sul Monastero di Parxali (973) nella regione del Tao Klarjeti, vedi da ultimo: GIVIASHVILI —

KHIZANISHVILI 2021, 270-276.

798 Si veda ad esempio come la cornice del leone rappresentato sulla facciata settentrionale di Parxali si
assottiglia in funzione della posizione della coda del leone, DADIANT — KHUNDADZE — AKVACHATADZE
2007, 15-16, figg. 31-33. Questo stesso processo di insottilimento della cornice si puo notare anche sul
rilievo di Mren, che ¢ pero scolpito sull’architrave del portale, ripsettando

199



ci 799

ingressi delle chiese del Tao Klarjet , € a differenza anche di un altro leone di cui ci

da notizia Marr e che si doveva trovare sempre in prossimita dell’ingresso principale®®
[fig. 100], quello che da il nome alla porta € pero rappresentato completamente di profilo
e nell’atto di incedere; inoltre, sopra la sagoma dell’animale, in uno spazio quadrangolare
perfettamente in asse con il dorso del leone era scavato un incavo circolare [fig. 93].
L’incavo sembra essere particolarmente adatto ad ospitare un bacino ceramico
che, poiché compreso all’interno dello spazio della cornice, si trova in diretto rapporto
iconografico con 1’animale. L’utilizzo di elementi ceramici per decorare gli alzati non ¢
proprio né dell’architettura armena, né di quella georgiana, ma I’impiego di ceramiche
invetriate si ritrova diffusamente nell’architettura islamica. Testimonianze materiali
attestano pero come questa tecnica decorativa fosse stata impiegata anche in altre porzioni
delle mura di Ani: in prossimita della porta di Dvin, sul versante nord-orientale delle
mura, blocchi di tufo grigio disegnano dei semplici motivi cruciferi al cui centro sono
ancora visibili alcuni frammenti di bacini ceramici invetriati di un intenso turchese®"! [fig.
101]. L’analisi delle ceramiche rinvenute in loco ha rivelato la presenza di una produzione
locale gia a partire dal IX secolo; dall’XI secolo si ha testimonianza di una ricca
produzione di ceramiche invetriate i cui motivi decorativi dovettero prendere ispirazione
anche dagli oggetti da mensa di importazione che circolavano ad Ani tra XII e XIII
secolo®® [fig. 102]. Gli incavi rintracciabili presso la Porta di Dvin sono grandi e
profondi, dovevano quindi ospitare delle coppe di grandi dimensioni, svasate e di colore
turchese; queste caratteristiche hanno fatto pensare a ceramiche commissionate
appositamente a fini decorativi, piuttosto che ad una produzione di ceramiche da mensa

poi adattate alle esigenze architettoniche®®. Il confronto tra i frammenti di bacini ceramici

7% Come nota Djobadze I’immagine del leone, cosi come quella del grifone, ¢ ampiamente impiegata fin
dall’antichita a sentinella dei portali d’ingresso; questa funzione ¢ stata poi ereditata dalla cultura cristiana
sia d’Oriente, che d’Occidente. Per quel che riguarda il Tao Klarjet i, oltre il caso di Parxali, che presenta
altri due altorilievi di leoni proprio in prossimita dell’ingresso principale (GIVIASHVILI — KHIZANISHVILI
2021, fig. 10), interessanti sono i casi di Oski e di Xaxuli sempre datati alla seconda meta del X secolo;
vedi DJOBADZE 1986, 98.

800 Si tratta di un altorilievo rinvenuto tra le macerie in prossimita della porta d’ingresso alla citta, vedi
MARR 1934, 78, fig. 163.

801 REDFORD 2015, 258-259, fig. 9. Redford data questa sezione del muro alla prima meta del XIII secolo,
facendolo quindi risalire al periodo zak ‘aride, quando si registra un importante rinnovamento edilizio delle
mura di Ani.

802 Cfr. MARR 1934; ZAK "ARIAN 2001.

803 REDFORD 2015, 258.

200



di questa sezione delle mura e 1’incavo della Porta del Leone ¢ ancor piu convincente se
si guarda alla decorazione della porzione di superficie muraria che si sviluppava attorno
alla cornice: tre cubi di tufo grigio disposti al di sotto della cornice disegnano un
‘peduccio’ su cui ancora poggia la lastra leonina, mentre oltre 1’estremita superiore della
cornice, perfettamente in asse con il dorso del leone e con il bacino ceramico, altri sei
cubi di tufo grigio, questa volta disposti a losanga e leggermente in rilievo rispetto alla
superficie di fondo, definivano 1 due bracci di una croce. All’incrocio dei due assi un
incavo piu piccolo di quello precedentemente descritto doveva probabilmente ospitare un
bacino ceramico piu piccolo, oppure un materiale di riempimento che rendesse la croce
gemmata. Un simile sistema decorativo costituito dall’alternanza di blocchi lapidei
policromi e bacini ceramici lo ritroviamo in Anatolia nell’architettura selgiuchide di fine
XII e inizio XIII secolo. Molte sono le analogie che sono emerse dai recenti studi
comparativi tra architettura armena e musulmana: la tettonica, la tecnica costruttiva e
I’apparato decorativo dei monumenti funebri di Divrigi sono solo uno degli esempi dello
scambio di pratiche architettoniche in atto tra musulmani e cristiani nell’Anatolia
orientale alla fine del XII secolo®™. Qui, accanto a motivi e tecniche trasmesse
dall’architettura cristiana armena e georgiana®®, si riconoscono decorazioni ampiamente
impiegate nell’architettura islamica quali epigrafi a nastro, mugarnas e bacini ceramici in
dialogo con blocchi lapidei policromi; questi ultimi costituiscono un ottimo confronto con
le soluzioni decorative impiegate sulle mura di Smbat. Se ad Ani le piastrelle di tufo
grigio erano disposte a gruppi di quattro con al centro un bacino cosi da disegnare una
croce gemmata, nell’architettura selgiuchide le piastrelle e le ceramiche sono disposte a
gruppi di tre seguendo un ritmo regolare che rimanda al motivo del chintamani®®. La
distanza grafica tra il chintamani e la croce ¢ minima, ma la distanza semantica ¢

importante: il primo, riferendosi alle maculazioni delle pelli di leopardo che venivano

804 Sul complesso di Divrigi come esempio di sintesi delle correnti artistiche dell’Anatolia di XII-XIII

secolo, vedi PANCAROGLU 2009. Sugli scambi tra maestranze armene e selgiuchidi in Anatolia, vedi
MCCLARY 2017; sui rapporti tra arte armena e arte islamica vedi DONABEDIAN 2016, 94-104; DONABEDIAN
2020, 76-105.

805 Le tecniche costruttive impiegate, I’assetto compositivo del portale di ingresso, le nicchie diedre e la
tettonica dell’alzato e della copertura, invitano ad un confronto tra i monumenti funebri selgiuchidi e
I’architettura armena e georgiana, che a questa data avevano gia raggiunto le piu varie soluzioni costruttive
e decorative; vedi PANCAROGLU 2013, 30-44; DONABEDIAN 2020, 83-88. Sui rapporti tra la scultura
figurativa selgiuchide e quella armena, vedi inoltre OTTO-DORN 1978-1979.

806 REDFORD 2005, 286-294.

201



indossate dai regnanti, ¢ un simbolo di regalita laica che trovera larga diffusione nel
periodo ottomano, il secondo ¢ il simbolo per eccellenza della cristianita. Negli stessi anni
in cui la dinastia Zak‘aride stava ricostruendo la cinta esterna delle mura sambatiane,
I’emiro Ziyaiiddin Lulu fa ricostruire le mura della citta di Bayburt (1212-1213) e sulla
superficie delle torri fa incastonare triadi di bacini ceramici e piastrelle quadrangolari
talvolta disposte a losanga [figg. 103; 104]; ’accostamento di iscrizioni arabe a questo
motivo triangolare ne ha consentito la lettura come chintamani®”’. A riprova del fatto che
venissero utilizzate ceramiche invetriate per decorare le architetture anche all’estremita
orientale dell’altopiano anatolico, e anche al di fuori delle commissioni edilizie
musulmane ufficiali, si pensi alla decorazione del portale della residenza fatta costruire a
Mren dal mercante armeno Sahmadin; come ¢ stato notato, sopra la porta d’ingresso della
residenza, immediatamente sotto 1’iscrizione armena che ne data la fondazione al 1361,
si vedono tre incavi equidistanti tra loro e racchiusi entro un’unica cornice esterna
circolare. Le tre cavita dovevano probabilmente ospitare bacini ceramici policromi e,
attraverso 1’adozione di pratiche decorative in uso nell’architettura islamica, evocare
I’antico simbolo di potere del chintamani®® [fig. 105]. Inoltre, ceramiche architettoniche
che sembrano avere caratteristiche cromatiche e tettoniche simili a quelle delle mura di
Bayburt e di Ani, sono state rinvenute anche presso la cittadella di Dvin, a decorazione
delle pareti interne di un alzato ancora di difficile definizione e ad oggi datato tra I’XI e
il XIII secolo®”.

Possiamo quindi immaginarci che 1’altorilievo della Porta del Leone di Ani fosse
sormontato da un bacino ceramico, piu probabilmente di colore turchese, e che quelli che
sembrano essere cubi di tufo disposti a losanga, potrebbero essere delle piastrelle
semplicemente incastonate in lacunari ricavati dalla superficie muraria; I’impiego di
questo sistema che si ¢ visto applicato a Bayburt®!, spiegherebbe il leggero altorilievo
ottenuto ad Ani, non solo in corrispondenza della porta del Leone, ma anche nella

decorazione a scacchiera al di sopra della Porta di Dvin®!! [fig. 106]. A Bayburt,

807 REDFORD 2015, 259-260.
803 MARR 1934; MARR 2001, §18; REDFORD 2015, 260; MARANCI 2015, 36-38.

809 Cfr. BABAYAN 2018. Nuove informazioni riguardo I’alzato sono attese a seguito delle attuali campagne
di scavo dirette dagli archeologi dell’Universita degli Studi di Firenze sul sito di Dvin.
810 REDFORD 2015, 259-260.

811 Tutta la superficie che incornicia la Porta di Dvin ¢ costituita da cubi di tufo policromi disposti a losanga,
mentre la Porta del Leone vede applicato questo sistema solamente per la croce. Da una piu attenta

202



attraverso il rimando alla pelle animale e al suo utilizzo nel vestiario degli ambienti
cortigiani selgiuchidi, il motivo chintamani esprime in modo sintetico un simbolo di
potere regale laico, pur sempre legato al mondo islamico. Ad Ani, attraverso
I’accostamento del leone e della croce gemmata il messaggio € espresso in modo analitico
e prosegue una narrativa che si legge su tutta la lunghezza della cinta: le mura proteggono
la sede di un potere regale e lo spazio di una citta cristiana.

Marr aveva definito il leone come lo ‘stemma della citta’ affisso sulle mura di Ani
in epoca shaddadide®'?; in seguito la critica ha mantenuto questa interpretazione senza
specificare la datazione ad un periodo successivo a quello di fondazione propriamente
armeno e con il tempo il leone ¢ diventato lo stemma della capitale armena®'®. La lettura
sembra essere piuttosto semplicistica € non tiene in considerazione il rapporto, esistente
per via della cornice, del leone con I’oggetto circolare posto perfettamente in asse sopra
il suo dorso. Il leone ¢ riconosciuto in generale come simbolo del potere regale ed ¢ spesso
utilizzato come blasone nelle citta musulmane e, nel caso specifico delle citta selgiuchidi
di Anatolia, lo ritroviamo spesso rappresentato anche sulle mura di cinta delle citta®!*,
Anche nel caso delle mura di Ani ¢ plausibile il nesso con la simbologia dei sovrani
musulmani che installarono il proprio potere ad Ani gia a partire dall’XI secolo, ma
I’elemento circolare, la cornice e la croce, ne rendono piu complessa la lettura.

La rappresentazione del leone ha un ruolo fondamentale nell’iconografia
astrologica islamica, ampiamente diffusa su oggetti ceramici, metallici, tessuti e
decorazioni architettoniche®'; una delle versioni di questo programma iconografico
prevede la rappresentazione dei sette pianeti in asse con sette rispettivi segni zodiacali.
Le connessioni tra i pianeti e le costellazioni rispettano le argomentazioni dei trattati
astrologici arabi in cui gli astrologi studiando il ciclo dei pianeti avevano individuato le

rispettive posizioni di exaltatio, ovvero quando, in base ad un determinato allineamento

rispetto agli astri e alla Terra, 1 pianeti avevano il potere di esercitare la loro massima

osservazione delle fotografie d’archivio e dal confronto con la tecnica in uso a Bayburt, ci sembra di poter
affermare che la croce sia stata realizzata incastonando delle piastrelle in e tufo grigio sulla superficie
continua di blocchi di tufo chiaro probabilmente gia preesistenti.

812 MARR 1934, 78, pl. XXXIV fig. 164.

813 Si veda ad esempio una delle monografie su Ani piu citate Ani. Documenti 12, 71.

814 ONEY 1969, 27, 39; MCCLARY 2017, 106-109.

815 Si vedano: BAER 1983, 248-258; CARBONI 1997; ALLAN 2005.

203



816 All’interno di questo ciclo un ruolo particolare & svolto

influenza su quest’ultima
dall’immagine del sole allineato con il leone; ¢ stato notato come il Sole si trova nella sua
posizione di exaltatio quando ¢ in Ariete, ¢ non nel Leone, che ¢ invece il suo
domicilium®’. Questa discrepanza rispetto al programma iconografico astrologico nel suo
insieme, dove gli altri sei pianeti sono rappresentati nelle rispettive posizioni di exaltatio,
¢ dovuta alla sovrapposizione di una tradizione iconografica radicata sin dall’antichita nel
Vicino Oriente e che riconosce un significato specifico al leone soprattutto se

818 il leone nel mondo islamico rappresenta il

rappresentato in rapporto con una stella
potere regale e la vittoria, attribuiti a cui i committenti delle opere d’arte e architettoniche
non vogliono rinunciare®!®. La ‘connessione solare’ del leone interferisce con I’erudizione
astrologica per intrecciare due semantiche che si potenziano reciprocamente: il
movimento astrale esercita un potere ultraterreno sull’'umanita e raggiunge I’apice
dell’influenza, negativa o positiva che sia, in funzione di specifici allineamenti®?’; il
sovrano, ovvero il leone, gode anch’egli di un potere sovraumano che ¢ in grado di
condurre alla vittoria, ovvero il sole. Quando il Sole ¢ nel Leone gli auspici sono positivi
e ’immagine stessa acquisisce un potente valore apotropaico®?!.

L’immagine canonizzata del leone sormontato da un cerchio radiale veicola
quindi quel potere ultraterreno incontrollabile riconosciuto all’archetipo; per meglio
esprimere il rapporto tra le forze astrali ultraterrene e quelle regali, spesso al centro del
cerchio viene rappresentata I’immagine del sovrano stesso nell’apoteosi della sua
dimensione celeste, ultraterrena.

L’ultimo sultano selgiuchide di Rum, Ghiyath al-Din Kai Khusraw I (1237-
1246)%? scelse proprio il leone e il sole per rappresentare il suo regno [fig. 107]. Questa
iconografia ¢ giunta a noi attraverso le molte monete che a partire dal 1238 Kai Khusraw

nizio a battere tra Sivas e Konya: su un lato della moneta si legge il nome del sultano,

816 HARTNER 1938, 115-119, poi sintetizzato in HARTNER 1974, 105-106.

817 11 domicilium ¢& la casa del pianeta, una posizione né di estrema esaltazione delle sue potenzialita, né di
debolezza.

818 Per una genealogia dell’iconografia del leone con la stella nel Vicino Oriente, si veda KANTOR 1947.
819 Per un significato in generale di queste rappresentazioni nel mondo islamico, si veda CARBONI 1997; sul
potere regale del sole si veda Al-Biruni, in ALLAN 2005, 37; sul significato dell’immagine del leone nel
sultanato selgiuchide di Rum si veda YALMAN 2012.

820 1] pianeta in domicilium ha un effetto neutro, in exaltatio positivo, mentre in deiectio negativo.

821 ONEY 1970; OTTO-DORN 1979, 109-111; ALLAN 1982, 46-53;

822 CAHEN 1968, 133-138.

204



mentre sull’altro lato si vede I’immagine di un leone posto di profilo nell’atto di incedere
e sopra il suo dorso ¢ rappresentato un sole con al centro un volto. Esempi di questa
iconografia sono stati individuati anche su opere edilizie sempre riconducibili al regno
selgiuchide di Anatolia®>® [fig. 108]. Al di 1a delle fantasiose ipotesi proposte sul

824 & interessante rilevare come il Sultano abbia fatto

significato di questo soggetto
proprio il motivo iconografico del Sole nel Leone aggiungendo al centro del cerchio
solare un volto, rappresentazione del Sultano stesso che ha un potere paragonabile a
quello esercitato dal Sole, o piu in generale dagli astri, sulla Terra. L’iconografia scelta
da Kai Khusraw II ¢ particolarmente nota per via della continuita con cui il Sultano batté
moneta con questo simbolo e restituisce un’immagine compiuta del processo di
sovrapposizione tra I’iconografia astrologica e quella regale ufficiale, ma il rapporto
semantico tra leone, sole e sovrano, trova ampio spazio nella produzione sia letteraria che
artistica del mondo arabo gia a partire dall’XI secolo®?.

Non abbiamo alcun indizio certo riguardo a come potesse essere decorato il
presunto bacino posto sopra il leone di Ani, sappiamo pero che tra XII e XIII secolo, tra
Persia e Anatolia, non era inusuale la produzione di piatti ceramici con al centro dipinto

826 o piu in generale la rappresentazione delle costellazioni®?’;

un sole personificato
inoltre, gli stessi bacini di colorazione blu di cui rimangono alcuni resti presso la Porta di

Dvin, e che supponiamo venissero realizzati ad Ani appositamente per decorare gli alzati

823 Si vedano i rilievi con la rappresentazione del leone ¢ il sole sul caravanserraglio di Injir Khan, costruito
nel 1239, e il ciclo decorativo del ponte di Cizre. ONEY 1969, 28, 20; NICOLLE 2014,

824 Per i dettagli sulla storia dell’interpretazione di questa iconografia, si veda LEISER 1998. Passate al vaglio
tutte le ipotesi proposte dalla storiografia, Leiser accetta infine proprio quest’ultima: «the sun with the
human face rapresented the sultan (casting “the shadow of God on earth”) who was supreme over man and
beast. This interpretation would [...] allow for an astrological interpretation of the single-lion series as a
variation on the same theme» (108). Secondo una tradizione piu leggendaria il sultano avrebbe voluto
invece rappresentare al centro del sole il volto della sua prima sposa, la principessa georgiana Tamar per
onorare la sua bellezza. Tamar, figlia di Rusudan (1223-1245) a sua volta figlia della regina Tamar
(TOUMANOFF 1966, 625-626), sposo il sultano selgiuchide Kai Khusraw II nel 1936 (BROSSET 1858, 59).
Per le informazioni biografiche sulla principessa Tamar, vedi VRYONIS 1977.

825 Cfr. BAER 1981; BAER 1983, 258-274; ALLAN 2005, 38. Particolarmente emblematica ¢ ’iscrizione
riportata sulla scatoletta Ayyubide conservata al Victorian and Albert Museum di Londra: «Don’t you see
that God has granted you a degree of power which makes all the thins (grovel at your feet)? For you are a
sun; the kings, stars. Where the sun rises no star will be seen» (RICE 1950, 632).

826 ALLAN 1991, 22-23.

827 ZICK-NISSEN 1976.

205



architettonici, erano invetriati con motivi a raggera o a rosetta®?®

, Accettando I’ipotesi
della presenza di un bacino ceramico a riempimento dell’incavo posto sopra il dorso del
leone ¢ il conseguente confronto con I’iconografia astrologica islamica, deduciamo una
nuova lettura della composizione, traducibile in una sinergia di strumenti visivi utili a
consolidare la protezione della cinta muraria: all’interno della cornice si concentra il
potere apotropaico degli astri rappresentato dal Sole nella costellazione del Leone; lo
stesso leone simboleggia il potere politico del sovrano, verosimilmente enfatizzato dalla
presenza dei tre cubi di tufo grigio posti alla base della cornice in forma di chintamani; il
cerchio solare veicola il potere divino, a sua volta rappresentato nella sua forma cristiana
attraverso la croce latina che si eleva al di sopra della cornice. Come gia sostenuto da
Eastmond, il linguaggio visivo cristiano e quello astrologico islamico sembrano qui
compartecipare nella formulazione di un sistema di difesa alternativo a quello
ingegneristico e fondamentalmente basato sulla creazione di continui neologismi

%: il rilievo del leone posto all’ingresso della cittd sembra esemplificare

visivi®?
perfettamente questo linguaggio. Anche lo stato attuale del rilievo cosi come visibile in
loco puo dare delle informazioni interessanti riguardo la lettura iconologica del gruppo;
in seguito agli interventi condotti sotto la direzione del governo turco, la sezione muraria
ha subito dei forti ridimensionamenti [figg. 109; 110]. La scelta di mantenere il presunto
chintamani e il leone e di esportare — oppure non ricostruire, cosi come avvenuto in altri
punti delle mura — I’incavo e la croce, sembrano confermare la convivenza di semantiche
provenienti da culture cristiane e islamiche, che nel clima geopolitico anatolico
contemporaneo non possono pit convivere.

Sulla torre numero sessantatré, detta torre di Mamxat‘un, dal nome della donna
armena che ne commissiono la ricostruzione nel 1219, le code tortili di due draghi
avvolgono la torre da entrambi 1 lati e si incontrano al centro con le fauci aperte nell’atto
di divorare una testa taurina [figg. 111; 112]. I serpenti, o draghi, sono ben conosciuti

nella simbologia astrologica islamica per essere la causa delle eclissi: secondo la

tradizione un dragone bipartito minaccia di divorare il Sole e la Luna ad intervalli regolari,

828 Si veda anche uno degli esempi di piatto ceramico rinvenuto durante gli scavi ad Ani in ZAK’ARIAN
2001, 211, fig. 180.
829 EASTMOND 2015a, 184.

206



fino a causarne ’eclissi totale®3°

. Quando si trova allineata alla costellazione del Cancro,
la Luna ¢ nel suo domicilium, percid nell’iconografia astrologica islamica ¢ spesso
rappresentata come una mezzaluna tesa tra le estremita delle due chele del cancro. Dal
muso del toro scolpito sulla torre di Mamxat‘un pende un anello®! la cui parte visibile
disegna una mezza luna ispessita nella parte centrale; il rapporto compositivo tra il cancro
e la luna non sembra essere distante da quello tra il toro e I’anello, si noti inoltre che la
Luna raggiunge la sua posizione di exaltatio, ovvero di massimo potere, proprio quando
si trova nella costellazione del Toro. Accanto al gruppo zoomorfo, su un’epigrafe scritta
in armeno, la committente si rivolge a Cristo chiedendone 1’intercessione per garantire la
sua salvezza e la protezione della citta®?,

La tradizione cristiana armena, cosi come quella georgiana, tra XII e XIII secolo
sicuramente interagi con la tradizione astrologica araba: nel 1188 un trattato di astrologia
araba venne copiato e tradotto in georgiano, cosi come nel 1211 presso la cittadella di Ani
fu tradotto dall’arabo il Libro dei sogni (Erazahan), inoltre, ripercorrendo la vita degli
autori che scrissero ad Ani tra il XII e il XIII secolo, ¢ chiara I’importanza che ebbero
nella loro formazione la storiografia e 1’astrologia, discipline studiate nei monasteri
armeni durante la dominazione araba®®. Il prete Mxitar che verso la fine del XII secolo
prestava servizio presso la cattedrale di Ani, e che si era formato nel vicino monastero di

Horomos, dimostra nei suoi scritti un profondo interesse per I’astrologia, di cui ci da

testimonianza Vardan Arewelc i:

The revered priest of the cathedral, translated the causes of the darkening of the

sun and moon from [the book of] a certain Persian OCi [...] this he translated into our

[language], elaborated with circular [diagrams].834

80 KUEHN 2011, 139-140; DANESHVARI 2011, 56-57. Sulla rappresentazione di draghi bicefali
nell’architettura selgiuchide anatolica, si veda OTTO-DORN 1979, 125-135. Otto-Dorn annovera 1’esempio
di Ani notando il nesso tra la costellazione del Toro e la Luna, senza perd mettere in rapporto la forma della
luna con I’anello del toro, vedi 132; Kuehn si concentra invece maggiormente sulla rappresentazione dei
due draghi affrontati e interpreta il toro come una semplice testa bovina: KUEHN 2011, pl. 75. Sebbene
Eastmond introduca la fondamentale chiave astrologica di lettura di queste iconografie, non fa menzione di
questo nesso tra la Luna, il toro e i draghi.

8111 toro con un anello si ritrova anche sulle mura di Urfa a Diyarbakir, vedi DANESHVARI 2011, 176.

832 BASMADIJIAN 1923, 323; EASTMOND 2015a, 186-188. Indipendentemente dal significato dell’epigrafe,
lo stesso utilizzo dell’alfabeto armeno rimanda ancora una volta alla cristianita.

833 Si vedano EASTMOND 2015a, 202; e soprattutto THOMSON 2011.

834 Vardan Arewelc‘i, Hawak ‘umn Patmut ‘ean, in THOMSON 1989, 211.

207



L’astrologia diventa quindi parte integrante della cultura ibrida di Ani, tanto da
diventare uno strumento di comprensione dei fenomeni terreni anche per i rappresentanti
della Chiesa armena, che coltivano un sapere sicuramente basato sulla dottrina cristiana
ma intriso anche delle novita portate dall’incontro con la cultura araba.

Notiamo infine che il termine persiano e arabo per definire le torri delle mura
poste a protezione delle citta ¢ ‘borj’, questo stesso termine viene utilizzato anche nel
linguaggio astronomico per definire i segni zodiacali che si ergono come una serie di
dodici torri a vedetta del passaggio tra la terra e il cielo®®. C’¢ quindi una chiara
sovrapposizione lessicale e semantica tra la funzione difensiva della torre e quella degli
astri. La protezione della citta di Ani tra XI e XIII secolo venne garantita sia dalla
prestanza fisica del doppio muro di cinta fatto costruire da Smbat, rinforzato da Manu¢ e
e in parte ricostruito dai fratelli Zak arée, sia dal potere della semiotica accumulata sulla
superficie delle mura per volere dei rispettivi sovrani che presero posto nella cittadella. Il
linguaggio visivo costituito da xac 'k ‘ar, croci ortodosse, chintamani, lettere dell’alfabeto
armeno, caratteri cufici e iconografie islamiche astrologiche, dimostrano 1’esistenza di un
linguaggio pubblico popolare che doveva essere recepito tanto dalla popolazione di Ani,
quanto dalle comunita confinanti, indipendentemente dalla lingua parlata, la religione

professata e la sovranita riconosciuta.
3. Il messaggio mediato dall’ornamento sull’architettura sacra di Ani

La morfologia del territorio che si apre a ventaglio entro il limite artificiale e
naturale dell’altopiano di Ani determina una scansione della citta in tre zone principali,
rendendo particolarmente evidente l’interazione tra il paesaggio naturale e quello
umanizzato®®. 1 singoli gruppi sociali che compongono la popolazione di Ani si
distribuiscono sui tre livelli di altitudine abitabili in funzione della rispettiva estrazione

sociale: la cittadella si trova sulla propaggine che si eleva all’estremita meridionale della

835 DANESHVARI 1989, voce “Borj. In Architecture”; DANESHVARI — PINGREE 1989, voce “Borj. As a Sign
of the Zodiac”. Il termine armeno “burj” utilizzato in molte delle iscrizioni delle mura di Ani in riferimento
alle torri, in sostituzione al termine classico “burg”, deriva probabilmente da questo stesso termine arabo
polisemico; vedi ORBELI 1966, pp. 2-7.

836 Per quel che riguarda la cultura architettonica armena, questo aspetto ¢ stato studiato soprattutto da
Alpago Novello e Zarian, cfr. ALPAGO NOVELLO 1986b; ALPAGO NOVELLO 1996b; ZARIAN 1988. Per una
raccolta di studi che tengono in considerazione il rapporto tra cultura materiale e paesaggio in Anatolia tra

XII e XVI secolo, BLESSING — GOSHGARIAN 2017a.

208



citta, ai piedi della cittadella si estende una piana dove si sviluppava il centro o Sahastan,
mentre i sobborghi erano scavati in uno strato sotterraneo e si estendevano anche al di
fuori delle mura®’.

Attraversate le mura ci si ritrova nella piana compresa tra le mura di Smbat e
quelle di ASot; in questa porzione di spazio si svolgeva la vita commerciale, politica e
religiosa della citta, tre aspetti fondamentali non solo per la popolazione armena, ma
anche per quella bizantina, shaddadide e georgiana®®. Le maggiori opere edilizie
pubbliche che si succedono in quest’arco di tempo ad Ani orientano lo sviluppo
urbanistico della citta, circoscrivono lo spazio fisico di incontro delle comunita e
forniscono delle mura pubbliche dove si esprime quello stesso linguaggio fatto di
plurilinguismo e di neologismi figurativi esposto sulla cinta difensiva. Come gia visto
sulla superficie delle mura di cinta, 1’area dell’altopiano ha subito nell’arco di quattro
secoli un addensamento edilizio progressivo che si ¢ risolto in un processo di
giustapposizioni di architetture ed elementi decorativi, tant’¢ che molti degli edifici di cui
rimangono ancora testimonianze materiali in loco risalgono alla prima fase di espansione
della citta e sono quindi di fondazione bagratide.

L’arco esterno della Porta del Leone incornicia perfettamente la cosiddetta
‘Cattedrale di Ani’, anche detta Astvacacin, ovvero della Madre di Dio, ma dalle fonti
semplicemente definita Kat ‘ofiké [fig. 113]. Questa denominazione avrebbe indotto a
pensarla come la sede del Kat‘otikos, che Mahé precisa invece essere stata la chiesa dei
Santi Apostoli®*®; secondo lo studioso sarebbe quindi errato in questo caso tradurre con
‘cattedrale’ 1l termine armeno ‘kat ‘ofiké’ che, secondo Khatchatrian, verrebbe utilizzato
per designare le chiese cupolate®®. La questione se il termine Kat ‘ofiké sia da intendersi
come il nome proprio della Chiesa, o se stia ad indicare che la Chiesa fungeva da
cattedrale della citta, non ha ancora trovato una risposta definitiva. Una volta arrivata

nella letteratura europea, la denominazione di ‘cattedrale’ ha sicuramente contribuito ad

87 Questo sistema tripartito ¢ proprio delle citta della Persia e dell’Asia Centrale, vedi MANANDIAN 1965,
148-149.

838 Solo di recente sono stati avviati progetti di ricerca che tentano di superare la narrativa nazionalista che
ha condizionato la lettura di siti come quello di Ani per tutto il Novecento. In questa ottica ¢ piu utile
concepire 1’architettura di Ani come parte del variegato complesso di arte e architettura dell’Anatolia
medievale; cfr. REDFORD 2007; BLESSING 2016; BLESSING — GOSHGARIAN 2017a.

839 MAHE — MAHE 2000, 54, n. 210, 784; MAHE 2001, 1320, n. 12.

840 KHATCHATRIAN 1971, 85.

209



alimentare quell’immaginario di familiarita tra la chiesa di Ani e le cattedrali romaniche
e gotiche®!. Inoltre, la superficie della citta doveva essere in origine fitta di alzati che
andavano a circondare quelle chiese che noi, cosi come i viaggiatori dell’Ottocento,
vediamo oggi immerrsi in un’antistorica vastata solitudo®**.

Le dimensioni della chiesa non sono affatto impressionanti, ma 1’architetto

Trdat®®, che ne concluse la costruzione nel 100184

, impiego alcuni espedienti utili a
creare quello slancio verticale che ha consentito di fondare e consolidare attorno
all’immagine della Kat‘olike I’effetto di ‘monumentalita’ che ha sostenuto la storiografia
nell’avvicinarla all’architettura romanica e gotica. Da un punto di vista strutturale, Trdat

845, ma libera i pilastri su

rievoca la tipologia delle chiese a croce inscritta di VII secolo
cui grava la cupola a beneficio dello spazio centrale sottostante, che guadagna spazio
rispetto ai diretti precedenti di questa icnografia. La tensione verticale ¢ invece ottenuta
attraverso alcuni espedienti decorativi curati da Trdat con particolare finezza: all’interno,
i quattro pilastri liberi su cui poggia la cupola sono alleggeriti da una vibrante
modellazione a fascio che prosegue per tutta la lunghezza degli archi su cui poggiava
I’alto tamburo; partendo dallo pseudo plinto delle colonnette a fascio, un unico slancio
accompagna quindi gli archi fino alla cupola®*® [fig. 114; 115]. Anche I’abside & ritmata

da una teoria di nicchie strombate, in perfetto accordo con le modanature dell’arco che

incornicia il catino absidale: tutte le membra architettoniche partecipano ad uno stesso

841 Notiamo che lo stesso Alpago Novello lavoro sulla questione in termini comparativi, tant’¢ che nel 1989
partecipo ad un simposio alla New-York Historical Society con una presentazione dal titolo “The Medieval
Cathedrals and the Cathedral of Armenia”. Si veda COWE 2001b, XI, nota 1.

842 Vedi supra p. 174. Per una panoramica della densita edilizia che doveva caratterizzare I’area della citta,
vedi la mappa relativa alle prime campagne di scavo in Marr, poi riproposta in CUNEO 1988, 24-25.

83 L’informazione relativa al nome dell’architetto e alla sua precedente costruzione della cattedrale di
Argina, nonché la sua partecipazione nel 989 al restauro di Haghia Sofia a Costantinopoli, ci ¢ data da
Step“anos Tardonetc‘i, vedi: Step‘anos Taronetci, Tiezerakan Patmut 'yun, libro 3, 11 e 27 in GREENWOOD
2017, 239, 289. Per un affondo sull’attivita di Trdat e il suo prestigio presso la corte bizantina, vedi
DONABEDIAN 1991; MARANCI 2011b.

844 Sulla discussione se la data di fondazione della chiesa sia da leggersi 1010 o 1001, vedi MARUTYAN
1990.

845 11 riferimento ¢ in particolare alle chiese di Bagavan, Surb Gayane € Mren, vedi DONABEDIAN 2008.

846 Un simile utilizzo della fascicolazione di pilastri e archi si ritrova nella Cattedrale di Argina, riconosciuta
come la prima opera architettonica di Trdat. Oggi conosciamo questa chiesa solamente attraverso il
materiale fotografico di inizio Novecento, da cui risulta evidente 1’ulteriore ingentilimento avvenuto ad
Ani, dove le colonnette raggruppate in fascicoli sono piu numerose e piu snelle. Per la fondazione si veda
STEP*ANOS TARONEC ‘12017, 237; per il repertorio fotografico PARSEGIAN 1980/1990, vol. 6, fiche A-2200,
C7-C8. Vedi inoltre DONABEDIAN 2001, 41-42.

210



gioco di linee verticali, da cui ancora quell’effetto di ‘monumentalita’ suscitata in
viaggiatori e studiosi®¥’. Cosi come per le mura di cinta, il rapporto tra le dimensioni
dell’alzato e 1’apparato decorativo consente una lettura ravvicinata della superficie
esterna delle mura della chiesa. Come proprio dell’architettura armena, le mura esterne
disegnano un monolite regolare perfettamente orientato che poco suggerisce
dell’organizzazione interna degli spazi [figg. 116; 117]. Sui quattro lati delle mura si
srotola una teoria continua di arcatelle cieche poggianti su singole colonnette slanciate
che di volta in volta incorniciano elementi zoomorfi, oculi luciferi e ciechi, finestrelle
oblunghe, croci, nicchie diedre, e iscrizioni.

Com’¢ stato notato, la decorazione geometrica che corre sul bordo superiore delle
mura difensive impagina e partecipa il discorso semiotico leggibile lungo il perimetro; un
simile ruolo sembra essere svolto dalla teoria di arcatelle cieche sulle mura della
Kat‘otik&. Vista la tradizione longeva di cui gode questo sistema decorativo in Armenia®*®
e Iattenzione al dettaglio che gli scalpellini vi rivolgono sulle mura della chiesa di Trdat,
e vista anche la continuita con cui la chiesa ha mantenuto la propria centralita nonostante
i molteplici trasferimenti di potere avvenuti ad Ani®**°, una lettura meramente estetica e
quindi passiva da un punto di vista semantico del soggetto, sembrerebbe essere riduttiva.

Constatiamo in primis che si tratta di un soggetto adottato in modo trasversale
nell’architettura bizantina, in quella musulmana e in particolare selgiuchide, e georgiana,
tra X e XIII secolo®’. Ciascuna cultura sviluppa questo motivo in modo asincronico
rispetto alle altre e lo elabora in modo differente adottando delle importanti variazioni

stilistiche; nonostante ci0, I’andamento consecutivo di un sistema di arcate che non

847 Per una descrizione della chiesa vedi soprattutto DONABEDIAN 1991; DONABEDIAN 2007.

848 Un’analisi dell’evoluzione dell’utilizzo delle arcatelle cieche nell’architettura armena, & stata condotta
da Donabédian, che ha rilevato come questo elemento decorativo si trovi gia nelle chiese di VII secolo, ma
impiegato solamente su superfici curve. La novita delle chiese di X secolo ¢ I'impiego del motivo su
superfici piane e sempre piu estese, fino a ricoprire la totalita del perimetro. Tra X e XI secolo le arcatelle
cieche su superfici piane sono impiegate a: Byurakan, chiesa di Surb Hovhannes (inizio X sec.); Monastero
di Sanahin, chiesa di Surb Amenap‘rki¢ (966); Monastero di Hatbat, chiesa di Surb Nsan (991); Ani,
Kat’otike (989-1001); le chiese del Monastero di Marmasen (X-XI sec.). A queste si aggiungano le chiese
a pianta centrale: Arak‘eloc® a Kars; Surb Grigor Abulamrenc®, Surb Amenap‘rki¢, Hovui Ekeleci (del
pastore). Vedi DONABEDIAN 1988.

849 Alcuni specialisti hanno sostenuto che le mura esterne avrebbero subito delle importanti modifiche nel
XIIT secolo, ma la tesi piu accreditata € che ’edificio sia da datarsi nella sua totalita all’epoca di fondazione.
Per i riferimenti alle due parti del dibattito, si veda DONABEDIAN 2001, 45, nota 24.

850 Cfr. KAZARYAN 2011; DONABEDIAN 2020.

211



assume alcuna funzione narrativa, ¢ perfettamente riconoscibile nell’architettura pubblica
di ciascuna delle culture che hanno goduto di un periodo di sovranita ad Ani. Andare
all’origine di questo motivo per ricercarne 1’appartenenza culturale primigenia e il
processo di intervento nelle rispettive culture del Vicino Oriente, farebbe sfociare 1’analisi
in un discorso evoluzionistico, con la conseguente postulazione di ‘primati’ e di
‘influenze’, o in alternativa in un discorso squisitamente formalista che rifugge la
semantica del motivo. Il dato stilistico e compositivo dell’arcata cieca ¢ stato oggetto di
molteplici studi, che consentono quindi di avere una panoramica esaustiva delle
variazioni compositive del motivo, soprattutto tra Armenia ¢ Georgia; le chiese di X

‘i1 ¢ le grandi cattedrali della Georgia

secolo della regione del Tao Klarjet
commissionate da Davit® Il Bagrationi (966-1001)% [fig. 118] che presentano superfici
cadenzate da una marcata teoria di arcate cieche sono state oggetto di varie analisi
stilistico-compositive, anche a scopo comparativo con quelle bagratidi della vicina
Armenia®?. Piu interessante & ora capire perché questo soggetto fu scelto dai regnanti
della famiglia Bagratuni e adottato in maniera quasi pervasiva sulle mura dei monumenti
di culto e, conseguentemente, per quale motivo gli edifici decorati con questo soggetto
hanno mantenuto il loro ruolo sociale anche sotto i regnanti non armeni.

Il motivo funge da ornamento delle superfici architettoniche ed ¢ quindi, come
ben spiegato da Grabar, uno strumento di mediazione®>*; per poter descrivere la funzione

mediatrice assunta da questo sistema architettonico ¢ necessario considerare il contesto e

1 termini entro cui esso agisce.

851 Pensiamo in particolare alla Cattedrale di Oski, il Monastero di Otxta, quello di Parxali e la chiesa di
Isxani dove il motivo ad arcatelle cieche fa da protagonista sulla totalita delle superfici delle chiese. Sulle
chiese del Tao Klarjet‘i, vedi in particolare: KHATCHATRIAN 1967; DJOBADZE 1978; BERIDZE 1981;
DIJOBADZE 1992; GIVIASHVILI — AKDER 2021.

852 Sia le chiese di X secolo della regione del Tao Klarjet ‘i, che le cattedrali di K ut’aisi, Mcxet‘a e Alaverdi,
vennero commissionate dal ramo georgiano della casata Bagratuni, ovvero i Bagrationi, vedi TOUMANOFF
1963, 334-336, 407-428.

853 Un’analisi dei rispettivi principi di adozione del soggetto in Armenia e in Georgia era gia stata proposta
in CUNEO 1977a; BERIDZE 1981, 82-90; IENI 1986; GANDOLFO 1991-1992. Per un’analisi del motivo nel
contesto armeno e georgiano al fine di mettere in evidenza le reciproche differenze stilistiche e i possibili
apporti da Siria, Mesopotamia e Persia, vedi KAZARYAN 2009; KAZARYAN 2011; per un approccio
comparativo finalizzato, da un lato ad un’attenta individuazione di convergenze e divergenze intercorrenti
nei rispettivi assetti compositivi del motivo ad arcatelle cieche tra Armenia e Georgia, tra X e XI secolo, e
dall’altro lato alla scrittura di una storia dell’architettura medievale integrata tra i due paesi, vedi:
DONABEDIAN 2012, 251-265; DONABEDIAN 2020, 69-72.

854 GRABAR 1992.

212



3.1 Il significato politico del classico

In generale la critica, che a partire dagli anni Sessanta ¢ tornata ad occuparsi di
architettura bagratide, ¢ d’accordo nel riconoscere al motivo dell’arcatella cieca un
riferimento alla cultura classica®>: la colonna, simbolo per eccellenza dell’architettura
ellenistica, fa tutt’uno con 1’arco a tutto sesto, I’elemento strutturale che ha rivoluzionato
I’edilizia romana divenendone il paradigma architettonico. Gia in epoca antica 1’arcatella
si trasforma in un efficace medium ornamentale impiegato su supporti bidimensionali per
scandire le narrazioni (sarcofagi e sculture architettoniche), ma anche in forma
monumentale per organizzare le topografie urbane (archi trionfali e facciate
monumentali). Non ¢ fuori luogo quindi supporre che questo soggetto, in particolare nella
sua declinazione composita, dove la colonna e ’arco sono ben distinguibili, venga
rievocato a distanza di secoli proprio in quei territori dell’ Armenia storica che, durante il
regno Achemenide, ebbero contatti diretti con la cultura materiale ellenistica e, sotto la
dinastia degli Arsacidi, divennero terre di contesa tra Romani e Parti®*S. Da qui, gli
indubitabili rapporti materiali con il mondo greco-romano e con la Persia, di cui si ritrova

ancora l’eco nella cultura visuale bassomedievale®’.

La diffusione geografica e
cronologica dell’arco e della colonna, sia nella loro conformazione ‘tridimensionale’ con
funzione strutturale, sia in quella ‘bidimensionale’ dall’accezione decorativa, trasmettono
quindi un implicito significato evocativo della cultura architettonica greco-romana.
L’architettura medievale occidentale, bizantina e dei paesi arabi mediterranei stabilisce
un rapporto di continuita con il classico tramite gli spolia; il fenomeno del reimpiego di
frammenti lapidei provenienti da tradizioni scultoree e architettoniche precedenti in
Armenia non interessa 1’epoca classica. Il concetto di reimpiego di manufatti di epoca
precristiana nell’ Armenia medievale esiste e ne sono testimonianza i molti vi§ap®*®

riadattati a xac 'k ‘ar e il reimpiego di steli cuneiformi in siti cristiani®°, ma non sembra

sussistere la stessa ricerca di un rapporto di continuita materica con I’eta greco-romana.

855 CUNEO 1977; THIERRY — DONABEDIAN 1987, 485, 554; DONABEDIAN 2008, 238; KAZARYAN 2017.

856 Per una sintesi della storia antica dell’ Armenia in chiave materiale, vedi: MARANCI 2018, 21-29.

857 KAZARYAN — MURADYAN 2017, 511-513.

858 Sul fenomeno dei viap in Armenia, vedi GILIBERT 2020; la stessa studiosa ha presentato una ricerca sul
riuso dei visap in epoca medievale il 30 marzo 2021, in occasione del “Settimo Seminario sull’Arte Armena
e dell’Oriente Cristiano”.

859 Vedi MARANCI 2015, 177-182. Altri esempi di spolia sono visibili a Ptlni e a Mren ma si tratta di
frammenti scolpiti provenienti da alzati di epoca cristiana, vedi MARANCI 2015, 235-244.

213



Secondo gli studiosi il classico viene qui rievocato attraverso la scelta degli scalpellini di
riprodurre tramite la modellazione del tufo le colonnette ioniche delle vestigia ellenistiche
che, come dimostra il sito di Garni [fig. 119], dovevano essere visibili nel regno
d’Armenia quando il tempio era parte attiva della vita sociale cristiana®®°.

In Armenia tra X e XI secolo si assiste ad un revival di icnografie e apparati
decorativi propri di quella tradizione architettonica locale che aveva raggiunto la sua
massima fioritura nel VII secolo, prima di subire una brusca interruzione a causa delle
invasioni arabe; tra gli elementi decorativi, I’architettura bagratide attinge dalla tradizione
pre-araba anche 1’arcatella cieca, reimpiegata con delle importanti novita stilistico-

861

compositive®". Una lunga tradizione di studi ha individuato dei caratteri specifici comuni

alle opere architettoniche commissionate dalla casata Bagratuni che esercitava il proprio

potere nelle regioni dello Sirak®, del Taron e del Loti-Tagir®®

; come abbiamo visto, per
semplificare il riferimento a questo canone, ¢ stata coniata la definizione di ‘scuola di
Ani’®3, mantenutasi nel tempo piu per convenzione che non per un’effettiva evidenza
storica dell’esistenza di un gruppo di maestranze attive nella regione. Come ¢ stato
precedentemente notato, a ben vedere, il canone individuato sembra essere piu di natura
decorativa, che non strutturale: la fascicolazione dei pilastri interni, 1’alleggerimento delle
masse attraverso nicchie diedre, I’impiego di teorie continue di arcatelle cieche, sono tutti
elementi che partecipano nell’intento di infondere uno slancio verticale agli alzati, cosi
da trasmettere ’elevazione e il prestigio della casata bagratide. Nel 985 re Smbat I indice
la costruzione della Kat®oliké, poi terminata nel 1001 sotto la regina Katramide; in quello
stesso anno 1l re Gagik I Bagratuni (989-1020) fa costruire la chiesa di Surb Grigor

Lusavoric¢®, anche detta ‘Gagikasen’, anch’essa opera di Trdat e vero simbolo del regno

di Gagik I. Le due chiese presentano delle differenze sostanziali nel disegno della pianta

80 Sul sito di Garni e sull’utilizzo del tempio come sala battesimale in epoca medievale, vedi
MAGARDITCHIAN 2017. Il tempio venne distrutto a seguito di un terremoto nel 1679, fino a questo disastroso
cedimento doveva ergersi intatto sull’altopiano; I’esempio € un’ottima testimonianza di come non fosse in
uso in epoca medievale il reimpiego di frammenti architettonici di epoca classica, vedi GREENHALGH 2012,
10.

861 Per un excursus sull’utilizzo del motivo tra VII e XI secolo, si veda DONABEDIAN 1988. La differenza
sostanziale che si rileva ¢ il passaggio da un utilizzo del motivo esclusivamente sulle superfici circolari
delle chiese (principalmente il tiburio e la copertura esterna dell’abside) nel VII secolo, ad un’estensione
alle superfici piane (X-XI sec.). Per un’analisi del motivo sulle chiese di VII secolo, vedi DONABEDIAN
2008, 238-241.

862 Si pensi in particolare alle chiese dei monasteri di Sanahin, Halbat, Xck‘onk® e Marmasen (X sec.).
863 Vedi in particolare: CUNEO 1977a; DONABEDIAN 2007a; KAZARYAN 2017.

214



e dell’alzato, ma sono accomunate dal rapporto con la tradizione armena di VII secolo e
dal trattamento delle superfici proprio delle chiese innalzate in questi stessi anni nelle
regioni di competenza della casata Bagrtuni®®*, che affida anche alle famiglie

principesche, prima fra tutte quella dei Pahlavuni®®

, la commissione di opere
architettoniche dove replicare questo stesso stile architettonico dal potente impatto visivo
[figg. 120-122]. La Kat‘otike e Gagikasen sono entrambe opera di Trdat, ma non essendo
verosimile ipotizzare che Trdat e le sue maestranze potessero essere impiegate in tutte le
fabbriche attribuite alla cosiddetta ‘scuola di Ani’®®, risulta piu appropriato considerare
questo corpus di opere monumentali, non come il lavoro di uno stesso gruppo di
maestranze, ma come |’espressione della committenza bagratide. 11 dato decorativo,
immediatamente visibile in tutte le sue parti anche da chi non accede allo spazio sacro, ¢
quello che comunica piu facilmente con la sfera pubblica e che consente ancora oggi di
collocare immediatamente gli alzati in una determinata cornice storico-sociale: I’ Armenia
bagratide, dove il sovrano che commissiona le opere pubbliche mira ad una solidita e ad
un accentramento del potere senza precedenti.

Con I’intento di instaurare un potere monarchico centralizzato, la casata Bagratuni
impone una profonda novita alla societa armena, fino ad allora basata su un sistema
decentralizzato retto da varie famiglie aristocratiche ereditarie. La centralizzazione e
I’unificazione vennero realizzate, ma in termini piuttosto effimeri: se in un primo
momento ASot dovette calibrare la sua indipendenza economica e politica per poter
mantenere un equilibrio diplomatico con Bisanzio e con il califfato, in un secondo
momento, dovette accettare il progressivo ristabilirsi di un decentramento del potere e la
stabilizzazione della casata Arcruni nel Vaspurakan, cosi come l’indipendenza della
regione del Syunik®. Questa tripartizione del regno prevedeva poi 1’ulteriore ripartizione
del territorio tra le famiglie dell’alta e della media nobilta; per consolidare il potere nei

territori di propria competenza, la famiglia bagratide imposta una politica matrimoniale

864 All’interno delle mura della citta sono di epoca bagratide anche Surb Afak‘eloc®, Surb Grigor

Abutamrenc® e Surb Amenap rki¢; all’esterno del perimetro della citta vengono costruite nello stesso
periodo la chiesa di Surb Amenap ‘rki¢ del Monastero di Sanahin, la chiesa di Surb NSan del Monastero di
Hatbat, il Monastero di Horomos, la chiesa di Surb Sargis del monastero di Xck‘onk® e le chiese del
monastero di Marmasen.

865 Le famiglie dell’alta nobilta bagratide sono: Amatuni e Pahlavuni; vedi HEWSEN 1998, 44. La famiglia
Pahlavuni commissiond, Surb Arak‘eloc® (1031), Surb Grigor Abutamrenc® (980 ca.); Surb Amenap ‘rkic¢
(1036); e al di fuori delle mura della citta il complesso di Marmasen (1029).

866 Cfr. DONABEDIAN 1991.

215



mirata, cosi da mantenere uno stretto legame di sangue tra le famiglie principesche e
quella reale®®’. Si rileva quindi un conflitto tra le mire accentratrici bagratidi e il
tradizionale decentramento del potere nella societa armena; la casata regnante sembra
tentare di far fronte a questo conflitto, non solo stabilendo uno stretto legame di sangue
con la nobilta, ma anche attuando un programma edilizio mirato e capace di sfruttare le
superfici degli edifici sacri per dimostrare 1’incidenza territoriale del proprio potere
politico.

E indubbio quindi il legame tra questa scelta stilistico-decorativa e la casata
regnante che, se si accetta il riferimento al classico dell’arcatella cieca utilizza le mura di
uno spazio sacro per esprimere un potere tutto politico. A ben vedere, sulle chiese
commissionate dallo stesso principe georgiano Davit® III Bagrationi, che aveva unificato
la Georgia garantendo e rivendicano I’indipendenza dall’Impero Bizantino, era stato
adottato lo stesso soggetto decorativo®®®. Sulle mura pubbliche degli edifici sacri di Ani i
committenti dichiarano che la casata bagratide ¢ la diretta continuatrice di quel regno di
Armenia che aveva vissuto un lungo periodo di occupazione, e che il regno ¢ ora piu
coeso ¢ piu potente di prima: la continuita con il passato ¢ espressa tramite la ‘rinascita’
di quell’architettura propriamente armena che aveva raggiunto il suo acme nel VII secolo,
mentre la volonta di rappresentare un potere centralizzato universalmente riconosciuto ¢
leggibile nell’utilizzo di espliciti rimandi all’edilizia romana. Stabilendosi sull’altopiano
di Ani, i rappresentanti della casata bagratide instaurano una continuita inedita con il
territorio, godono del riconoscimento sia da parte bizantina che da parte musulmana, e si
ergono a fondatori di opere edilizie centrali nella vita comunitaria e intellettuale del regno,
nonché utili a propagandare pubblicamente il potere del re d’ Armenia, per sua natura mai

pienamente centralizzato.

\

Questo livello di osservazione dell’ornamento ¢ quello che Grabar definisce

‘culturale’®®, dove il modello architettonico & perfettamente riconoscibile in strutture

867 Cfr. HEWSEN 1998.

868 Anche in Georgia il motivo compare gia nel VII secolo, si veda ad esempio la chiesa di Cromi (prima
meta del VII sec.) dove tre arcatelle cieche disposte sulla facciata orientale incorniciano 1’abside
dall’esterno; vedi SKHIRTLADZE 1991. Il motivo verra impiegato sulla totalita delle superfici solamente nel
X secolo.

869 GRABAR 1992, 160,162.

216



esistenti e la scelta attuata dalle maestranze viene letta come una riproduzione mimetica

della realta.
3.2 Il messaggio salvifico della Gerusalemme Celeste

Nelle cronache degli storiografi armeni le informazioni che non mancano mai di
essere riportate riguardo i1 regnanti sono proprio relative alla fondazione di nuove fortezze,
citta, e soprattutto chiese. L’atto di indire la costruzione di nuove mura che delimitino
uno spazio dedito al culto ¢ lo strumento piu incisivo tramite cui poter rivolgere a Dio la
richiesta di redenzione dai peccati per s¢€ e per la propria famiglia; la stessa trascrizione
di questa informazione da parte dei cronachisti sembra voler perpetuare I’atto di
fondazione, consegnando talvolta al lettore quest’unica informazione riguardo la casata
regnante. La famiglia Bagratuni utilizza anche le immagini per enfatizzare il ruolo di
‘fondatore’ di ciascun sovrano e il luogo prediletto per ospitare questo messaggio di
carattere pubblico sono senz’altro le mura delle chiese stesse. Diversi sono infatti gli
esempi in cui componenti della casata bagratide si fanno ritrarre in veste di donatori, con
le mani tese nell’atto di offrire la riproduzione della chiesa®”’; in mancanza della corona
e di altri attributi iconici del potere regale, & proprio il modellino lapideo®’! I’attributo
utile a riconoscere il sovrano come tale. La pratica di riprodurre le chiese in piccoli
blocchi di pietra ¢ molto diffusa in Armenia e ben sintetizza il significato ibrido, ideale e
reale, degli edifici chiesastici. Da un lato tali riproduzioni venivano utilizzate come
reliquiari, come acroteria mediana, o ancora per rappresentare il dono nelle mani del
sovrano; I’acroteria posto alla sommita del frontone ¢ un prestito ellenistico che non ha
nessuna funzione strutturale ma segnala la presenza di un tempio, i reliquiari prendono
parte alla liturgia scandendo le gestualita e aumentando la sensorialita dei fedeli coinvolti
nel rito, mentre I’ex voto qualifica il fedele stesso. Dall’altro lato si € discusso anche

I’utilizzo di questi manufatti come veri e propri modelli utili al momento dell’ideazione

870 In particolare mi riferisco alle rappresentazioni di Gurgen e Smbat Bagratuni sulla facciata orientale
della chiesa di Surb Amenap‘rki¢ del Monastero di Sanahin (967); le rappresentazioni di Gurgen e Smbat
IT Bagratuni sulla facciata orientale della chiesa di Surb NSan del Monastero di Hatbat (fine X sec.); la
statua a tuttotondo di Gagik I Bagratuni proveniente dalla chiesa di Surb Grigor Lusavori¢* ad Ani (fine X
sec.). Sulla rappresentazione del potere regale in Armenia con particolare riferimento alle rappresentazioni
della casata Bagratuni e un confronto con quelle della casata Bagrationi sulle chiese del Tao Klarjet‘i, vedi
EASTMOND — JONES 2001; JONES 2002.

871 Sui modelli in pietra delle chiese armene cfr. CUNEO 1969; IENI 1978; MARANCI 2009; CARILE 2014.

217



del progetto architettonico; le testimonianze di rappresentazioni tridimensionali o
bidimensionali delle chiese si spiegherebbero come strumenti per il calcolo e la
misurazione prima di procedere alla costruzione di una chiesa tutta terrena®’?. L’enfasi
posta dai cronachisti e dagli scalpellini sull’atto di fondazione della chiesa da parte del
sovrano, cosi come I’importanza assunta dal Kat“olikos, e quindi dal rappresentante del
potere spirituale durante il rito di incoronazione in uso in epoca bagratide, hanno
permesso di constatare una decisiva volonta da parte dei re bagratidi di comunicare
tramite il testo, ’'immagine, e il rito, la propria devozione alla fede cristiana, ancor piu
che il potere politico della casata®”>.
L’immagine dei componenti della casata regnante nelle vesti di donatori riflette
questa inesorabile distanza tra Dio e il sovrano: la chiesa ¢ 1’ex voto per eccellenza e
rappresenta la piu alta dimostrazione di fede a cui, in epoca bagratide, puo aspirare
solamente la famiglia regnante. La fondazione di una chiesa fa quindi parte di una ritualita
che si ripropone ogni qualvolta accorre un nuovo sovrano; come notato da Greenwood,
I’atto doveva evocare la fondazione del Tempio da parte di Salomone®’*, che, solo una
volta stabilita la pace e la prosperita nel proprio regno, poté realizzare questa dedicazione
a Dio®”.
Il possibile rapporto tra 1’architettura delle chiese armene, con particolare
riferimento a quelle a pianta centrale, e 1’architettura gerosolimitana ¢ una questione

876

annosa sostanzialmente gravitata attorno allo studio della chiesa di Zvart'noc*®’® e quei

monumenti che, sia in Armenia che in Georgia, avrebbero trovato nella stessa Zvart‘noc*

877

il proprio modello®’’. Le opinioni degli studiosi sono discordanti sull’attendibilita

dell’ipotesi di una Gerusalemme come modello diretto di ispirazione per determinati

872 Sul rito di fondazione delle chiese armene, vedi MARANCI 2019.

873 Cfr. EASTMOND — JONES 2001.

874 GREENWOOD 2011, 55.

8751 Re 5-6.

876 Per uno studio della chiesa fatta costruire da Nerses III nel VII secolo, vedi in particolare DONABEDIAN
2008, 190-198; MARANCT 2015, § 2. Per Il rapporto tra Zvart'noc* e la Rotunda, e piu in generale il rapporto
architettonico e topografico tra architettura armena e Gerusalemme, vedi: PLONTKE-LUNING 2007;
GARIBIAN DE VARTAVAN 2009, MARANCI 2015, 136-144.

877 E 1o stesso Step“anos Taronec'i a riferire che la chiesa di Gagikaen venne costruita da Trdat su modello
di Zvart'noc*: Step‘anos Taronetc‘i, Tiezerakan Patmut ‘yun, Libro 3, 48, in GREENWOOD 2017, 313; anche
per la chiesa di Bana, nel Tao Klarjet‘i, ¢ stata ipotizzata la chiesa di Zvart'noc® come modello, vedi
DJOBADZE 1992, 78-85: 81.

218



schemi topografici e tipologie dell’architettura del Caucaso®’®

; senza addentrarsi qui
nella complessa questione della ‘copia’ in epoca medievale, si noti pero che gli storici e i
teologi armeni restituiscono una concezione della chiesa piu come entita spirituale, che
non materiale, e quindi riconducibile non tanto alla Gerusalemme terrestre, quanto piu a
quella ideale. Considerando la selezione di informazioni trasmesse nelle fonti scritte come
dato critico per meglio interpretare le informazioni trasmesse attraverso il linguaggio
visivo, notiamo che un approccio meramente evocativo e quasi fantasioso di
Gerusalemme esiste nelle fonti scritte armene, altrimenti povere di riferimenti a
Gerusalemme nella sua autorita liturgica e come centro di attrazione per i pellegrini®’’.
Sono molti i casi in cui gli storici e i teologi utilizzano il riferimento alla Citta Celeste e
alla sua architettura nell’intento di descrivere le cupole, le mura, le decorazioni, e le volte

delle chiese armene®®

; cosi come la metafora letteraria consente questa trasposizione
dalla chiesa, realmente esistita e vista dallo storico, nella Citta Celeste le cui
caratteristiche sono ben conosciute nell’immaginario comune, similmente in architettura
I’utilizzo epidermico, e non strutturale, della colonna e della volta ¢ il simbolo che crea

un collegamento visivo con quella stessa dimensione ideale®®!.

Fondamentale per
comprendere la simbologia architettonica delle chiese armene ¢ il celebre passo della
visione della cattedrale di Ejmiacin avuta da San Grigor Lusawori¢® e riportata da

Agat‘angelos:

878 Notiamo come, partendo da un’analisi delle fonti scritte riguardanti i rapporti tra gli armeni e
Gerusalemme fornite da Thomson (1986) e dal concetto di copia in epoca medievale secondo Krautheimer
(1942), Maranci e Eastmond arrivino a due conclusioni tendenzialmente opposte: Maranci sostiene che le
teorie di Krauthmaier non siano applicabili per I’architettura medievale del Caucaso meridionale, aprendo
alla possibilita dell’avvenuta riproposizione di specifici aspetti della Rotunda a Zvart‘noc®, MARANCI 2015,
136-144; Eastmond ritiene invece che il riferimento sia da limitarsi ad una Gerusalemme ideale e che non
si possa sostenere la migrazione diretta di precisi sistemi architettonici, EASTMOND 2018. Sulla topografia
di Gerusalemme in Georgia, con particolare riferimento a Mcxet‘a, si veda GAGOSHIDZE 2012.

879 Thomson riferisce infatti che uno dei pochissimi casi in cui si legge nelle fonti la volonta di creare un
nesso tra I’Armenia e Gerusalemme si trova in Moses Khoranetsi: il primo armeno divenuto cristiano
sarebbe un discendente della casata bagratide di origini ebree; e prosegue: «Jerusalem in its Christian aspect
does not appear in Armenian written sources as often as one might expect. So a rare reference to the holy
sites as models for Armenian churches is particularly noteworthy. I refer not the heavenly Jerusalem or
Sion on high which are prefigured in the design and décor of a church buildingy» (THOMSON 1986, 84).

880 Cfr. THOMSON 1979.

81 Sull’utilizzo di simbolo e metafora tra architettura e fonti scritte, si veda: OUSTERHOUT 2018, 146-1438.

219



Et I’ensemble de quatre arcs qui réunissaient les colonnes, est 1’égalité de la

communauté de I’église cathédrale. Et la coupole au-dessus qui est pareille a la ville d’en

haut, est le lieu de rassemblement de la communauté du royaume de ciel.®3?

Questo semplice sistema architettonico in forma di baldacchino ¢ prima di tutto il
tempio sotto cui € posto I’altare, ovvero il punto piu sacro del recinto liturgico, ma ¢ anche
la cupola, ovvero il punto dove avviene I’incontro con il regno dei cieli; in armeno il
termine xoran, letteralmente ‘baldacchino’, sintetizza questa semantica architettonica e
dottrinale. II pilastro e 1’arco hanno quindi un significato teologico che ¢ veicolato dal
nesso, pratico e ideale, che intrattengono con la cupola, rappresentazione del Regno dei
Cieli. Non a caso, nell’architettura armena di VII secolo il sistema decorativo ad arcatelle
cieche veniva impiegato esclusivamente sulle superfici curve della chiesa, ovvero
I’abside, dov’¢ dislocato 1’altare, e il tiburio che avvolge la cupola. E solamente sulle
chiese fondate dalla casata dei Bagrationi nel X secolo, e dei Bagratuni tra X e XI secolo,
che, indipendentemente dalla tettonica delle mura, le teorie di arcatelle cieche nelle loro
varie declinazioni compositive®®® diventano un elemento pervasivo sulla superficie
esterna delle chiese; I’architettura bagratide armena prevede due rappresentazioni costanti
del xoran: la cupola, ovvero un ‘grande xoran’, che essendo parte integrante del sistema
architettonico assume un valore strutturale; e I’arcatella cieca, ovvero un ‘piccolo xoran’,
che decora le superfici assumendo un valore simbolico®*.

Appurata la centralita dell’immagine del sovrano come fedele devoto nella societa
bagratide, ¢ plausibile ipotizzare un secondo livello semantico dell’arcatella cieca come
riferimento simbolico al xoran, che doveva essere immediatamente comprensibile da
parte della popolazione cristiana e accettata, nonché mantenuta, anche da parte dei sovrani
islamici. Le decorazioni delle mura esterne delle chiese di Ani trasmettono la
connotazione ideale della chiesa, che si presenta sia come ex vofo rivolto a Dio dal
sovrano per ottenere la propria personale redenzione, che come via di accesso al Regno

dei Cieli per la popolazione cristiana di Ani.

882 Agat‘angetos, Patmut ‘yun Hayoc', 102, in KHATCHATRIAN 1971, 105. Per una traduzione completa in
inglese, vedi THOMSON 1976.

83 Notiamo che sulle chiese del Tao Klarjet'i, cosi come sulle cattedrali di Alaverdi, K’ut’aisi e Mcxet‘a,
le arcate cieche seguono 1’andamento a salienti della facciata; al contrario, negli apparati decorativi
dell’architettura di Ani, indipendentemente dall’andamento della superficie muraria, le arcatelle
mantengono la stessa altezza; su questa differenza compositiva, vedi in particolare DONABEDIAN 2012, 251.
84 Sulla stratificata semantica del termine xoran, si vedano in particolare: KHATCHATRIAN 1971, 73-86;

THOMSON 1979.

220



Questo livello di osservazione dell’ornamento ¢ quello che Grabar definisce

‘optisemic’®, in cui I’architettura si presenta come un passaggio ideale di accesso ad un

significato diverso da cio che ¢ realmente visibile.

3.3 Armonia e ordine per un controllo percettivo

Una delle caratteristiche dell’architettura bagratide ¢ il rapporto di armonia che si
instaura tra la tettonica degli alzati e 1’apparato decorativo: nella loro linearita, le arcatelle
cieche tendono ad esaltare le forme architettoniche, accentuandone lo slancio verticale,
alleggerendo la superficie continua delle masse murarie e scandendo la superficie in
porzioni di spazio dove trovano posto finestre, oculi, iscrizioni, decorazioni geometriche
e figurative. Considerando il caso della Kat‘otike, il sistema decorativo ¢ vario e gli
elementi non sempre sono disposti in rapporto simmetrico tra loro, nonostante cio, proprio
grazie alla teoria di arcatelle il tutto acquisisce un effetto di perfetta armonia e

uniformita®8®

. Da un punto di vista compositivo, questo sistema decorativo lineare funge
da strumento di esaltazione delle masse e di impaginazione delle superfici: le colonnette
misurano I’altezza del corpo dell’alzato e ne scandiscono ciascuna delle quattro superfici
in modo autonomo®’. A differenza di quanto accadra all’inizio del XIII secolo sulle pareti
esterne della chiesa di Surb Grigor di Tigran Honents ®%® [fig. 123], sulle mura della
Kat‘otike il sistema ad arcatelle non ¢ reso continuo dalla presenza di elementi decorativi
angolari, ma riparte ex novo su ciascuno dei quattro lati, invitando ad una lettura frontale
di ciascuna parete, come se si trattasse di una pagina da leggere autonomamente per poi
essere collocata all’interno di un discorso complessivo piu ampio.

L’impiego di elementi architettonici per scandire l’organizzazione di una
superficie era gia largamente in uso nell’arte romana e trova perfetta continuita nell’arte

paleocristiana; sui sarcofagi di eta tardoantica le colonnette fungevano da cornice per

singoli personaggi o per scene narrative, aiutando lo scalpellino ad organizzare il lavoro

85 GRABAR 1992, 172-193.

836 Gia Cuneo aveva ben descritto la funzione ‘armonizzante’ del motivo: «Le arcatelle cieche, in altre
parole, esercitano una funzione unificante e razionalizzante analoga a quella degli ordini con intercolunni
nell’architettura classica, inquadrando per altro entro uno stesso partito decorativo i diversi elementi
singolari che vengono ad interrompere I’unita muraria» CUNEO 1977a, 34-35.

87 Kazaryan ha anche ipotizzato che I’arcatella cieca potesse servire da strumento matematico-
ingegneristico di misurazione e organizzazione del lavoro durante il processo di costruzione degli alzati. Si
veda KAZARYAN 2017, 536.

888 Cfr. THIERRY — THIERRY 1993; DONABEDIAN 2019, 125-137; GUIDETTI 2017.

221



e dirigendo I’occhio dell’osservatore. Al contrario, le arcatelle di Ani non sono soggette
ad alcun flusso narrativo figurato, ma, da un punto di vista compositivo si rapportano con
la tettonica del supporto, con le iscrizioni e con altri elementi decorativi geometrici e
figurati [figg. 86; 124; 125]. Maggiori analogie si riscontrano con le arcatelle cieche che
impaginano i cosiddetti ‘canoni eusebiani’, elaborati per la prima volta nel IV secolo da
Eusebio di Cesarea®™.

La vita di questo apparato meta-testuale ¢ inscindibile dalla sua decorazione che
secondo la tradizione piu accreditata sarebbe stata ideata dallo stesso Eusebio,
contestualmente all’elaborazione del canone. Le colonnette ioniche su cui gravano archi
a tutto sesto impaginano lo spazio pergamenaceo delle pagine manoscritte, costruendo un
equilibrio tra la continuita che intercorre tra i dieci canoni ¢ le interruzioni imposte dal
limite materiale imposto dalle pagine del codice; le architetture dei canoni non si limitano
a questa mediazione compositiva ma prefigurano anche il significato del sistema alfa-
numerico eusebiano. E stato notato come attraverso un processo di ‘matematizzazione’$°
del testo dei vangeli, I’ideatore abbia introdotto una fondamentale rivoluzione: ogni qual
volta il canone viene inserito nell’evangelario, ciascuno dei quattro testi subisce un
processo di frammentazione in unitd minori, poi messe a sistema dal canone stesso per
condensare i quattro testi in un unico sviluppo narrativo. Nella sua struttura modulare, il
canone consente di trasformare il molteplice in unita soddisfando un obiettivo sia pratico
che dottrinale. Da un punto di vista pratico il canone ¢ uno strumento di semplificazione
della lettura dei vangeli, mentre da un punto di vista dottrinale aiuta nel concepimento
dell’unita del racconto e dell’unicita dell’entitd divina®': il sezionamento del testo
attraverso lo strumento eusebiano, implica 1’isolamento dei singoli passi con la

892 Gli elementi architettonici

conseguente astrazione del flusso lineare della narrazione
che di regola impagina il testo del canone eusebiano sono essi stessi un invito
all’astrazione: proseguendo di pagina in pagina con lo stesso ritmo, il sistema di
colonnette e archi entro cui si sviluppa il canone ha a sua volta lo scopo di trasmettere

I’unitarieta dei quattro testi che condividono un unico spazio fisico e il medesimo tempo

89 Si vedano in particolare i contributi in BAUSI— REUDENBACH — WIMMER 2020.

890 Sui processi di razionalizzazione del testo, vedi ONG 1992; sulla matematizzazione dei vangeli vedi
KELBER 2010.

81 Cfr. O’LOUGHLIN 2010; O’LOUGHLIN 2014,

892 Cfr. CRAWFORD 2015.

222



della narrazione. Il ritmo lineare del motivo architettonico prefigura la sintesi e I’armonia
che, attraverso 1’utilizzo dei canoni, si pud desumere dalla lettura dei quattro vangeli®®>,
mentre il processo di astrazione che il canone attiva attraverso la frammentazione del
flusso narrativo ¢ enfatizzato dagli elementi figurativi, per lo piu vegetali e animali, che
decorano le arcatelle, anticipando i principali concetti cristologici sviluppati nel racconto
dei vangeli®®.

Per la loro varieta decorativa e raffinatezza, particolarmente note sono le pagine
dei canoni eusebiani degli evangelari realizzati in Armenia, dove i primi codici che
prevedono la serie integrale dei canoni risalgono al IX e X secolo. Tre codici manoscritti
realizzati verso la meta dell’XI secolo presso il monastero di Sandikavank®, a sud di Ani,
costituiscono il corpus della cosiddetta ‘scuola miniaturistica di Ani’%*>. La particolarita
rispetto ai canoni bizantini, precedente immediato di quelli armeni, ¢ la ricchezza
decorativa che tende a coprire lo scheletro architettonico delle arcate a tal punto da
rendere la struttura costituita dall’arco a tutto sesto poggiante su due colonnette ioniche,
subordinata all’abbondanza di elementi animali e vegetali che la ricoprono® [fig. 126].
I miniaturisti ad Ani riempiono le lunette di motivi geometrici e aggiungono una cornice
rettangolare che inquadra la volta, cosi da ricavare uno spazio nel soprarco dove inserire
delle architetture, chiaro riferimento alla Gerusalemme Celeste; 1’abbondanza
ornamentale di questi canoni partecipa al raggiungimento di un altissimo livello di
astrazione: come gli schemi eusebiani frammentano la narrazione estraendo singole scene

eteree dal flusso della narrazione, cosi la struttura architettonica delle arcate subisce una

smaterializzazione attraverso il colore, 1 geometrismi e le iconografie animali e vegetali,

893 «In a sense, each kind of prefatory image is a different sort of synopsis of the contents» (ELSNER 2020,

108). Ricordiamo che il primo storico dell’arte ad occuparsi dei canoni eusebiani fu Carl Nordenfalk, il cui
volume rimane ancora la monografia piu completa, vedi NORDENFALK 1938.

894 Si vedano in particolare le due interpretazioni dei canoni eusebiani attribuite rispettivamente a Step‘anos
Siwnec‘i (VIII sec.) e a Nersés Snorhali (XII sec.): «these varicolored houses of the canons, adorned with
pictures, with multi-storied canopies, with different colors, and with paints of varying hues, announce the
prophecy of the four evangelists, describing properly the participation of the celestial body» (traduzione di
Russell in MATHEWS — SANJIAN 1991, 206); «we may know that the first fathers did not portray the properly
sculptures of multicolored hue of the ten mystical Canon Tables in vain or without meaning. But they,
guided by pleasure in rational beauty, fashioned these, seeing them with spiritually trained wisdom, and
recast them before the eyes of rational beings as apparent displays with visible materials» (traduzione di
Russell in MATHEWS — SANJIAN 1991, 211).

85 Cfr. GARIBIAN DE VARTAVAN 2001.

89 DER NERSESSIAN 1947, 114-115.

223



che a loro volta simboleggiano momenti del ciclo cristologico e prefigurano la
Gerusalemme Ideale®”’. Il motivo ad arcate a tutto sesto impiegato nei canoni eusebiani
dei manoscritti armeni ¢ per I’appunto definito xoran e con questo stesso termine si fa
riferimento al canone stesso. Il xoran introduce ai vangeli e all’ingresso nella chiesa: nel
primo caso prefigura il processo di razionalizzazione testuale attuato dal sistema ideato
da Eusebio di Cesarea, nel secondo caso esalta il misurato geometrismo dell’architettura

29898

bagratide, e in entrambi 1 casi esercita un “controllo percettivo veicolando unitarieta

€ armonia, tanto compositive, quanto dottrinali.

Questo livello di osservazione dell’ornamento ¢ quello che Grabar definisce

>899

‘codicologico’®”, in cui I’architettura consente di organizzare uno spazio bidimensionale

in cui vengono presentati altri soggetti.

4. Un linguaggio popolare diffuso e la deriva storiografica ‘populista’

La tradizionale predilezione per un decorativismo aniconico consente di accostare
il gusto estetico dell’architettura armena a quella islamica; le bande decorative che
incorniciano le monofore e gli oculi luciferi, i giochi vegetali delle croci, 1 geometrismi
delle architetture decorative e 1’uso delle iscrizioni, consentono di collocare le superfici
dell’architettura bagratide nel solco di questo ‘moda ornamentale e aniconica’, con una
risultante nel complesso misurata rispetto al piu fitto decorativismo islamico’®. Ad Ani
questo equilibrio € ottenuto tramite un impiego incisivo di riferimenti all’architettura
classica, tra cui svolgono un ruolo preponderante le arcate cieche disposte sull’intero

perimetro degli alzati®®!

, di cui si ¢ parlato. Gia I’architettura armena di VII secolo
presentava dei chiari riferimenti al classico quali il crepidoma, i portali architravati, i
motivi decorativi vegetali e 1’arcata cieca; all’indomani della lunga parentesi araba e con

I’instaurarsi di rapporti sempre piu stretti con le comunita islamiche dell’ Anatolia, il gusto

87 Per un’analisi storico-artistica dei canoni armeni, vedi in particolare AMIRKHANIAN 2008;

AMIRKHANIAN 2014.
898 «Pin in generale si puo dire che il sistema delle arcate cieche su semicolonne addossate si propone di
offrire un a forma di controllo percettivo, basato sull’accostamento di moduli ripetuti» (CUNEO 1977a, 35).
899 GRABAR 1992, 172-193.

%0 Vedi in particolare RAPTI 2014, 67-72: 69. Per il decorativismo ad Ani e il rapporto con I’arte araba,
vedi THIERRY — DONABEDIAN 1987, 124-125.

1 Tra le altre caratteristiche che rimandano ad un gusto classico, ricordiamo: la superficie isodoma, lo
strombo del portale coperto da una volta a botte, il crepidoma, i motivi vegetali a palmette e le decorazioni

geometriche; vedi KAZARYAN 2017, 529.

224



per ’ornamento entra sempre piu a far parte della cultura figurativa armena. L’arcatella
cieca fa da ponte tra la tradizione e i nuovi sincretismi e, oltre a diventare il simbolo
dell’architettura bagratide, veicola un messaggio allo stesso tempo laico e cristiano,
conferendo alle mura un potere comunicativo universale; pur nel suo legame con la
tradizione architettonica armena di VII secolo e nella sua funzione di mediazione del
messaggio evangelico, il xoran partecipa quindi a quel linguaggio transculturale gia
emerso sulle mura di cinta: il classico ¢ patrimonio dell’intera oikoumene, il Regno dei
Cieli ¢ la promessa salvifica rivolta a tutti i cristiani, mentre 1’ordine e la misura dettano
sia la dottrina cristiana, che 1’estetica musulmana. A questa stratificazione di significati
occorre aggiungere quella trasversale del potere sovrano fondato ad Ani dalla casata
armena Bagratuni.

Pur nel carattere speculativo delle ipotesi su come venisse letto il sistema di arcate
ad Ani tra X e XIII secolo, I’indiscutibile valore transculturale ¢ dimostrato dalla longeva
sopravvivenza di queste mura ¢ dal mantenimento della loro funzione pubblica dal
periodo bagratide, a quello mongolo. La semplicita, la linearita e I’immediata
riconoscibilita di questa semiotica, la rendono ‘popolare’ e trasversalmente
comprensibile, tale da farne un perfetto strumento di propaganda destinato a comunita
etnico-religiose diverse e fatto proprio da sovrani di altrettanto sfaccettate collettivita.
Volendo riassumere, la trasversalita del sistema decorativo ad arcate cieche & data
dall’evocazione dell’antico e del concetto inclusivo dell’ecumene, reso attraverso un
segno geometrico dal tratto semplice e di immediata comprensione®?.

Il rapporto tra Ani e la classicita ¢ stato compromesso dalla letteratura
novecentesca. Dopo le campagne di studio dirette da Marr negli anni Dieci del Novecento,
il sito non ¢ stato piu oggetto di studio fino agli anni Sessanta, quando studiosi sovietici
torneranno sul materiale d’archivio collezionato ad inizio secolo e gli studiosi italiani
prima, e francesi poi, ritorneranno sul sito. L’architetto Andreji Burov nel 1960 ¢ il primo
a parlare di forme classiche ad Ani, seguito poi da Cuneo nel 1977; mentre la letteratura
italiana e francese tornera sull’evocazione del classico nell’architettura di Ani®®, al

contrario in Armenia questo aspetto non viene considerato, poiché manca ’interesse e la

%92 Sui confini etnici e culturali le immagini da sempre parlano ad entrambi i lati del confine, percid sono
pensate anche in funzione di questa democratizzazione e mediazione con 1’altro; vedi BROWN 1999, 20-21.
903 Dopo CUNEO 1977a, vedi THIERRY - DONABEDIAN 1987, 485,554; DONABEDIAN 2008, 238.

225



conoscenza della classicita, che iniziera ad essere studiata solamente a partire dagli anni
Ottanta, forse di riflesso al restauro del tempio di Garni. La letteratura europea, e in
particolare francese e italiana, partecipa e contribuisce a questa riscoperta: Cuneo ¢€ tra i

%04 ma in Italia

primi a ristabilire questo rapporto tra la ‘scuola di Ani’ e la classicita
restera il solo, affiancato solamente da chi, come Ieni e Alpago Novello, cercando di
superare le rievocazioni strzygowskiane, riproporra la questione del rapporto con lo stile

romanico®?’

che per definizione attingeva le proprie forme proprio dalla cultura classica.
Le reticenze nel trattare la ricezione del classico in epoca medievale che emergono dalla
letteratura sovietica si inaspriscono dopo la caduta del sistema socialista sovietico,
quando I’interesse si pud finalmente volgere allo studio dei rapporti tra architettura e

teologia e alla formazione della prima architettura cristiana®®

; viene quindi meno
I’interesse per il periodo classico, che era per altro stato motivo di ispirazione anche per
I’architettura del regime socialista sovietico negli anni Trenta: 1’arco e la colonna erano
stati strumentalizzati diventando la cifra della propaganda edilizia comunista, fascista e
nazista’’. E solo in anni recenti che si ¢ tornati a considerare il legame della tradizione

armena con la classicita cercando di affrontare le limitazioni e i ‘tabu’?%®

imposti dalla
storiografia.

I punto di forza e allo stesso tempo di debolezza dei motivi decorativi evocativi
del mondo classico ¢ la loro immediata capacita comunicativa: la colonna e 1’arco sono il
simbolo per eccellenza della classicita e sono tanto facilmente comunicabili, quanto
facilmente manipolabili generando un processo che, utilizzando ancora una volta le parole
di Cuneo, si pud definire «controllo percettivo»’”. La semplicita del segno e la sua
immediata comprensibilita sono parte di un processo di democratizzazione del linguaggio
che puo parlare a tutti, indipendentemente dall’estrazione culturale e sociale, e in tutte le

societa che abbiano un legame diretto o indiretto con 1’antichita greco-romana; come si

evince dalla sinossi storiografica, il carattere ‘popolare’ di un linguaggio, verbale o

94 CUNEO 1977a.

%5 Vedi in particolare IENI 1986a € ALPAGO NOVELLO 1986¢.

906 K AZARYAN 2017, 531.

97 Sulla valutazione da parte della critica dello stile classico nei paesi dell’ex Unione Sovietica, vedi
DUTSCH — LA COURSE MOUNTEANU — MATIROSOVA TORLONE 2017, 3-6. Sul rapport con il classico in
Unione Sovietica negli anni Trenta, vedi SHVIDKOVSKY 2007, 368-379.

%% Questo termine viene utilizzato sia in KAZARYAN 2017 che in DONABEDIAN 2020 per indicare le lacune
storiografiche dovute a limitazioni di natura politico-sociale.

99 CUNEO 1977a, 35.

226



figurativo che sia, fa presto ad essere sfruttato in chiave ‘populista’, ovvero per stabilire
un rapporto diretto tra un capo e le masse e raggiungere un ampio consenso. Nella
fattispecie, 1’arco a tutto sesto gravante su due colonnette, indipendentemente dalle
declinazioni stilistico-compositive che assume tra Roma, Bisanzio, K’ut’aisi e Ani, fa
parte di un linguaggio visivo universale che mantiene il suo valore semantico nello spazio
e nel tempo. Il confronto tra I’architettura armena bagratide e il romanico deve quindi
tenere conto anche della delicata questione della ricezione del classico, un argomento
complesso che coinvolge tanto I’architettura armena, georgiana e italiana, quanto quella
islamica:
Like most genetic problem of the history of art, the question of classical form in
this or that tradition is not merely a historical problem of accounting, of bookkeeping, and
of making list of percentage of features in this or that object which belong to a classical
heritage. Nor is it an iconographic or formal problem of evaluating the degree of presence
of one tradition in another or of possible meanings attached to forms. It is rather an aspect
of something much more fundamental, I believe, to the discourse on the visual arts, which
is to identify the equilibrium, in the form we see, between meaningless redundancies, willed

messages of the time, and operating requirements of the analyses and judgements made by

anyone at any time, and most particularly by Western and Western-trained observers

today.”!?

Tutte e tre le semantiche individuate sono quindi plausibili per interpretare la
decorazione ad arcate cieche, a patto che la predilezione per una di esse non sia

condizionata da specifici indirizzamenti socio-politici della critica.
II. Le facciate delle chiese pisane come spazio di incontro tra culture

1. Una Cattedrale per la civitas

Con il privilegio del 1059 Papa Niccolo II (1057-1061) aveva elargito la
protezione apostolica ai canonici pisani, confermato 1 loro beni e diritti, ma anche definito
1 loro doveri in linea con gli ideali della vita canonica comune. Niccolo II riconfermava
cosi la bolla pontificia emanata nel 1051 da Papa Leone IX, che aveva richiamato i
canonici della cattedrale di Lucca a condurre vita comune e a vivere regulariter, con la
conseguente abolizione della simonia e 1’obbligo di celibato per il clero; in questa fase

storica in cui 1 cardinali romani imposero la riforma della Chiesa sia sul piano spirituale,

10 GRABAR 1993, 36.

227



sia strutturale, il clero e I’intera societa pisana furono direttamente coinvolti in questa
stagione di cambiamento. Nel 1061 Guido da Pavia veniva nominato vescovo di Pisa da
Papa Alessandro II (1061-1073), che nella sua promozione della vita comune si rifaceva
alla lotta anti simoniaca e anti nicolaita promossa da Ildebrando di Soana, futuro Papa
Gregorio VII (1073-1085), e al modello di regularitas canonicale gia promosso a Lucca,
dove Guido rimase vescovo fino al 1080. La nomina di Guido da Pavia andava ad
interrompere un periodo di vacanza del seggio vescovile di due anni, durante i quali pero
personalita laiche influenti provenienti dalla cerchia riformista avevano gia elargito
donazioni ai canonici pisani con I’obiettivo di ristabilire la vita canonicale tra il clero®!!.
Tra il IX e il X secolo i vescovi avevano perso la loro autorita sui canonici e
sull’amministrazione dei beni a loro destinati, si trattava ora di ristabilire il ruolo dei
presbiteri e fare in modo che questi facessero rispettare il canonice vivere; la cittadinanza
pisana stessa era chiamata a collaborare con il vescovo Guido per ristabilire la regola.
Una delle epigrafi della facciata del Duomo di Pisa ricorda in effetti questa intesa tra il
Vescovo Guido, mediatore tra la corona e la tiara papale, e i cittadini, veri fautori

dell’edificazione del Duomo, proprio al tempo del suo vescovato®!2.

Nel 1077 Landolfo succede a Guido al soglio vescovile; Landolfo ¢ il primo
vescovo pisano scelto direttamente da Papa Gregorio VII, presentato ai pisani dalla
Duchessa Matilde di Canossa’'®, egli incarna I’autorita politica e spirituale esercitata sulla
cittadinanza. Con la cartula offersionis di Matilde del 1077, la Duchessa dona molti beni

al clero vincolandolo a dei doveri inderogabili di rispetto della regola canonica, inoltre

riserva il potere di diffida dei beni ai soli vescovi, ma affida ai cittadini la vigilanza sul

211 Un esempio di donazione ¢ la Cartula offersionis di Erizio: atto di donazione al vescovato pisano di
Santa Maria di parte di un possedimento, nell’atto Erizio si premura di sottolineare che il bene era destinato
ai canonici, condizionando il loro diritto di usufrutto dei beni e vincolando il bene all’uso agricolo da cui
avrebbero ricavato di che sostentarsi, cio per evitare che i beni venissero sfruttati per creare legami esterni
inopportuni; vedi RONZANI 1997, 38-39. Per I’elenco delle altre donazioni ricevute dai canonici tra il 1060-
1061, vedi RONZANT 1997, 46-58.

912 RONZANI 1997, 157-162; RONZANI 2022, 366-372.

913 Matilde di Canossa, insieme con la madre Beatrice di Lorena e il marito Goffredo il Barbuto, che
detenevano i feudi di Toscana e dell’Alta Lorena, avevano appoggiato fin da subito la riforma della Chiesa.
Tramite la garanzia di sostegno ai cardinali romani, Matilde intendeva liberarsi dalle ingerenze del sovrano
Enrico IV e delle famiglie nobili romane, garantendo alla sua casata un controllo diretto sui feudi; su
Matilde di Canossa e i rapporti con il papato di Gregorio VII e I’'Impero di Enrico IV, vedi FRUGONI 2021,
192-270.

228



clero e I’individuazione degli eventuali trasgressori®'*. In questo stesso anno Gregorio
VII concedeva a Landolfo il vicariato sulla Corsica, cercando di assicurarsi sia il ritorno
della chiesa corsa sotto il controllo pontificio, sia ’investitura del vescovo pisano, di
regola di competenza del Re Enrico IV°'°. Il vero fautore dell’ottenimento della
concessione sulla Corsica non ¢ tanto 1’ecclesia pisana, quanto piu la civitas, che detiene
il potere politico-militare esercitato per conto del pontefice: la citta deve dimostrare di
essere degna della concessione osservando le condizioni imposte del Papa’'®.

La facolta di intervento diretto della popolazione pisana si manifestd
concretamente nel 1099, quando il Vescovo Daiberto, che era successo a Landolfo, si
recod in Terrasanta e venne nominato patriarca latino a Gerusalemme; il successore di
Daiberto verra nominato solamente nel 1106 e fino a quella data il soglio vescovile di
Pisa rimarra vuoto. Nonostante I’assenza del Vescovo, il laicato veglio per sette anni sul
clero assicurandosi il rispetto del dettame gregoriano, con 1’obiettivo di ottenere il rango
arcivescovile, il primato sulle diocesi corse e il governo anche civile dell’area. Le imprese
condotte nel Mediterraneo occidentale rappresentavano inoltre il vero fronte crociato per
1 pisani, che ottennero risultati ben piu tangibili di quanto non riusci a fare Daiberto a
Gerusalemme®!”. Nel frattempo Matilde di Canossa continud ad elargire importanti
concessioni per 1’Opera di Santa Maria’'®, i cui lavori proseguivano per mano della
cittadinanza che, con I’approvazione della Duchessa stessa, faceva le veci del Vescovo®!”.
Per ottenere il titolo arcivescovile bisognava avere I’apostolicita fin dalle origini, da cui
I’invenzione della leggenda di San Piero a Grado, e avere una cattedrale degna, da cui

I’impegno con donazioni da tutto I’enfourage ecclesiastico e civile per I’Opera di Santa

14 Sui doveri del clero e il processo di revoca dei beni, vedi RONZANI 1997, 179-184.

91511 Re ¢ il Papa si contendono la fedelta della popolazione pisana, si veda ad esempio il diploma elargito
da Enrico IV nel 1081 ai pisani, in risposta alla fedelta politica al Re da parte dei cittadini.

16 RONZANI 1997, 184-189.

°17 Su Daiberto a Gerusalemme, vedi: Bernardus Marango, Annales Pisani, in LUPO GENTILE 1936, 7. Per
le spedizioni dei pisani nel Mediterraneo Occidentale e il confronto con la presenza pisana in Terrasanta,
vedi CAMPOPIANO 2022, 284-286.

%18 Per un elenco delle concessioni fatte al clero e delle chiese che furono beneficiate da Matilde e dalla
madre Beatrice, vedi SPIKE 2014. La politica canossiana ¢ complessa e articolata e prevede: 1) delle precise
mire di sovranita territoriale nell’Ttalia settentrionale; 2) una politica edilizia capillare che consiste nella
costruzione di una rete di abbazie e castelli a fini principalmente difensivi; 3) una politica urbana influente
basata su interventi diretti e mediati; 4) una politica religiosa basata sull’adesione alla causa della riforma.
Cfr. FASOLI 1978; QUINTAVALLE 2018.

%19 Sul complesso operato politico di Daiberto vedi ancora RONZANI 1997, §4; sul ruolo della cittadinanza
pisana tra il 1099 e il 1118, vedi RONZANI 1993, 86-88.

229



Maria. Nel 1118, quando Papa Gelasio II finalmente consacra la fabbrica realizzata da
Buscheto elevandola al rango di chiesa metropolita, il disegno si realizza.

La citta italiana, non ancora istituzionalizzata in ‘comune’, aveva trovato nel ruolo
vescovile il modo di esprimere una liberta civile ed economica: il vescovo era il dominus,
ma era anche il primo cives, che per poter guidare la citta aveva bisogno del supporto dei
concives®®. Tra la fine dell’XI secolo e I’inizio del XII secolo in diverse citta italiane si
assiste ad un rapido intensificarsi dell’autorita cittadina®?'; a Pisa, dove I’attivitd marinara
e mercantile conferiva una forte autonomia politica alla cittadinanza, il ruolo dei concives
era particolarmente incisivo: il Papa e il Re si contendevano il benestare del coeso popolo
pisano, il cui potere consisteva nel mantenimento del controllo marittimo politico e
commerciale’”?. Solamente a seguito della vittoria dei pisani sui saraceni nelle isole
Baleari, il privilegio del Vescovo di Pisa sulla Corsica verra riconfermato e verra
contemporaneamente consacrata al culto la fabbrica del Duomo, che «aveva
rappresentato la ragion d’essere dell’autonomia ‘protocomunale’ dei cittadini»®?.

Nei decenni successivi alla consacrazione, si apre un periodo di gloria per Pisa,
che trail 1130 e il 1133 sara scelta come sede da Papa Innocenzo II. L’abate cistercense
Bernardo di Chiaravalle, insieme a Pietro il venerabile di Cluny e Norberto di
Magdeburgo avevano condannato Anacleto II e riconosciuto Innocenzo II, che pur
avendo ricevuto la nomina legittimamente, decise di lasciare Roma per prediligere una
Pisa che, secondo le parole di Bernardo di Chiaravalle, consegnava di buon grado al
pontefice la res publica®®*. Gli storici parlano di un ‘distacco’ che privava Roma della sua
gloria e che lasciava tale onore ad una citta che meglio di Roma sarebbe riuscita ad
onorare la presenza del pontefice. I pisani rivendicano ora sui romani i valori civili
dell’urbanitas, di cui i romani si dimostrano indegni e, sempre secondo le celebri parole

di Bernardo di Chiaravalle: «Pisa ¢ elevata al posto di Roma e fra tutte le citta della terra

920 TABACCO 1978, 51-52.

921 Si noti che si ¢ a lungo parlato di una precocita di Pisa nello sviluppo di un potere sociale dei cittadini;
la questione ¢ stata recentemente ridiscussa confrontando il caso pisano con quello di altre citta italiane
quali Piacenza, Cremona, Genova e Asti, vedi POLONT 2022, 140-146.

922 Pisa si distingue dalle altre cittd canossiane poiché qui lo scontro tra gregoriani e anti-gregoriani non fu
cosi acceso come altrove: il potere militare dei pisani garanti il favore dei cardinali romani; vedi FASOLI
1978, 75-78.

23 RONZANI 1993, 88. L’iscrizione che celebra la spedizione maiorchina si trova sopra la porta della chiesa
della Madonna dei Galletti di Pisa, vedi SCALIA 1963, 269.

924 RONZANI 1997, 62-63.

230



925 926

¢ scelta come il seggio supremo della sede apostolica!» “°. Nella nuova ecclesia maior

%27 in cui si promette la remissione plenaria dei

di Pisa nel 1135 viene indetto un Concilio
peccati a chi combatte contro Ruggero 1, il tiranno di Sicilia e sostenitore di Anacleto II.
Nel 1137 il Re Lotario III scende una seconda volta in Italia e, affiancato dai pisani,
procede alla volta di Ruggero; dopo 1’assedio di Messina lo scontro si conclude con un
armistizio e 1 pisani riprendono la strada di Pisa senza portare con s¢ la vittoria attesa.
Appena un anno dopo, ormai tornato a Roma, Innocenzo Il consacra arcivescovo di Pisa
il cistercense Baldovino a cui finalmente concede il privilegio sulle diocesi limitrofe e il
titolo di legato papale in Sardegna. Proprio tra il 1130 e il 1140 dovettero terminare gli
interventi di Rainaldo di prolungamento della navata centrale del Duomo e il
completamento del primo ordine della nuova facciata, dove venivano esposte le epigrafi
di commemorazione delle missioni militari della civitas pisana.

Negli anni in cui si lavora alla fabbrica del Duomo, il popolo pisano ¢ quindi I’ago

della bilancia tra il potere pontificio e quello regio ed ha un ruolo fondamentale

nell’orizzonte politico del Mediterraneo.

2. L’evocazione del classico e il trionfo sull’Oriente nei testi scritti

Una delle caratteristiche piu peculiari della facciata del Duomo di Pisa ¢ la
presenza di un gruppo di epigrafi sul lato sinistro della facciata®® [figg. 127; 128; 129],
che costituiscono parte integrante della documentazione storica sulla Pisa di XI e XII
secolo. Una lunga epigrafe ricorda le spedizioni belliche anti-saracene’?’: nel 1006 i
pisani combatterono e vinsero 1 Saraceni in Sicilia, nel 1016 in Sardegna e nel 1034 nella
citta di Bona in Algeria; il 1064 ¢ I’anno di fondazione della Cattedrale, avvenuta ad opera
dei cittadini sotto il Vescovo Guido, e dell’impresa di Palermo da cui i pisani tornarono
ancora una volta vittoriosi’*’; infine & stato ipotizzato che 1’epigrafe che racconta di una

regina maiorchina condotta come prigioniera a Pisa si riferisca alla spedizione nelle isole

925 RONZANI 1997, 72.

926 OQvvero prima fra tutte le chiese della citta, vedi RONZANI 1993, 91.

927 RONZANI 1997, 72-73.

928 Per una trascrizione dell’intero programma epigrafico del Duomo, vedi BANTI 1996. Per la traduzione e
un commento critico delle epigrafi, vedi Milone in PERONI 1995, “Schede”, 337-339.

929 Cfr. SCALIA 1982.

930 Cfr. SCALIA 1983.

231



Baleari da cui i pisani tornarono vittoriosi nel 1016°*!. La celebrazione pubblica di queste
missioni marittime risuona come un’esaltazione dell’autorita militare del popolo pisano,
che ¢ il vero fautore del processo di centralizzazione del controllo politico sulle isole
tirreniche e sul contado toscano nelle mani del Vescovo di Pisa®*?, a sua volta fedele al
pontefice e alla Duchessa.

A queste si aggiungono le iscrizioni riferite alle personalita che si succedono

933 Cosi come

nell’operare alla fabbrica della Cattedrale: Buscheto, Rainaldo e Guglielmo
1 riferimenti alle imprese militari esposte in facciata invitano a celebrare la gloria dei
pisani, che attraverso le spedizioni vittoriose portarono in patria i proventi per la
costruzione del Duomo e legittimarono il primato pisano sulle isole, allo stesso modo
I’iscrizione dedicata a Buscheto celebra 1’architetto che ha progettato e costruito quel
niveo de marmore templum®**, testimonianza materiale del ruolo politico assunto da Pisa,
ormai sede del seggio arcivescovile. Per il suo ingegno Buscheto ¢ paragonato, e anzi
supera, Dedalo e Ulisse; I’onore che gli viene reso ¢ tale che gli viene concessa sepoltura
in un sarcofago di epoca romana esposto sulla facciata stessa del Duomo. Il supporto, lo
stile e il contenuto dell’epigrafe evocano 1’antichita classica al fine di elevare I’architetto
e la sua fabbrica a quella stessa gloria che ¢ riservata agli antichi®>.

I riferimenti classici delle iscrizioni, insieme alle parole di Bernardo di Chiravalle
«Pisa tenetur in locum Romaey, cosi come ’appellativo di «altera Romay data a Pisa

dall’anonimo autore del Liber Maiolichinus sono state per alcuni anche troppo enfatizzate

91 L ipotesi risale a SCALIA 1963. Rimane in dubbio la questione se la facciata sia stata terminata prima o
dopo il rientro dei pisani dalla spedizione contro Ruggero in Sicilia; se fosse stata terminata prima, le
epigrafi sarebbero da leggersi come augurio di buon auspicio per I’imminente spedizione, se invece fosse
stata terminata dopo il 1137, le epigrafi risuonerebbero come un ricordo delle passate imprese, piu gloriose
di quella messinese conclusasi con un armistizio. Vedi RONZANI 1997, 73-74.

932 «(Probabilmente il ricordo delle lotte antiarabe aveva perd anche lo scopo di giustificare il colonialismo
pisano in Corsica e Sardegna, isole che avrebbero dovuto essere grate in eterno a Pisa [...]» TIGLER 2006,
42,

933 Sulla personalita di Buscheto vedi SCALIA 1993, voce “Buscheto”, 17-18; PERONI 1995, 25-27.
Sull’epigrafe celebrativa e 1’epitaffio di Buscheto cfr. SCALIA 1963; FRUGONI 1989; PERONI 1995, 25-28;
Tedeschi Grisanti in PERONI 1995, “Schede”, 336-337. Sulla breve iscrizione di Rainaldo e sulle importanti
considerazioni di traduzione degli attributi prudens operator e magister, vedi PERONI 1995, 27-28; Milone
in PERONI 1995, “Schede”, 344-345.

934 Dall’epitaffio di Buscheto, v. 9.

935 11 supporto € un sarcofago strigilato di II secolo sormontato da un timpano con cornice modanata, mentre
il testo ¢ composto da due distici elegiaci. Oltre i riferimenti espliciti ad Ulisse e Dedalo, sono stati
individuati riferimenti alla poesia virgiliana, vedi Tedeschi Grisanti in PERONI 1995, “Schede”, 336-337.
Sul significato dell’utilizzo del sarcofago di spoglio, vedi TEDESCHI GRISANTI 1995, 153-154.

232



dalla storiografia che ha trasmesso 1I’immagine di una consapevole ed orgogliosa
ostentazione di ‘romanita’ nella Pisa di XI e XII secolo’®; questa evocazione della Roma
imperiale ¢ stata inoltre piu volte accostata ad un atteggiamento antiarabo dei pisani che,
presentandosi come 1 fautori di una convinta missione di lotta all’infedele, avrebbero
utilizzato il riferimento all’antico, e in particolare alle glorie imperiali di Roma, per
supportare il monito rivolto agli infedeli. L’evocazione del classico si traduce in

‘romanita’, a sua volta sinonimo di ‘anti-arabita’:

Quanto in facciata ci ¢ annunciato: una ricerca inesausta del nuovo; le prove della
gloria anti-saracena e crociata di Pisa; i segni delle sue aspirazioni romano-imperiali, nel
serrato confronto con 1’antico.”*’

Dalle spedizioni anti-saracene derivarono i proventi per la costruzione della
Cattedrale buschetiana, da qui I’indubbia volonta di celebrarne le gesta proprio tramite le
epigrafi che dovevano gia essere collocate in facciata prima dell’estensione della navata

centrale attuata da Rainaldo verso la meta del XII secolo”3®

. Questa esaltazione pubblica
della fonte dei finanziamenti dell’impresa edilizia ¢ perfettamente motivata
dall’importanza che aveva ricoperto la costruzione della Cattedrale ai fini
dell’ottenimento del titolo arcivescovile e del ruolo centrale giocato dalla civitas pisana
nel raggiungimento di questo obiettivo. Il fine che i pisani perseguono con
I’organizzazione delle spedizioni anti-saracene ¢ quindi chiaramente vincolato a specifici
tornaconti politici; la Chiesa attraversava un momento di profonda crisi interna e per
ripristinare I’ordine impone nei confronti del clero un ricatto economico mediato dal
laicato, che a sua volta assume un ruolo fondamentale nei rapporti tra le gerarchie
ecclesiastiche. Le esortazioni di Pasquale II alla difesa della cristianita rendono il tono
con cui le spedizioni dei pisani contro i saraceni vengono narrate nei poemi pisani,
assimilabile al fervore crociato; 1l Liber Maiolichinus e 1l Carmen in victoriam Pisanorum
raccontano in toni epici le vicende di queste spedizioni condotte in difesa della
5939

cristianita’>”. Il fine missionario delle spedizioni, cosi come enfatizzato nei componimenti

epici, sembra essere piu un espediente letterario: nella cornice riformista di XI e XII

936 Cfr. in particolare SCALIA 1972. Sull’eccessiva importanza data a queste espressioni nel ricostruire la
Pisa di XI e XII secolo, vedi TIGLER 2006, 49-50.

97T DONATO 1998, 73. Anche le iscrizioni romane di reimpiego sono state lette come contraltare delle «prede
di guerra che contribuirono all’ornamentazione» (TEDESCHI GRISANTI 1995, 163).

938 TIGLER 2006, 46.

939 BANTI 2022, 408-410.

233



secolo le rotte militari pisane indicate dalla Chiesa sono guidate da mire principalmente
economiche, riconfermate dalle stesse iscrizioni in facciata. Frugoni nota infatti che
I’impaginazione delle epigrafi stabilisce un rapporto diretto tra quella che elenca le
vittorie contro i1 saraceni e quella dedicata a Buscheto, facenti quindi parte di una
narrazione unitaria ben calibrata®¥’. La studiosa si interroga sull’assenza di un episodio
fondamentale per le glorie marittime dei pisani quale furono le imprese di Al-Mahdiya e
Zawila del 1087°!; la selezione delle informazioni riportate ¢ vincolato alla trama del
racconto, che puo essere riassunto nella celebrazione del Duomo e degli attori della sua
costruzione. La spedizione del 1087 non viene citata poiché ¢ un avvenimento successivo

alla data di fondazione della Cattedrale®*?

, ovvero quando era gia stato ideato un progetto
edilizio unitario ed erano gia state reperite le risorse per realizzarlo; se 1’intento fosse
stato quello di celebrare 1 pisani come difensori della cristianita e liberatori del
Mediterraneo dalla minaccia musulmana, di certo la gloriosa vittoria del 1087 non sarebbe
stata omessa.

La questione sulla natura delle missioni pisane ha interessato gli storici dell’arte

943 si sono chiesti in che

che, leggendo le fonti pisane sugli avventi declamati in facciata
cosa consistessero i ricchi bottini di guerra ottenuti dalle vittorie nel Mediterraneo.
Secondo alcuni i proventi si possono contare in denaro, metalli preziosi e prigionieri;
secondo altri anche gli oggetti d’arte musulmana reimpiegati nell’Opera del Duomo sono
parte di questo bottino di guerra e possono quindi essere considerati come ‘trofei’ caduti

vittima dell’intento missionario di conversione alla cristianita da parte dei pisani®*. La

prima lettura conferma la tesi di un movente esclusivamente politico ed economico dietro

940 FRUGONI 1989, 281-286.

%41 La curiosa assenza di quest’episodio in facciata era gia stata notata da Scalia (1970, 514-515), che cura
anche 1’edizione critica del Carme pisano, vedi SCALIA 1971.

%42 FRUGONI 1989, 283.

43 Qltre alle epigrafi del Duomo, le imprese anti-saracene pisane sono narrate nel Chronicon Pisanum, nel
Carmen in Victoria Pisanorum, nei Gesta Triuphalia e nel Liber Maiolichinus; una raccolta di questi testi
¢ negli Annales Pisani di Maragone. Per un riassunto dei passi oggetto di discussione cfr. MILONE 2002,
105-106.

4 Gli oggetti in questione sono: il grifo bronzeo originariamente posto all’estremita esterna dell’abside; il
capitello di al-Fath originariamente posto all’esterno del Duomo su una colonna del transetto settentrionale;
la lastra con tre plutei figurati della transenna presbiteriale; il ‘bacile’ bronzeo; la porta lignea che chiudeva
I’ingresso settentrionale del Duomo. Gli oggetti si trovano oggi al Museo dell’Opera del Duomo, tranne la
porta distrutta nell’incendio del 1959.

234



alle spedizioni, mentre la seconda ammette un importante intento missionario di lotta
all’infedele e di intolleranza etnica.

Calderoni Masetti, proseguendo una lettura delle fonti gia di Scalia, sostiene che
tra I’XI secolo e la prima meta del XII secolo 1 rapporti tra pisani e arabi dovettero essere
profondamente conflittuali®* e la maggior parte delle fonti scritte che cita a supporto di
questa tesi sono quei poemi epici di elogio delle gesta marittime pisane, dove le vittorie
contro 1 saraceni hanno un ruolo di primo piano. Partendo da questa presupposta
conflittualita, la studiosa sostiene 1’impossibilita che ci potessero essere dei pacifici
rapporti di scambio e di compravendita tra i due popoli e che quindi gli oggetti di fattura
islamica giunsero a Pisa come prede di guerra. Scalia, argomentando la ‘romanitas’
pisana, aveva presentato la Cattedrale come una

vetrina aperta al mondo [dove] splendidi trofei musulmani sono posti in vista sulla

facciata e altrove, perché diano testimonianza ai posteri.®*

A cui fanno eco gli spolia romani
adoperati da Buscheto consapevolmente: essi stanno li come vestigia di un passato,
di una ascendenza, che aiutano a capir meglio il presente.”*’

Secondo Scalia, Buscheto avrebbe quindi composto questa vetrina in modo
ragionato: gli spolia romani dovevano richiamare alla mente il passato imperiale glorioso
che si stava rivivendo in un presente di conquiste rappresentate dai trofei islamici [fig.
130]. Calderoni Masetti supporta e prosegue questa tesi affermando che la romanita
ostentata dal reimpiego dei numerosi spolia antichi e I’avversione contro 1’infedele
saraceno testimoniato dalle fonti storiche non lasciano altra possibilita di lettura: gli
oggetti di fattura islamica sono stati depredati come parte del bottino di guerra nelle
Baleari e come tali sono stati poi esposti sulle mura della Cattedrale di Pisa, dove sono
diventati parte di un apparato decorativo cristiano®®. Al contrario, Tigler sostiene

I’ipotesi che era gia di Baracchini, secondo cui gli oggetti sarebbero giunti a Pisa

945 Cfr. CALDERONI MASETTI 2017; CALDERONI MASETTI 2019. La studiosa riprende I’argomento a seguito
delle nuove conclusioni di Scalia sulla lapide commemorativa dell’emiro al-Murtada proveniente da
Maiorca e oggi nella chiesa di San Sisto a Pisa: accertata la datazione della lapide a prima del 1115, ¢ quindi
possibile considerarla uno degli oggetti trafugati dai pisani prima di rientrare dalla spedizione anti-saracena
e quindi estendere la stessa sorte anche a altri oggetti di origine araba impiegati nella decorazione del
Duomo di Pisa, vedi SCALIA 2007. Cfr. TIGLER 2021, 201-203, 207.

%46 ScALIA 1972, 819.

%47 SCALIA 1972, 819.

948 Cfr. CALDERONI MASETTI 2019.

235



attraverso una via pacifica di commercio o di scambio®*

, che comunque nulla toglierebbe
alle glorie marittime dei pisani e alla loro celebrazione dei bottini saraceni effettivamente
impiegati per la costruzione della primaziale.

Come attestano le fonti scritte, le imprese contro i saraceni trovarono largo favore
tra la popolazione e alimentarono la fama militare dei pisani, spesso ritratti come i
difensori della cristianita; le stesse fonti arabe di XII secolo confermano quanto i pisani
fossero temuti®>°. Occorre notare perd che gli arabi rappresentavano tanto il nemico dei
pisani nelle spedizioni in Sicilia, nelle Baleari e in Tunisia, quanto il loro maggiore
interlocutore commerciale; gli stessi conflitti si concludevano con la stipula di accordi
commerciali tra le parti®!. Il conflitto diventava quindi un’occasione di scambio culturale
e creava I’opportunita per la stabilizzazione di connessioni tra culture. Tali rapporti sono
gia attestati a partire dal X secolo, quando I’orizzonte commerciale pisano comprendeva
il Califfato di Cordoba e al-Andalus®?, per poi raggiungere le coste del Maghreb; alcune
fonti scritte attestano inoltre che nella citta di Pisa tra XI e XII secolo vivevano comunita

di arabi®?

, mentre ¢ solo a partire dagli anni Trenta del XII secolo che abbiamo
attestazioni scritte sui rapporti mercantili tra i due popoli. Nelle corrispondenze personali
tra mercanti pisani e magrebini si legge di rapporti talmente stretti che non mancano
parole di affetto e di elogio reciproco”?. Il mercante costituiva una fetta importante della
civitas e nel Mediterraneo ricopriva un ruolo di rappresentanza politica e culturale della
propria citta di provenienza, svolgendo un importante compito di mediazione tra i popoli;
dagli intrattenimenti epistolari tra i mercanti ¢ evidente che le differenze religiose e
culturali non dovevano rappresentare un ostacolo all’instaurarsi di rapporti interpersonali
da pari a pari. La Pisa sostenitrice del Sacro Romano Impero, erede della Roma antica e
alleata della Chiesa Romana, fa emergere tutta la sua romanita nelle fonti scritte e nelle
epigrafi pubbliche, dove I’evocazione del classico giustifica e nobilita I’espansionismo

politico ed economico; come gia affermava Baracchini, tali fonti andrebbero forse lette

piu come un esempio di «inusitata fioritura poetica latina, di intonazione epico-storica,

949 Cfr. BARACCHINI 1986, 67; BARACCHINI — CALECA 1995, 53-54; TIGLER 2021.
930 TANGHERONI 1996, 146.

951 CAMPOPIANO 2022, 281,282.

952 QUERTIER 2022, 2438.

953 Cfr. RONZANI 1993, 76; TANGHERONI 1996, 145-146; GARZELLA 2022, 212.
954 BANTI 1983; OUERFELLI 2012, 78-79.

236



955 ovvero componimenti che per i contenuti e le

ispirata alla guerra antimusulmana
caratteristiche formali fanno parte di una letteratura aulica elogiativa, che logicamente si
ispirava a quegli eventi contemporanei che si erano risolti con successo. Il fatto che le
vittorie fossero proprio accorse contro i saraceni viene chiaramente sfruttato a fini epici
e l’infedelta del nemico nobilita I’azione militare intrapresa per arricchire le casse
dell’Opera del Duomo e per completare un progetto di controllo politico sulle pievi delle
isole e del litorale tirrenico®>.

La narrativa basata sull’esistenza di un confine etnografico inconciliabile tra latini
e arabi, tra cristiani e musulmani, ha spesso limitato ad una bipolarita poco realistica il
variegato panorama dei rapporti che dovevano intercorrere tra le culture nel

Mediterraneo.

3. L’evocazione del classico e la convivenza con I’Oriente nel linguaggio visivo

Alla romanitas pisana delle epigrafi e degli spolia, si deve sommare 1’“arabitas
pisana™®’ leggibile nelle scelte estetiche effettuate da Buscheto e Rainaldo sulle mura
della Cattedrale®®. Tra XI e XIII secolo le cittd marinare italiane, I’impero bizantino e le
coste arabe della Spagna e del Maghreb vivono un periodo di continui scambi di oggetti
d’arte e di maestranze, veicolati dal Mediterraneo®>’; il mare funge da confine e quindi da
spazio prolifico per ibridazioni artistiche, che sono ben visibili sulle mura delle chiese
pisane.

Il risultato ottenuto dalla disposizione dei blocchi che compongono la superficie

esterna della cattedrale di Pisa evoca 1 paramenti antichi di tipo pseudo-isodomo e le

955 BARACCHINI 1986, 66.

936 Le stesse crociate in Terra Santa sono condotte al fine di aprire nuove rotte commerciali e intrattenere
rapporti con i porti del Mediterraneo orientale, cosi da ottenere privilegi sulle tassazioni delle merci; si puod
addirittura affermare che tramite la vendita di legname e ferro ai musulmani, i pisani abbiano dato un
contributo fondamentale alla vittoria di Hatttn guidata da Saladino nel 1187. Cfr. PARKER 2018.

957 L’espressione ‘arabitas pisana’ ¢ di Milone (2002).

938 Per quel che riguarda la decorazione esterna delle mura, cio che rimane del progetto di Buscheto (1064-
110) ¢ il primo ordine che corre lungo il perimetro del corpo dell’alzato, escluse le ultime cinque arcatelle
cieche che delimitano 1’estensione verso occidente del corpo della navata avvenuta a cavallo tra la prima e
la seconda meta del XII secolo; il prolungamento ¢ gia di competenza di Rainaldo insieme al primo ordine
della facciata e alle tarsie marmoree del secondo e terzo ordine laterale. Al di 1a di queste due fasi costruttive
primigenie, la fabbrica ¢ stata sottoposta a moltissimi interventi successivi, vedi MILONE 1995.

3 Milone (2002, 101-103) da una panoramica dei maggiori esempi di scambi artistici tra ’Italia e il
Mediterraneo arabo e bizantino tra XI e XII secolo con particolare attenzione al caso Pisano; per gli scambi
in ambito architettonico vedi NASER ESLAMI 2002.

237



superfici marmoree dei templi ellenistici; non si tratta di una riproposizione di soluzioni
classiche ma di una emulazione tecnica e cromatica®®, poiché quelli che a prima vista
possono sembrare dei blocchi, sono in realta delle sottili lastre di marmo bianco di San
Giuliano e di tre differenti tipologie di calcare grigio e nero applicate su una muratura a
secco’®!. L’uniformita del tipo isodomo o pseudo-isodomo classico, nelle chiese della
Pisa di eta romanica viene turbata dalla policromia delle lastre di pietra che si alternano
in filari bianchi e grigi secondo una scelta stilistica che ¢ gia di Buscheto; Rainaldo
prosegue secondo le scelte stilistiche di Buscheto ma imprime alle striature un andamento
piu regolare [fig. 131]. La tecnica ablag qui impiegata deriva sicuramente da prototipi
arabi diffusi tra XI e XII secolo in tutto il Mediterraneo”®. L’ablg, cosi come impiegato
nell’architettura araba, prevede 1’impiego di blocchi di pietra calcarea di dimensione
regolare, ottenendo striature di eguale dimensione”®’; la tecnica impiegata a Pisa prevede
invece I’alternanza di fasce bicrome di spessore differente, questa discrepanza ha
suggerito che ci possa essere stata la mediazione della tecnica costruttiva bizantina
caratterizzata da filari di mattoni e conci di pietra, che comporta un risultato estetico
simile alla ‘zebratura’ pisana. Soluzioni analoghe a quella adottata a Pisa si trovano non
solo nei maggiori centri della Toscana, ma anche in Liguria e in Sardegna dove si adotta
pero fin da subito un sistema piu vicino alla tecnica ablag cosi come impiegata nei paesi
arabi. Le irregolarita della porzione di paramento del Duomo attribuito alla taglia di
Buscheto sembrano confermare I’introduzione di un sistema decorativo allogeno il cui
tentativo di riproduzione dell'effetto percettivo finale risulta a questa data ancora
difficoltoso, ma che godra di un rapido processo di perfezionamento, raggiungendo
risultati di misurata continuita come nel caso di San Giovanni Fuoricivitas a Pistoia (XII-
XIV sec.)’® [fig. 132].

L’andamento orizzontale delle striature bicrome del Duomo di Pisa ¢ poi

cadenzata da una teoria di arcate cieche, oggetto di un annoso dibattito storiografico

%0 WoLF 2021, 31-35.

%! Per un’analisi dei litotipi vedi FABIANI — MENNUCCI — NENCI 2001; per la tecnica impiegata TIGLER
2006, 46.

92 NASER ESLAMI 2016, 182-190.

963 NASER ESLAMI 2016, 190 fig. 29. Uno degli esempi pill vicino a quelli toscani che, anche se pil tardo,
ben dimostra la raffinatezza della tradizione locale nell’impiego della tecnica ablag ¢ la moschea di Qa’it
Beéy a Il Cairo (XIV sec.).

%64 TIGLER 2006, 286-287.

238



incentrato sull’‘origine’ del motivo®®. Seguendo un ritmo continuo le arcate cieche
misurano 1’altezza del primo ordine del paramento murario € si susseguono con ritmo
continuo dall’abside fino in facciata, costituendo una soluzione di continuita
immediatamente visibile tra il progetto di Buscheto e quello di Rainaldo. Sulla scia di
quella ricercata continuita genealogica tra ‘I’architettura lombarda’ e ‘I’architettura
romanica’ gia teorizzata nei testi di Rivoira, la storiografia ha voluto vedere il motivo
dell’arcatella cieca come un’evoluzione degli archetti pensili ‘lombardi’, ma gia

Sanpaolesi si domandava

perché il motivo degli archetti esterni di coronamento delle pareti sia preso come
caratteristico dell’architettura lombarda [...] mentre le sue forme sono apparse e si sono
sviluppate in prevalenza nel territorio ravennate; ed hanno notevole estensione in Siria ed
in Armenia; infine ci si pud domandare perché si continui a dare a questo particolare
ornativo tanta importanza.”®®

I1 dibattito sulla provenienza delle arcatelle cieche pisane ha chiaramente giocato
un ruolo nell’opposizione tra orientalisti € romanisti laddove, come si ¢ visto, con ‘stile
lombardo’ in architettura si intendeva lo ‘stile puramente italiano’, vero simbolo di
romanita e italianitd, mentre qualsiasi riferimento all’architettura del Vicino Oriente
avrebbe implicato una derivazione del romanico pisano da forme orientali, non accettabile
dalla retorica romanista. Come notava Sanpaolesi perd 1’arcatella, pensile e non, ¢
geograficamente diffusa in tutto il Mediterraneo e, volendo tornare all’ormai superato
discorso sull’origine del motivo in Italia, probabilmente sarebbe da identificarsi proprio
nell’architettura ravennate di V secolo. Cosi come la striatura bicroma sembra essere una
sintesi tra lo pseudo-isodomo classico, la tecnica costruttiva bizantina e ’ablag arabo,
allo stesso modo anche le arcate cieche sono un motivo ‘mediterraneo’ che, come
abbiamo visto, trova paralleli sia nell’architettura islamica, che a Bisanzio, ma anche in
Armenia e Georgia. Le semantiche che sono state esplorate per il caso armeno, possono
essere ritenute valide anche per il caso pisano: il classico € evocato a chiare lettere dalle
epigrafi in facciata, ¢ emulato da specifiche scelte stilistico-architettoniche ed ¢ fatto

proprio tramite il reimpiego di vestigia antiche®®’; I’imitatio della Gerusalemme Celeste

95 Cfr. RIVOIRA 1908, 302; KINGSLEY PORTER 1917; PUIG 1 CADAFALCH 1935.
%6 SANPAOLESI 1975, 137.
%7 Cfr. TEDESCHI GRISANTI 1995; PERONI 1996.

239



¢ un topos che caratterizza ’architettura della citta di Pisa tra XI e XIII secolo”®®, e

I’esercizio imitativo della Terrasanta raggiunge la sua massima espressione proprio
nell’orchestrazione del progetto topografico e architettonico di Campo dei Miracoli (1150
ca.)’®; l’ordine e la misura si ritrovano, sia nella traduzione visiva e spaziale delle
esigenze regolatrici riformiste della Pisa di XI e XII secolo, a sua volta debitrice
all’architettura anselmiana lucchese’”®, sia nell’estetica araba basata sulla ricerca
dell’armonia delle forme attraverso I’applicazione della simmetria matematica delle
geometrie piane”’!. L’austeritd degli esempi lucchesi detti ‘protoromanici’®’?, a Pisa
interagisce con una policromia tutta orientale; questa estetica del colore e delle geometrie
si ritrova negli oculi e nelle losanghe intarsiati che decorano il primo e il secondo ordine
del corpo longitudinale e il primo ordine della facciata della Cattedrale®”®, dove i giochi
geometrici ottenuti tramite I’intarsio marmoreo, sconosciuti nella penisola prima del caso
pisano, troveranno larghissimo seguito nell’architettura fiorentina di XII e XIII secolo”’.

Le losanghe, che nella ‘taglia’ di Rainaldo presentano riempimenti ad intarsio
particolarmente elaborati, sono un lascito del lessico aniconico di Buscheto, che a sua
volta attinge sicuramente il motivo dalla tradizione decorativa locale gia ben visibile a

San Pietro a Grado e nelle chiese pisane di San Matteo, San Zeno e Santa Cristina datate

alla prima meta dell’XI secolo. Sulla superficie esterna delle chiese ‘proto-romaniche’

%8 | riferimenti architettonici gerosolimitani a Pisa sono la diretta conseguenza della partecipazione alla

prima crociata (1096-1099) e si ritrovano nella chiesa del Santo Sepolcro (ante 1113), la cappella di
Sant’Agata (ante 1132) e il Battistero di San Giovanni (1152), tutti e tre attribuiti all’architetto Deotisalvi.
Si noti come anche questa memoria georsolimitana di Pisa ¢ stata letta in chiave antimusulmana: «La
memoria pisana di Gerusalemme, come si ¢ detto, affondava le proprie radici non solo e non tanto nel
presupposto di un approccio devoto, quanto nella volonta di celebrare le imprese mediterranee tramite il
ricorso ad un’architettura religiosa che riproponesse, nel richiamo visivo di architetture orientali, il
coinvolgimento cittadino in funzione antimusulmanay (SABBATINI 2013, 256).

969 Cfr. BENASSI 2005; TESTI CRISTIANI 2005.

70 Anselmo da Baggio non fu solamente promotore di un rinnovato benessere spirituale della chiesa, ma
anche di una concretizzazione di questi ideali attraverso fabbriche architettoniche che riflettessero il
rinnovato splendore e soprattutto I’integrita morale della chiesa. Precise scelte estetiche sono distinguibili
nelle pievi lucchesi della seconda meta dell’XI secolo come Sant’Alessandro a Lucca, San Giorgio a
Brancoli, San Pietro Valdottavo; vedi BARACCHINI 1992.

71 RADICATI DI BROZOLO 2002.

97211 termine viene inteso in chiave esclusivamente cronologica senza accezioni qualitative; si tratta di alzati
datati attorno all’anno Mille.

973 MILONE 2002; per un dettaglio sui motivi compositivi degli intarsi vedi Nenci in PERONI 1995, ‘Schede’,
362-371.

974 MATTEUZZI 2016; sui rapporti commerciali tra Pisa € Firenze tra XI e XII secolo e la conseguente
condivisione di stoffe arabe provenienti dall’ Andalusia e dall’ Algarve, vedi TIGLER 2010.

240



toscane, losanghe irregolari gradonate e bacini ceramici si alternano entro arcatelle
pensili; al gioco chiaroscurale delle losanghe gradonate, si alterna quello policromo dei
bacini invetriati importati gia a partire dall’ultimo quarto del X secolo, dalle coste africane
di Tunisia, Marocco ed Egitto, dalla Sicilia, dall’ Andalusia e dalle Baleari®” [figg. 133;
134]. Si tratta quindi di ceramiche provenienti per la maggior parte dai centri di

produzione islamici occidentali®”®

e qui utilizzate a fini meramente estetici [fig. 135; 136].
I centri di provenienza dei bacini corrispondono ai porti con cui i pisani intrattengono
rapporti commerciali, da dove questo ingente materiale ceramico sarebbe stato acquistato
o scambiato pacificamente; la ceramica ¢ un indicatore importante del fatto che gia a
partire dal X secolo i pisani intrattennero scambi tecnici, materiali e culturali con i centri

mediterranei di cultura islamica®’’

. All’interno di una sola delle losanghe attribuite alla
fase buschetiana del Duomo troviamo un bacino di produzione islamica inscritto in una
losanga’’8; questo dettaglio conferma le intenzioni coloristiche di Buscheto, i cui intarsi
che decorano le ghiere delle finestre, le losanghe e gli oculi, risultano piu dimessi rispetto
alla complessita di quelle di Rainaldo, che sostituira i bacini ceramici proprio con le tarsie
policrome’”.

Tornando al motivo decorativo a losanga, la novita imposta da Buscheto rispetto
ai precedenti pisani ¢ una regolaritd geometrica che consente di definire il motivo come
un quadrato rovesciato. Buscheto regolarizza le losanghe, le dispone in perfetta simmetria
rispetto alle arcatelle cieche, ma mantiene la gradonatura gia visibile nelle losanghe delle
mura delle chiese pisane di San Piero a Grado, San Matteo, Santa Cristina e San Zeno.
Rainaldo rispetta la scelta estetica di Buscheto, ma arricchisce le losanghe in facciata con

delle fitte tarsie geometriche e floreali che fanno pensare ai motivi dei tessuti provenienti

%75 Tra le tante pubblicazioni sui bacini ceramici pisani, vedi in particolare BERTI — TONGIORGI 1981.

976 BERTI 2004, 92 figg. 8-9.

77 BERTI 2004; Tangheroni in BERTI— RENZI R1zZO — TANGHERONI 2004. La prima fonte storica che attesta
I’esistenza di rapporti pacifici di commercio con il Marocco ¢ del 1130, il che ha fatto pensare alla
successione di due fasi nei rapporti tra Pisa e il mondo islamico: la prima bellica e la seconda pacifica. Le
ceramiche spostano il limite cronologico dell’esistenza di rapporti pacifici, a fianco delle spedizioni
belliche, all’ultimo quarto del X secolo; sembrerebbe piu logico immaginare che si alternassero fin dal X
secolo rapporti pacifici e bellici, vedi BANTI 1995.

978 Nenci in PERONI 1995, ‘Schede’, 371; BERTI 2003, fig. p. 171.

7 L’alto impatto estetico che ebbero i bacini nella cultura architettonica di questa fase a Pisa, ha fatto
ipotizzare che l’esposizione di queste ceramiche invetriate potesse essere associato al ruolo centrale
ricoperto dai mercanti nella societa, che condizionano anche le scelte estetiche della citta; vedi MATHEWS
2017.

241



dall’Andalusia, da Bisanzio o dall’Oriente, sulla via della seta. I drappi di seta erano
portatori di valori sacrali, economici e sociali che i pisani scelgono di tradurre in pietra
attraverso la riproduzione delle qualita luministiche, coloristiche e ornamentali
dell’oggetto serico’®.

Curiosamente la critica ha spesso ricondotto questo motivo al repertorio

%1 Blocchi di tufo rovesciati cosi da creare

decorativo dell’architettura medievale armena
trame decorative a losanga sono molto diffusi in Armenia, cosi come a Bisanzio. Come
abbiamo visto, sulle mura di cinta di Ani sono distinguibili cubi di tufo rovesciati e
giustapposti cosi da creare superfici decorate con il motivo a scacchiera, croci e varie
composizioni decorative aniconiche; in questi casi la losanga ¢ semplicemente il modulo
la cui successione ¢ strumentale alla definizione di pattern e iconografie ben riconoscibili.
Nel caso pisano invece, ’opus sectile degli intarsi e 1 blocchi di pietra calcarea sono
disposti al fine di comporre una losanga gradonata, intersiata e talvolta decorata a rilievo,
che assume piena autonomia nel programma decorativo delle chiese pisane; il motivo
aniconico interrompe la continuita della superficie muraria per circoscrivere degli effetti
luminstici e cromatici vibranti, che danno ritmo alla decorazione esterna, dirigono
I’occhio del fedele attraverso il perimetro dello spazio sacro e, insieme alle arcatelle
cieche e agli oculi, disegnano una composizione matematicamente misurata. Questa
modellazione e impiego del motivo non trova paralleli in Armenia, se non sulle facciate
orientali delle chiese di Hovhannavank® e di Att‘ala®®? [figg. 137; 138], dove sono

chiaramente distinguibili scelte decorative proprie della tradizione architettonica

80 DEL PUNTA — ROSATI 2017, 130-132. Per I’importanza delle stoffe andaluse nella definizione del
decorativismo delle chiese toscane tra XI e XII secolo, vedi TIGLER 2010, 102; TIGLER 2021, 218.

%1 Come abbiamo visto, Testi Cristiani nel 1997 studiava la questione della circolazione del motivo tra
I'Italia e il Caucaso meridionale inserendo nel titolo il riferimento all’Armenia che non trova
corrispondenza nel testo, dove nessun alzato armeno ¢ citato, poiché a ben vedere nessun alzato armeno
presenta questo motivo decorativo. Probabilmente il riferimento all’Armenia aiuta semplicemente la
studiosa a ipotizzarne la circolazione tramite le rotte mercantili. Colombi nel 2007 riprende la questione e
per quel che riguarda il Caucaso cita I’articolo di Ieni sulle arcatelle cieche (1986a) e sostiene che oltre ai
numerosi esempi proposti da Ieni, la losanga si trova sul fianco sud della chiesa di Surb Amenaprkitch del
complesso monastico di Sanahin. Gli esempi citati da Ieni non riguardano pero la decorazione a losanga, e
per quel che riguarda 1’esempio di Sanahin, il riferimento non ¢ significativo trattandosi di un’apertura
lucifera che non trova altri confronti in Armenia. Il nesso tra la losanga e I’ Armenia cosi come proposto
prima da Testi Cristiani e poi da Colombi, viene riproposto anche da Tigler (2006, 46; 2021, 228 nota 59).
Si noti inoltre che non abbiano notizia di contatti diretti tra i pisani e I’Armenia. I rapporti commerciali
geograficamente piu prossimi sono attestati a partire dal XIII secolo con il Regno armeno di Cilicia e con
alcuni porti del Mar Nero; cfr. BALARD 2022.

%82 DONABEDIAN 2016, 74-75, 87-88.

242



georgiana. Reduce dei lasciti di Strzygowski, la letteratura tende ad assimilare ancor oggi
I’architettura georgiana a quella armena con la conseguente attribuzione alla tradizione
armena di un motivo piu largamente diffuso nell’architettura georgiana di XI e XIII

secolo’®

. Questo specifico programma decorativo prevede il disegno di due losanghe
tangenti disposte sul lato orientale, in corrispondenza dell’abside e immediatamente alla
base della finestra oblunga che illumina il bema; i due quadrati rovesciati perfettamente
regolari sono definiti da una cornice modanata particolarmente aggettante, che racchiude
fitti motivi a rosetta e a racemi ad altorilievo. La modanatura delle losanghe prosegue a
nastro sulla totalita dell’alzato disegnando un programma geometrico che si ripete in
maniera quasi seriale in molte chiese dello stesso periodo”; nel caso delle chiese
georgiane, le due losanghe sono un elemento totalmente dipendente da un programma
ben definito, sono un dettaglio di una veste ornamentale da cui non possono essere scisse
[fig. 139; 140]. Volendo quindi mappare la diffusione del motivo a losanga occorrera
prendere in considerazione prima di tutto la Georgia, e solo in seconda battuta I’ Armenia,
tenendo conto pero delle importanti differenze stilistiche e compositive rispetto ai casi
islamici, pisani e pugliesi, dove il motivo ha un rapporto piu libero con lo spazio della
superficie degli alzati. In questa sua declinazione regolare e decorata, il motivo a losanga
trova infatti piu interessanti paralleli nell’architettura fatimide del Maghreb, dove il
motivo si trova impiegato in assetti compositivi molto simili a quello pisano®® [fig. 141;
142]. Infine, I’ispirazione per quella prima versione di losanghe irregolare e vibrante
disposte tra le arcatelle pensili di San Piero a Grado, potrebbe essere giunta dalle losanghe
acheropite disseminate sui paramenti marmorei delle basiliche bizantine e delle moschee

986

del Vicino Oriente”°°, che sono una sintesi unica di mirate scelte decorative, luministiche

%83 Si pensi alle chiese di Samt’avisi (XI sec.), Ikort’a (XII sec.), Metexi (XIII sec.) JANBERIDZE —
TSITSISHVILI 1996, 209-217, 240-245, 284-287

984 Per una descrizione del motivo, vedi DONABEDIAN 2016, 32-35.
%85 Un motivo a losanghe percorre tutto il perimetro del tiburio della moschea di Kairouan (IX sec.) e si

ritrova ampiamente impiegato all’interno presso il mihrab, vedi ETTINGHAUSEN — GRABAR 1987, 94-100;
Particolarmente vicini al caso pisano sono le decorazioni delle superfici esterne della moschea fatimide di
al-Hakim (X-XI sec.) e quella di al-Agmar (XII sec.) a Il Cairo, vedi ETTINGHAUSEN — GRABAR 1987,178-
180; HOAG 1975, 136-148. Kiihnel (1955, 84) e Franz (1959, 135-137) collocavano proprio nell’Egitto
fatimide le origini del motivo, mentre SANPAOLESI 1975, 101 arriva a coinvolgere la Persia.

%8¢ Cfr. GUIDETTI 2021.

243



e teologiche. Occorre infine ricordare come anche questo elemento geometrico trova un
diretto antenato ‘locale’ nei lacunari romani®®’.

Ancora una volta, al di 1a delle origini del motivo, il fattore che ci pare interessante
evidenziare ¢ il carattere ‘mediterraneo’ della losanga, che all’interno del contesto pisano
di XI e XII secolo rientra tra quegli elementi decorativi che vengono selezionati per essere
replicati anche nelle pievi limitrofe, di competenza della primaziale pisana’®,

In facciata, Rainaldo prima e Guglielmo poi rompono il geometrismo aniconico
inserendo sei formelle intarsiate (a cui ¢ sicuramente affine per tecnica e stile anche una
settima formella che compare sul lato sud del corpo longitudinale), i due leoni firmati da
Guido e Bonfilio, le ghiere dei portali e la cornice marcapiano con draghi e protomi
umane, capitelli figurati e il David citaredo’®. Le caratteristiche tecniche, stilistiche e
iconografiche di alcuni di questi elementi rimandano a prototipi di fattura islamica, che
sembrano essere stati qui riproposti da mani talmente abili da far ipotizzare alla critica
Iattivita di uno o piu artisti arabi, forse andalusi, accanto a quella di Guglielmo” [fig.
143]. La teoria rimane ad oggi ad uno stadio ipotetico ma ¢ significativa del fatto che
alcuni elementi non mentono sui sincretismi del linguaggio figurativo impiegato sulla
facciata del Duomo e che si irradiera sul territorio toscano, sardo e corso: sulla superficie
delle mura delle chiese di ‘stile pisano’ si consumano evocazioni classiche, apporti
bizantini®®! e riferimenti islamici.

Nonostante la forte resistenza opposta da una lettura in chiave antiislamica del
programma decorativo che si sviluppa in facciata, le lastre intarsiate poste nei pennacchi

del primo ordine della facciata trovano paralleli tecnici e stilistici in sculture bizantine e

arabe; le ghiere dei portali e le cornici marcapiano con draghi e protomi umane della taglia

987 Nenci in PERONI 1995, ‘Schede’, 363.

%88 Le pievi di Settimo, Cascina, Vicopisano e Calci nel pisano, ben dimostrano come la facciata a salienti,
le arcatelle cieche e le losanghe gradonate siano scelte come cifra identificativa dell’irradiamento del potere
vescovile pisano. Per le pievi minori del pisano, vedi TIGLER 2006, 231-244.

%89 Per ’apparato decorativo del primo ordine della facciata del duomo cfr. CALDERONI MASETTI 1992;
MILONE 1995; MILONE 2002. Si aggiungano a questi anche i plutei della recinzione presbiteriale del Duomo
attribuiti alla taglia di Guglielmo (1158-1162 ca.) e oggi al Museo dell’Opera del Duomo, per cui gia
Baracchini e Caleca (1995) ipotizzavano il lavoro di una maestranza araba proveniente da Cordoba.

90 . ipotesi gia paventata da Barachini e Caleca (1995), viene poi riproposta da Tigler (2021, 228-229) che
identificherebbe il capo di una bottega araba operante in facciata in quel Riccio che firma il contratto di
collaborazione con I’Opera di Santa Maria nel 1165, insieme a Guglielmo. Per il documento del contratto,
vedi CALDERONI MASETTI 2001.

91 Cfr. BELCARI 2006.

244



di Rainaldo, cosi come i due leoni di Guido e Bonfilio, trovano riscontro stilistico e
iconografico in prototipi del vicino ed estremo Oriente e nella metallistica islamica; si €
gia visto inoltre come le tarsie marmoree ¢ il sostrato decorativo buschetiano mantenuto

da Rainaldo, si possa collocare in un linguaggio artistico pan-mediterraneo.

4. Un linguaggio popolare inclusivo e la lettura imperialista

La scelta di includere nella fabbrica del Duomo manufatti di fattura araba quali il
grifo bronzeo, il capitello di al-Fath e il portale ligneo ¢ stata spesso letta come
un’ostentazione della supremazia della cristianita sull’islam; 1’esposizione dei cosiddetti
‘trofei’ ¢ stata quindi interpretata come un episodio di fiera cristianizzazione forzata di
questi oggetti e come parte di un progetto imperialista evocativo della gloria romana.
Similmente, anche il reimpiego di oggetti d’arte e frammenti architettonici provenienti da
contesti cristiani all’interno di spazi dedicati al culto musulmano sono stati per lungo
tempo letti come metafora della vittoria musulmana sui latini; di recente questa narrativa
¢ stata messa in discussione propendendo per la tesi secondo cui il ‘riciclo’ di elementi
decorativi etnograficamente allogeni possa essere motivato da un semplice
apprezzamento estetico’’?.

Tornando al caso pisano, gia Peroni notava che la letteratura aveva guardato in
modo miope al fenomeno del reimpiego a Pisa, ignorando la presenza di oggetti

altomedievali®®?

, etruschi, nonché islamici, a fianco dei tanto esaltati resti provenienti dai
siti romani di Ostia e di Roma:

In tal modo sembra che il concetto di “romanitas pisana”, pur restando di intatto
interesse, deve essere in qualche modo sfumato, che ¢ come dire arricchito. 994

Accanto agli spolia romani della taglia di Buscheto e alle evocazioni classiche
delle iscrizioni e dei capitelli corinzi sulla facciata di Rainaldo, occorre notare che sui
paramenti trovano spazio anche imitazioni stilistiche dei manufatti serici, sistemi murari
e tecniche decorative ad intarsio allogene, bacini policromi di fattura e decorazione

islamica e un diffuso geometrismo aniconico [fig. 144]; se considerati in questa cornice,

992 GUIDETTI 2021, 64-65. Per un caso studio cfr. FLOOD 2009.

993 T frammenti altomedievali sono in effetti arrivati tardivamente nella letteratura sul Duomo e sono stati
completamente ignorati nei resoconti dei viaggiatori. Solo di recente ¢ stato redatto un corpus di questi
spolia, vedi BELCARI 2011.

994 PERONT 1996, 206.

245



gli stessi oggetti di sicura fattura araba non appaiono piu come dei corpi estranei
forzatamente costretti in un contesto cristiano, ma come parte di un programma
decorativo fatto di molteplici riferimenti all’arte islamica.

11 caso piu studiato & quello del grifo bronzeo”’ [fig. 145], considerato come parte
del bottino di guerra dell’impresa anti-saracena del 1118 nelle isole Baleari e quindi come
un caso di ‘appropriazione’ da parte dei pisani. L’appropriazione ha un connotato
negativo intrinseco, dovuto alla rottura violenta e forzata a cui ¢ costretto 1’oggetto
rispetto ad un contesto di origine di cui si vogliono cancellare le tracce; al contrario,
quando il significato primario dell’oggetto ¢ ancora leggibile, nonostante il nuovo
contesto in cui ¢ allocato e il significato secondario di cui viene investito, allora si puo
parlare di ‘riuso’®®®. I riuso ha un connotato positivo, poiché presuppone che all’oggetto
venga data nuova vita, senza negare il contesto di nascita. Questa sfumatura intermedia
tra il trofeo (ovvero 1’appropriazione) e il dono (ovvero un’adozione non traumatica)”’,
non ¢ stata esplorata dalla critica, se non per il caso dei bacini ceramici. In ultima analisi

998 o 1a scelta di

1 bacini sarebbero da considerarsi come oggetti di scambio o di acquisto
includerli nell’apparato decorativo del contesto urbano pisano troverebbe motivazione sia
in una scelta di gusto, sia nella volonta di celebrare il primato marittimo e commerciale
pisano nel Mediterraneo”. La volonta di esporre un oggetto importato nasce sulla base
del valore che viene dato all’oggetto e che ¢ calibrato in base alla lontananza del luogo di
provenienza, ai suoi connotati artistici e alla capacita di adattamento all’interno del
contesto cristiano'??’; le ceramiche invetriate soddisfano questi presupposti e, rispetto ai
tessuti serici, hanno il vantaggio di essere estremamente accessibili da un punto di vista
economico. Nonostante 1 bacini ceramici siano un buon indicatore della volonta di riuso
di oggetti islamici nella Pisa di XI e XII secolo, la critica non ha ad oggi contemplato la

possibilita di estendere il concetto di riuso a tutti gli oggetti di accertata provenienza dal

mondo arabo; questa visione implicherebbe la convivenza di piu stratificazioni

995 Cft, da ultimo CONTADINI 2018.

9% Sulla distinzione tra appropriazione e riuso, vedi BRILLIANT — KINNEY 2011, 1-9.

97 Calderoni Masetti (2019) propende per il trofeo, mentre Tigler (2021) per il dono o lo scambio.

98 Cft. in particolare ABULAFIA 1987; MATHEWS 2022.

99 Per gli altri significati che sono stati attribuiti all’esposizione dei bacini islamici, vedi MATHEWS 2022,
464-465.

1000 per un’analisi dei valori di cui erano portatori i tessuti serici nella Toscana di XI-XIII secolo, vedi
Rosati in DEL PUNTA — ROSATI 2017, 132-135.

246



semantiche, quella del contesto di origine e quella del contesto di arrivo, e di conseguenza
renderebbe I’apparato decorativo capace di comunicare sia ai cristiani che ai musulmani.

Se il testo latino delle epigrafi evoca il mondo classico e celebra le campagne anti-
saracene, il linguaggio visivo si ibrida per parlare un linguaggio comprensibile a arabi,
greci e pisani; cosi come ad Ani, anche sulle mura di Pisa la scrittura ¢ espressione di
potere e in quanto tale parla esclusivamente il latino, anche quando, come nel caso della
lastra degli unicorni, ¢ accostato a manufatti che trovano confronti tecnico-stilistici nel
mondo arabo e bizantino.

Come notato da Abulafia, le novita apportate dalla critica odierna sono dettate da

*1001 “che ha oggi un valore positivo e stimola nuove

un nuovo interesse per ‘la diversita
prospettive di ricerca; nel caso pisano sembra che questa controtendenza nasca come
diretta risposta ad una tradizione forse troppo affezionata alla romanitas pisana e al
concetto di ‘romanico’ e incapace di trovare perfetta coerenza tra quest’ultimo e
quell’arabitas, gia notata da tempo. Per conciliare questi due aspetti, propongo di
considerarne un terzo, tanto approfondito da un punto di vista storico quanto trascurato
da un punto di vista storico-artistico: il rapporto tra la riforma della Chiesa di XI e XII
secolo e I’architettura romanica pisana.

Il primo romanico lucchese era stato ligio alla riforma rispettando il dettame di
austerita, aniconismo ed evocazione dell’antico di cui la chiesa di Sant’Alessandro
fornisce una perfetta esemplificazione; le evocazioni orientali, la policromia e il riuso di
oggetti di fattura araba che abbiamo visto in opera a Pisa sembrano essere invece di
difficile collocazione all’interno del dettame riformista dove la cifra stilistico
architettonica ¢ il rapporto con l’antico e la sobrietd sensoriale e materiale!%*.
Nell’4pologia di Bernardo di Chiaravalle ¢ chiaro come con I’idea di ‘eccesso’ si intenda
la prosperita materiale, che presuppone un dispendio economico che mal si accorda con i

principi di austerita della Chiesa e che comporta una saturazione sensoriale del luogo

sacro, luogo dedito alla contemplazione e non al vizio della distrazione!°*®. Le maestranze

1001 ABULAFIA 2022, 30.

1002 Quintavalle (2010) sostiene e argomenta che lo stile della Riforma ¢ il romanico, e viceversa; lo studioso
distingue inoltre tra una scultura architettonica riformista del nord Italia che prosegue 1’intento didascalico
delle pitture e delle miniature e i programmi decorativi delle chiese del centro e sud Italia che durante la
stagione della Riforma adottano invece dei programmi decorativi aniconici.

1003 RUDOLPH 1990.

247



pisane non rinunciano al decorativismo e alla policromia e sembrano quasi aggirare il
rischio di eccessiva materialitda e di eccesso sensoriale attraverso 1’espediente della
‘transmaterialita’'®**. La pietra calcarea e il marmo, attraverso una messa in posa
ragionata, imitano i lussuosi tessuti serici € ne evocano il decorativismo; la lucentezza
della pietra levigata, gli effetti cromatici delle tarsie e i giochi chiaroscurali creati dalle
gradonature e dalle arcate cieche riproducono metaforicamente gli effetti di puro
decorativismo dei tessuti. Il lusso del tessuto non ¢ ostentato ma ¢ solo evocato e le
ceramiche da mensa invetriate si adattano perfettamente sia alle esigenze decorative senza
contrapporsi alla regola, poiché la poverta del materiale ceramico non poteva
compromettere la credibilitd della missione caritatevole della chiesa'®®. Inoltre, la
decorazione aniconica del romanico pisano non dava adito a distrazioni'°®, mentre i
bestiari, 1 caratteri cufici e le decorazioni vegetali dei bacini, né entravano in conflitto con
I’iconografia cristiana, né potevano essere motivo di curiosita alimentando il vizio della
distrazione, perché posti in posizioni cosi elevate da rendere le decorazioni indecifrabili
se osservate dal piano di calpestio. Attraverso una visione d’insieme dell’architettura
delle pievi minori pisane e dell’architettura corsa e sarda, si indovina la cifra del
linguaggio buschetiano scelto per essere replicato sulle mura pubbliche cosi da rendere
esplicita la dipendenza politica da Pisa: ’arcata cieca, la losanga, la policromia, nonché
gli spolia e 1 bacini. La peculiarita del contesto culturale pisano sembra consentire lo
sviluppo di uno stile che concilia la tradizione artistica araba e bizantina, 1’evocazione del
classico e la regola gregoriana. Il processo di transmaterialita dalla seta alla pietra e
I’incommensurabilita degli oggetti importati da un contesto islamico a uno cristiano,
consentono di soddisfare le esigenze creative dell’architetto, di assecondare il dettame
riformista, di stabilire una cifra stilistica immediatamente riconoscibile e replicabile, e di
far dialogare il contesto politico e sociale contemporaneo con I’antico. L’apparente

inconciliabilita tra gli orientalismi e la romanita sembra aver limitato la possibilita di

1004 WoLF 2016, 105.

1005  interessante notare che nella tradizione popolare si & tramandato il credo secondo cui i bacini potevano
simboleggiare anche il luogo in cui veniva dato cibo ai poveri e ai pellegrini (HOBART 2006, 50); nella sua
dimensione popolare questa interpretazione confermerebbe la risposta positiva del fedele alla scelta di
utilizzare le ceramiche da mensa per decorare le chiese, poiché letto come esplicito rimando alla missione
caritatevole della Chiesa. Sul contrasto tra I’opulenza artistica della Chiesa e la sua missione caritatevole
nel dibattito riformista, vedi RUDOLPH 1990, 80-103.

1006 Per un’analisi della curiositd come peccato e ’arte come distrazione per la vita monastica, vedi
RuUDOLPH 1990,104-124.

248



esplorare narrative diverse da quelle del trionfo sul mondo arabo della Pisa alfera Roma,
mentre ’odierna ‘moda’ di una concezione positiva della diversita ¢ utile per vedere il
dispiegarsi di un linguaggio visivo poli-icona sulle mura pubbliche delle chiese pisane.
In una visione postcoloniale della storia dell’arte, se ¢ ancora possibile accettare
il concetto di ‘romanita’, di certo esso non pud essere antitetico a quello di

‘mediterraneita’.

III. I risultati del comparativismo

Alla domanda sul come la storia dell’arte puo essere fatta in termini globali, una
delle risposte piu convincenti che emerge dal testo di Elkins ¢ la condivisione di

metodologie:

The subject matter of a monograph written in one country will be of immediate
interest elsewhere, but that the methods, the form of the text, and the questions it raises may
well be important for scholars in very different places. I don’t think the subjects of art

history need to be shared [...] But I do think that it is important to share the methods of art

history. %%

Alla base delle argomentazioni dei due casi studio presi in esame c¢’¢ una
condivisione di metodologie.

L’analisi iconografica e iconologica delle superfici delle chiese di XI e XII secolo
in Italia ¢ un esercizio richiesto alla critica, tanto per poter riscostruire la ratio del
committente ¢ delle maestranze nella realizzazione di determinati schemi decorativi,
quanto per tentare di indovinare il processo di lettura del risultato finale da parte del
pubblico destinatario. Le superfici murarie calate all’interno della cornice storica dell’ XI
e XII secolo hanno trovato in questa metodologia uno strumento di lettura insostituibile

che consente di analizzare I’immagine alla stregua di una fonte scritta.

Che cosa ¢ stata in effetti la Riforma nell’arte? Un momento in cui la ripresa di
programmi e schemi iconografici antichi divenne mirata, in funzione di una ideologia che
si esprimeva nel presente. E anche il momento in cui, per rispondere ad alcune situazioni
di crisi, degli sforzi di riflessione mirati permisero di adattare il vocabolario
dell’iconografia alle esigenze di un insegnamento piu efficace su delle questioni precise.'*%®

1007 B KINS 2007, 21.
1008 TOUBERT 2001, 14.

249



Al contrario, la pratica di leggere le mura e di interrogarsi sulle necessita
comunicative del committente e sulle possibilita ricettive del lettore non ¢ cosi radicata
nel panorama di studi sull’architettura armena e il trasferimento di quest’interrogativo dal
caso romanico a quello bagratide ha consentito di considerare, accanto all’analisi
compositiva, uno studio iconologico del bestiario che si dispiega sulle mura e dell’arcata
cieca, ornamento architettonico e quindi strumento di mediazione. Questi primi risultati
ottenuti sembrano concordare con la storia della citta e con il poliglottismo delle
testimonianze epigrafiche nel restituire il ritratto di una comunita dove la differenza tra
I’altro e I’autoctono nel linguaggio dello spazio pubblico ¢ effimera. L’incontro-scontro
tra cristianita monofisita, diofisita e culture islamiche nei linguaggi verbali e visivi di Ani
consente di guardare con altri occhi anche alle mura di Pisa e di ipotizzare una convivenza
di linguaggi sulle mura della cattedrale, che non preveda la sola ibridazione con il mondo
bizantino, a sua volta cristiano, ma anche con quello arabo musulmano.

Le mura di Ani non sono piu un tassello di un sistema tipologico ma sono messe
a sistema insieme allo spettatore e al committente all’interno di uno specifico contesto
sociopolitico; le mura di Pisa non sono piu esclusivamente legate al contesto storico locale
ma sono pensate come la superficie in cui si esprime la funzione mediatrice del confine
osmotico marittimo.

Questo tentativo di livellamento del processo di osservazione delle due casistiche
consente di mettere in evidenza le convergenze che riteniamo possano aver portato ad un
simile utilizzo delle superfici pubbliche nei due contesti di riferimento:

In primo luogo, sia Ani che Pisa, nei rispettivi intervalli cronologici presi in
esame, vivono una fase di accentramento del controllo politico e devono avvedersi da una
costante minaccia di dispersione dello stesso. La volonta di accentramento di un potere
che ¢ secolare e spirituale consente I’utilizzo degli edifici chiesastici di prima fondazione
per esprimere la presenza territoriale di questo potere. In entrambi i casi 1’apparato
decorativo media un messaggio politico che trova piena efficacia nella sua semplicita,
riconoscibilita e riproducibilita.

In secondo luogo, in entrambe le citta 1’attivita commerciale e quella militare
coesistono e hanno un ruolo fondamentale nella creazione di corridoi di mediazione tra
culture. Tale mediazione sulle superfici pubbliche si esprime tramite un linguaggio poli-

icona, che si realizza tramite processi di intermaterialita, intermedialita e transculturalita.

250



Alcune delle culture visive da cui si attinge sono le medesime: cristiana diofisita
(bizantina ma anche georgiana), musulmana (selgiuchide, magrebina, andalusa) e greco-
romana.

Un ulteriore punto di convergenza sono le limitazioni imposte alle direzioni di
ricerca dalla storiografia. In primo luogo, essendo stata considerata come una delle tappe
di quel processo genealogico, consecutivo e monolitico che ¢ — secondo parte della
storiografia — ’architettura armena, lo stile dell’architettura di Ani non ¢ stato studiato in
relazione al variegato contesto culturale anatolico. La storia recente del sito, collocato
geograficamente e politicamente su confini tesi, ne ha comportato una lettura che pare
essere anacronistica nel suo carattere prettamente armeno. L’introduzione del concetto di
‘scuola’ per il caso di Ani e il tentativo di delineare una regola stilistica a cui
risponderebbe 1’edilizia commissionata dalla famiglia regnante armena ne ha incentivato
I’isolamento rispetto soprattutto alle pratiche costruttive e decorative georgiana e
selgiuchide, a loro volta parte integrante del contesto anatolico. In secondo luogo, lo stile
cosiddetto ‘romanico pisano’ ha dovuto rispondere a delle precise aspettative
storiografiche riguardo la rievocazione della tradizione classica, la volonta di presentarsi
quale contraltare di Roma e espressione della missione crociata nel Mediterraneo
occidentale. Tali aspettative hanno condizionato 1’osservazione delle mura di cui ¢ stato
in parte ignorato il processo di assimilazione di impulsi stilistici sicuramente mediati dai
rapporti marittimi militari e commerciali.

Entrambe le problematiche ci conducono alla questione della ricezione del
classico, solo superficialmente studiato nel caso di Ani e sopravvalutato nel caso di Pisa,
nonché¢ al problema della ricezione dei rapporti con I’estetica islamica, in entrambi 1 casi

quasi rifiutato dalla storiografia.

251



Conclusioni

I1 paesaggio storico armeno ¢ stato spesso presentato dai viaggiatori europei sotto
le false spoglie di un’appendice della penisola italiana dislocata nel Caucaso meridionale;
questo ritratto di un’Armenia, nel suo profilo paesaggistico e monumentale, ‘familiare’
ha senz’altro condizionato la letteratura scientifica che tra fine Ottocento e inizio
Novecento si ¢ per la prima volta occupata del patrimonio armeno. A partire da
Strzygowski e Rivoira, le prime fotografie dell’architettura armena circolanti in Europa
sono state proposte in rapporto speculare con quelle delle chiese pisane, traducendo in un
linguaggio figurativo analitico quella sintesi tra i due stili architettonici rappresentata

nelle litografie di Texier'"®

. I testi che accompagnano le immagini fotografiche
partecipano a questo accostamento, cucendo rapporti storico-geografici tra gli alzati e
teorizzando geografie deterministiche basate su un rapporto di comparazione. Il
comparativismo si rivela essere infatti I'unico strumento utile ad introdurre 1’architettura
armena in un sistema del sapere gia marcatamente segnato dalla bipartizione Oriente e
Occidente; entro questo rigido inquadramento bipolare, 1’Oriente cristiano ¢ musulmano
gioca il ruolo di antagonista nei confronti di un Occidente integro e superiore nella sua
romanita. Le molte “non innocenti antinomie”'®'’, che fratturano la conoscenza
dell’architettura e dell’arte medievale durante i primi decenni del Novecento, sono frutto
di una concezione genealogica della storia, di una visione nomotetica delle geografie
dell’arte, di un preconcetto rapporto gerarchico tra le culture nazionali e infine di un
approccio egemonico € colonialista, che I’Europa esercita sia sul piano politico che
gnoseologico. Avendo goduto di vari decenni di radicamento, tali strutture sono
complesse da identificare e decostruire; ciascuno studio di natura storiografica partecipa
ad uno stesso lento e complesso processo di decostruzione.

L’analisi dei due differenti approcci adottati nella seconda meta del Novecento
dagli studiosi italiani attivi tra Roma e Milano, che ¢ stata condotta nella prima parte del
presente lavoro, ha consentito, non solo di verificare il segno che questo determinismo

primonovecentesco ha lasciato sulla fondamentale storia dell’architettura armena scritta

in Italia tra gli anni Sessanta e Ottanta, ma anche di mettere in evidenza le nuove strutture

1009 TEXIER 1842, pl. 17-20, 25-28.
1010 Wharton definisce le opposizioni «not innocent, natural and value-free but, rather, political, ideological,
value-laden.» (1995, 3).

252



imposte dalle stratificazioni socio-politiche in questi stessi anni. Il materiale bibliografico
edito durante questa parentesi cronologica in Italia ¢ ancor oggi di fondamentale
importanza per lo studio del patrimonio monumentale armeno, percio la collocazione
entro un preciso quadro critico, che nel caso di Cuneo tende al modello sovietico e nel
caso di Alpago Novello inaugura una ‘geostoria’ ante litteram, ¢ di fondamentale
importanza per la prosecuzione di quel processo di scardinamento di un latente
determinismo di fondo.

Ogniqualvolta ¢ stata inserita nel discorso storico-artistico della critica italiana,
I’architettura armena ha subito dislocazioni teoretiche pensate in funzione dei rapporti
avuti con D’architettura ‘italiana’ — con cui la storiografia ha inteso 1’architettura dalla
Roma antica al Rinascimento, passando per il romanico — e quella bizantina; lo
slittamento repentino delle relazioni tra questi tre poli € spesso motivato da specifiche
contingenze storico-politiche, che la critica ha nascosto dietro a strutture comparative
deterministiche. Nella fattispecie, lo schema epistemologico comparativo che ¢ stato
adottato per stabilire e perpetrare il rapporto tra 1’architettura armena e il romanico
toscano & quello basato sul concetto di ‘influenza’, anche detto del ‘contagio’!®!!. Nel
presente lavoro, con I’intento di procedere nel percorso di decostruzione di rapporti
preconcetti tra le culture architettoniche coinvolte, 1’approccio comparativo ¢ stato
mantenuto, prediligendo perd una struttura che meglio si adatta alla lettura dei rapporti
tra I’architettura medievale italiana e quella armena in un’ottica postcoloniale e il piu
possibile global: la ‘convergenza’, che ¢ applicabile nel caso in cui oggetti distanti
geograficamente assumono assetti stilistici simili, come risultante di analoghi processi
storici.

Il comparativismo secondo Bloch ¢ possibile, ed ha ragione di essere applicato,
anche quando 1 due termini di paragone sono due fenomeni appartenenti a due societa
distinte, che si manifestano in spazi distanti e cronologie che non coincidono e che non
possono essere spiegate né tramite un’origine comune, né per via di interscambi reciproci.
Le premesse di questa casistica sono le stesse di quella sperimentata da Donabédian per
studiare i1 rapporti tra 1’architettura medievale armena e quelle georgiana e islamica,

ovvero «une certaine similitude entre les faits observés et une certaine dissemblance entre

1011 CROSSLEY 2008, 9; vedi supra nota 633.

253



1012 'ma i risultati non sono sempre conciliatori: questa

les milieux ou ils se sont produits»
comparazione puo finire per esaltare le profonde differenze, aprire delle nuove direzioni
per le ricerche e mettere in evidenza caratteristiche dei rispettivi termini di paragone
prima non intellegibili. L’architettura bagratide armena e il romanico pisano «au premier
coup d’ceil» presentano delle similitudini che le fonti storiche non aiutano a spiegare;
questo primo tentativo di comparativismo qui sperimentato, che ha tenuto in
considerazione I’intricata questione storiografica, a sua volta dipendente da complesse
trame socio-politiche, e tramite cui si ¢ tentato di superare 1’approccio formalista e
considerare la geostoria dei rispettivi milieu, apre nuove prospettive di ricerca,
comparative € non.

L’histoire comparée, rendue plus aisée a connaitre et a servir, animera de son esprit

les études locales, sans lesquelles elle ne peut rien, mais qui, sans elle, n’aboutiraient a

rien.!013

L’inserimento delle rispettive storie locali in questo schema comparativo ha in
effetti portato 1’attenzione su questioni ancora oggetto di dibattito per lo studio di
ciascuno dei due siti.

La polarizzazione in termini nazionalistici dello studio del patrimonio culturale
tra Anatolia e Caucaso meridionale rende complessa la fattibilita di un approccio
transculturale anche in un sito storicamente multiculturale come quello di Ani. La critica
storico-artistica di ciascuno degli stati coinvolti nella storia del sito tende a perseverare in
una certa autoreferenzialita storiografica e a limitare il bagaglio visivo di riferimento a
confini geografici antistorici; gli effetti di questo atteggiamento miope non si limitano
alla sola costruzione di narrative superficiali e settarie, ma arrivano anche ad azioni
traumatiche atte a falsare il dato materiale. D’altro canto, nel caso di Pisa, costrutti quali
1 concetti di romanita e di italianita sono talmente radicati nella storia del patrimonio
medievale locale da ostacolare I’inserimento di un crocevia di culture, quale fu il porto
pisano nel medioevo, all’interno di un sistema culturale e visivo piu propriamente

‘mediterraneo’.

1012 BLOoCH 1928, 16; il riferimento ¢& in particolare a DONABEDIAN 2012; DONABEDIAN 2016; DONABEDIAN
2020.
1013 B ocH 1928, 49.

254



In entrambi i casi la geopolitica contemporanea non aiuta né nel superamento
degli attriti di confine tra Turchia, Armenia e Georgia, né nell’annullamento del rapporto
di syncrisis tra culture arabe e quelle cristiane nel Mediterraneo; inoltre, la storia
contemporanea rende particolarmente complessa 1’astrazione dei casi di studio dalle
dinamiche geopolitiche correnti. Al contrario, la condivisione di metodologie e di buone
pratiche di ricerca in ambito storico-artistico puo aiutare a superare le rispettive impasse.
Lo scambio di metodologie a cui invita il metodo della storia dell’arte che si definisce
global'®*, ha consentito di dimostrare il potenziale di un approccio iconografico e
iconologico — che quindi si concentra sul dato figurativo trascendendo dalle logiche
nazionaliste — al caso di studio anatolico e di invitare a ricercare con occhio egualitario
gli apporti derivanti da culture altre da quella cristiana in area pisana.

Tornando all’articolo di Bonardi citato in apertura, la studiosa nel 2014 vedeva
come prospettiva in un futuro prossimo della disciplina lo studio delle colonie armene in

Italia «fra storia sociale, urbanistica e architettura»!'!®

, proseguendo su quella che
sembrava essere |’unica rotta praticabile per uno studio storico-artistico che coinvolgesse
queste due culture, ovvero ’interscambio. Il cultural turn che si ¢ tentato di applicare in
questa sede ha portato la ricerca lontano dallo studio storico di Zekiyan sulle colonie
armene in Italia, ma ha forse aperto delle trame di ricerca nuove e diverse rispetto a
quell’unica prospettata da Bonardi. Trattando il rapporto tra le due culture architettoniche
come un caso di convergenza, non ¢ stata formulata alcuna risposta definitiva al quesito
sui rapporti tra architettura armena e italiana tra X e XII secolo, ma ne sono sorte di nuove.

Lo stesso Bloch ammoniva riguardo la complessita di questo approccio
comparativo, che non dara dei risultati definitivi riguardo la questione comparativa in sé,
ma che al contrario puo aprire nuovi interrogativi relativi ai rispettivi casi studio. Se non
si puo affermare di aver dimostrato che le contingenze storiche che hanno caratterizzato
I’evolversi in termini storico-artistici dei siti medievali di Ani e Pisa, ¢ le stratificazioni
culturali accumulate nel tempo tramite incontri e scontri, abbiano effettivamente potuto
condurre la societa pisana e la famiglia regnante armena ad un simile utilizzo delle
superfici pubbliche per comunicare il proprio messaggio di potere, d’altra parte il

comparativismo ha fatto emergere questioni storico-artistiche e storiografiche che

1014 ELKINS 2007, 21; vedi supra p. 249.
1015 BONARDI 2014, 25.

255



attendono di essere risolte, applicando nuove strategie di osservazione delle superfici
murarie.

La via da percorrere sembra essere quella gia segnata da Alpago Novello che
relativizzava ciascuna cultura, tanto da proporre il confronto tra le case torre dello
Svaneti, del Mani, dello Yemen e quelle delle citta del centro Italia!?!®; d’altronde, come
nota Elsner, ¢ nella natura stessa di questo nuovo comparativismo creare dissonanze

inaspettate:

Relativism, locked in dialectic with its cousin exceptionalism, is the flip of
comparativism. Each necessarily define the other. Togheter, they constitute a dynamic
whole — the constant oscillation between different and the equivalent that drives discipline.
Therefore, it makes sense that a radical relativism necessarily proceeds from and is
fundamental for the radical comparativism suggested |[...] Comparativism is radical when

it offers the possibility of equivalence without the guarantee of commensurability.
1017

Dissonance and cacophony are necessary aspects of this new kind of comparativism.
L’impossibilita di trovare una perfetta equivalenza tra i due termini di paragone e

di rispondere con un punto fermo al quesito posto in apertura alla terza parte del presente
lavoro, sembra quindi far parte del processo previsto nell’applicare questa metodologia
comparativa, che ha il merito pero di aver proiettato il sito di Ani in un ancora non ben
definito contesto storico-artistico ‘anatolico’ e la Pisa medievale in quello ‘mediterraneo’
di altrettanto difficile definizione, entrambi sovranazionali. Questa scansione in ambienti
e non piu in nazioni ¢ in effetti cio che gia proponeva Alpago Novello per ovviare a dei
limiti che sono autoimposti e che non consentono di fare piena chiarezza su societa che
erano ben lontane da quelle attuali; che 1 tempi siano maturi per questa controtendenza ¢
testimoniato dai recenti tentativi di esplorazione del contesto anatolico come tale e di
rilettura dei confini marittimi come spazio liquido di interazione. Nonostante le
dissonanze e le cacofonie, il presente lavoro ¢ maturato e prevede di dare un contributo
proprio a questi concetti teorici e geografici, che si scontrano con le rigide

frammentazioni tassonomiche di natura idiografica.

1016 A7 pAGO NOVELLO 1996b, 915.
1017 ELSNER 2017, 2.

256



Conclusions

Le paysage historique arménien a souvent été présenté par les voyageurs
européens sous 1’aspect fallacieux d’un appendice de la péninsule italienne situé¢ dans le
Caucase du Sud ; ce portrait d’une Arménie “familiére”, dans son paysage et son profil
monumental, a sans doute conditionné la littérature savante qui s’est d’abord intéressée
au patrimoine arménien a la fin du 19e et au début du 20e siécle. A partir de Strzygowski
et Rivoira, les premieéres photographies d’architecture arménienne circulant en Europe
ont été proposées dans une relation spéculaire avec celles des églises de Pise, traduisant
dans un langage figuratif analytique la synthése entre les deux styles architecturaux
représentés dans les lithographies de TexierMXVI Les textes accompagnant les images
photographiques en tissant des relations historico-géographiques entre les ¢lévations et
en théorisant des géographies déterministes basées sur une relation comparative,
participent a cette juxtaposition. En effet, le comparatisme s’avere étre le seul outil utile
pour introduire 1’architecture arménienne dans un systéme de connaissance déja marqué
par la bipartition Orient-Occident ; dans ce cadrage bipolaire rigide, 1’Orient chrétien et
musulman joue le role d'antagoniste face a un Occident intact et supérieur dans sa

MXIX " qui ont fracturé la connaissance de

romanita. Les « non innocent oppositions »
I’architecture et de 1’art médiévaux au cours des premicres décennies du XXe siecle, sont
le résultat d’une conception généalogique de I’histoire, d’une vision nomothétique des
géographies de 1’art, d’une relation hiérarchique précongue entre les cultures nationales
et, enfin, d’une approche hégémonique et colonialiste, que 1’Europe exerce tant sur le
plan politique que gnoséologique. Ayant bénéficié de plusieurs décennies
d’enracinement, ces structures sont complexes a identifier et a déconstruire ; chaque étude
de nature historiographique participe au méme processus lent et complexe de
déconstruction.

L’analyse des deux approches différentes adoptées dans la seconde moitié¢ du 20e
siecle par les chercheurs italiens travaillant entre Rome et Milan, réalisée dans la premicre

partie de cet article, a permis non seulement de vérifier la marque que ce déterminisme

du début du 20e siécle a laissée sur 1’histoire fondamentale de 1’architecture arménienne

MXVII TEXIER 1842, pl. 17-20, 25-28.
MXIX Selon Wharton les oppositions sont «not innocent, natural and value-free but, rather, political,
ideological, value-laden.» (1955,3).

257



écrite en Italie entre les années 1960 et 1980, mais aussi de mettre en évidence les
nouvelles structures imposées par les stratifications sociopolitiques de ces mémes années.
Le matériel bibliographique publi¢ pendant cette parenthése chronologique en Italie reste
d’une importance fondamentale pour 1’étude du patrimoine monumental arménien, de
sorte que son insertion dans un cadre critique précis, qui dans le cas de Cuneo tend vers
le modele soviétique et dans le cas d’Alpago Novello inaugure une “géohistoire” ante
litteram, est d’une importance fondamentale pour la poursuite de ce processus de
déblocage d’un déterminisme latent sous-jacent.

Chaque fois qu’elle a été incluse dans le discours historico-artistique de la critique
italienne, ’architecture arménienne a subi des dislocations théoriques congues en
fonction de sa relation avec I’architecture “italienne” - par laquelle 1’historiographie a
entendu I’architecture de la Rome antique a la Renaissance, en passant par 1’architecture
romane - et ’architecture byzantine. Le changement soudain des relations entre ces trois
poles est souvent motivé par des contingences historico-politiques spécifiques, que la
critique a dissimulées derriére des structures comparatives déterministes. Dans ce cas, le
schéma épistémologique comparatif qui a été adopté pour établir et perpétuer la relation
entre l'architecture arménienne et le roman toscan est celui basé sur le concept
d"“influence”, également appelé “contagion”. Dans le présent travail, dans 1’intention de
poursuivre sur la voie de la déconstruction des relations précongues entre les cultures
architecturales concernées, l'approche comparative a été maintenue, en privilégiant
toutefois une structure plus adaptée a la lecture des relations entre 1’architecture
médiévale italienne et arménienne dans une perspective postcoloniale et aussi global que
possible : la “convergence”, qui s’applique dans le cas ou des objets géographiquement
¢loignés adoptent des dispositions stylistiques similaires, comme résultat de processus
historiques similaires.

Le comparatisme selon Bloch est possible, et a raison d’étre appliqué, méme
lorsque les deux termes de comparaison sont deux phénomenes appartenant a deux
sociétés distinctes, qui se manifestent dans des espaces et des chronologies éloignés qui
ne coincident pas et ne peuvent s’expliquer ni par une origine commune ni par des
échanges mutuels. Les prémisses de cette casuistique sont les mémes que celles utilisées
par Donabédian pour étudier les relations entre 1’architecture médiévale arménienne et

I’architecture géorgienne et islamique, a savoir « une certaine similitude entre les faits

258



MXX mais

observés et une certaine dissemblance entre les milieux ou ils se sont produits»
les résultats ne sont pas toujours conciliants : cette comparaison peut finir par exalter des
différences profondes, ouvrir des nouvelles directions de recherche et mettre en évidence
certaines caractéristiques des termes de comparaison respectifs qui étaient auparavant
inintelligibles. L’architecture arménienne bagratide et le roman pisan « au premier coup
d'eeil » présentent des similitudes que les sources historiques ne permettent pas
d’expliquer ; cette premicre tentative de comparatisme expérimentée ici, qui a tenu
compte de la complexité de la question historiographique, elle-méme dépendante de
trames sociopolitiques complexes, et par laquelle on a tenté¢ de dépasser I’approche

formaliste et de considérer la géohistoire des milieux respectifs, ouvre des nouvelles

perspectives de recherche, comparatives ou non.

L’histoire comparée, rendue plus aisée a connaitre et a servir, animera de son esprit les

études locales, sans lesquelles elle ne peut rien, mais qui, sans elle, n’aboutiraient a rien MXXI

L’inclusion des histoires locales respectives dans ce schéma comparatif a en effet
attiré 1’attention sur des questions encore en débat pour 1’é¢tude de chacun des deux sites.

La polarisation en termes nationalistes de 1’é¢tude du patrimoine culturel entre
I’Anatolie et le Caucase du Sud rend complexe la faisabilit¢ d’une approche
interculturelle méme sur un site historiquement multiculturel comme Ani. La critique
historico-artistique de chacun des Etats impliqués dans 1histoire du site tend a persister
dans une certaine autoréférentialit¢ historiographique et a limiter le bagage visuel de
référence a des frontiéres géographiques antihistoriques ; les effets de cette attitude a
courte vue ne se limitent pas a la construction de récits superficiels et sectaires, mais
atteignent aussi des actions traumatiques qui déforment le donné matériel. En revanche,
dans le cas de Pise, des constructions telles que les concepts de romanita et d’italianita
sont si profondément ancrées dans I’histoire du patrimoine médiéval local qu’elles
empéchent I’insertion d'un carrefour de cultures, comme 1’¢était le port pisan au Moyen
Age, dans un systéme culturel et visuel plus proprement méditerranéen.

Dans les deux cas, la géopolitique contemporaine n’aide ni a surmonter les
frictions frontalieres entre la Turquie, I’ Arménie et la Géorgie, ni a défaire la relation de

syncrisis entre les cultures arabe et chrétienne en Méditerranée. De plus, I’histoire

MXX BLOCH 1928, 16; la référence est en particulier 3 DONABEDIAN 2012; DONABEDIAN 2016.
MXXIB1LoCcH 1928, 49.

259



contemporaine rend 1’abstraction des études de cas de la dynamique géopolitique actuelle
particulierement complexe. Au contraire, le partage des méthodologies et des bonnes
pratiques de recherche dans le domaine de 1’histoire de 1’art peut aider a surmonter les
impasses respectives. L’échange de méthodologies auxquelles invite la méthode de

IMXXIL 3 permis de démontrer le potentiel

I’histoire de I’art qui se définit comme globa
d’une approche iconographique et iconologique - qui se concentre donc sur le donné
figuratif, transcendant les logiques nationalistes - a I’étude de cas anatolienne et de nous
inviter a rechercher d’un ceil égalitaire les apports de cultures autres que la chrétienté dans
la zone pisane.

Pour en revenir a I’article de Bonardi cité au début, en 2014 elle voyait comme
une perspective dans le futur proche de la discipline 1’étude des colonies arméniennes en

Italie entre histoire sociale, urbanisme et architectureM*X!!!

, en poursuivant ce qui
semblait étre la seule voie viable pour une étude d’histoire de 1’art impliquant ces deux
cultures, a savoir I’échange. Le tournant culturel qui a été tenté ici a éloigné la recherche
de I’étude historique de Zekiyan sur les colonies arméniennes en Italie, mais a peut-&tre
ouvert de nouveaux et différents terrains de recherche par rapport a celui envisagé par
Bonardi. En traitant la relation entre les deux cultures architecturales comme un cas de
convergence, aucune réponse définitive a la question de la relation entre ’architecture
arménienne et italienne entre les 10e et 12e siécles n’a été formulée, mais de nouvelles
réponses sont apparues.

Bloch lui-méme a mis en garde contre la complexité de cette approche
comparative, qui ne donnera pas de résultats définitifs concernant la question comparative
elle-méme, mais qui, au contraire, peut ouvrir de nouvelles questions concernant les
études de cas respectives. Si I’on ne peut pas prétendre avoir démontré que les
contingences historiques, qui ont caractérisé 1’évolution des sites médiévaux d'Ani et de
Pise en termes d’histoire de 1’art et les stratifications culturelles accumulées au fil du
temps par les rencontres et les affrontements, auraient pu effectivement conduire la

société pisane et la famille régnante arménienne a une utilisation similaire des surfaces

publiques pour communiquer leur message de pouvoir, en revanche, le comparatisme a

MXXT B KINS 2007, 21; voir supra p. 249.
MXXIT BONARDI 2014, 25.

260



mis en lumicre des questions d’histoire de 1’art et d’historiographie qui attendent d’étre
résolues par I’application de nouvelles stratégies d’observation des surfaces murales.

La voie a suivre semble étre celle déja tracée par Alpago Novello, qui relativisait
chaque culture, jusqu’a proposer une comparaison entre les maisons-tours de Svaneti,
Mani, Yémen et celles des villes de I'Italie centraleM**IV, D’ailleurs, comme le note
Elsner, il est dans la nature méme de ce nouveau comparatisme de créer des dissonances
inattendues :

Relativism, locked in dialectic with its cousin exceptionalism, is the flip of
comparativism. Each necessarily define the other. Togheter, they constitute a dynamic
whole — the constant oscillation between different and the equivalent that drives discipline.
Therefore, it makes sense that a radical relativism necessarily proceeds from and is

fundamental for the radical comparativism suggested [...] Comparativism is radical when

it offers the possibility of equivalence without the guarantee of commensurability.

Dissonance and cacophony are necessary aspects of this new kind of comparativism. XXV

L’impossibilité de trouver une équivalence parfaite entre les deux termes de
comparaison et d’apporter une réponse ferme a la question posée au début de la troisiéme
partie de ce travail, semble donc faire partie du processus d’application de cette
méthodologie comparative, qui a toutefois le mérite d’avoir projeté le site d’Ani dans un
contexte historico-artistique “anatolien” encore indéfini et la Pise médiévale dans un
contexte “méditerranéen” tout aussi difficile a définir, tous deux supranationaux. Ce
balayage en milieux et non plus en nations est en fait ce qu’Alpago Novello proposait
déja afin d’éviter les limitations auto-imposées qui ne permettent pas de faire toute la
lumiére sur des sociétés tres €loignées de celles d’aujourd’hui ; que le temps soit venu
pour cette contre-tendance est attesté par les tentatives récentes d’explorer le contexte
anatolien en tant que tel et de réinterpréter les frontieres maritimes comme un espace
liquide d’interaction. Malgré les dissonances et les cacophonies, le présent travail a miri
et prévoit d’apporter une contribution précisément a ces concepts théoriques et
géographiques, qui se heurtent a des fragmentations taxonomiques rigides de nature

idiographique.

MXXIV. ALPAGO NOVELLO 1996b, 915.
MXXV'ELSNER 2017, 2.

261



Bibliografia

Abulafia, David. «Prologue: Pisa in Perspective». In A companion to medieval Pisa, a cura di
Karen Rose Mathews, Silvia Orvietani Busch, e Stefano Bruni, 17-38. Leiden; Boston:
Brill, 2022.

. «The Pisan Bacini and the Medieval Mediterranean Economy: A Historian’s
Viewpointy». Papers in Italian Archeology 4, n. 4 (1987): 287-302.

Acay0z, Vedat. Ani 'nin gizmli yiizii (The mysterious face of Ani). Kars: Kars Kiiltiir ve Sanat
Dernegi, 2017.

Agazzi, Michela. «Per una biografia di Sergio Bettini». In L opera di Sergio Bettini, a cura di
Michela Agazzi e Chiara Romanelli, 49—80. Venezia: Marsilio, 2011.

Ajnalov, Dmitrij Vlas'eviC. Ellinisticeskie osnovy vizantijskogo iskusstva (The Hellenistic
origins of Byzantine art). Sankt-Peteburg: Tipografija I.N. Skorochodova, 1900.

. The Hellenistic Origins of Byzantine Art. A cura di Cyril A. Mango. Rutgers
Byzantine Series. New Brunswick, NJ: Rutgers University Press, 1961.

Akder, Feyza, e Irene Giviashvili, a c. di. The Georgian Kingdom and Georgian Art. Cultural
encounters in Anatolia in Medieval period (15 May 2014, Ankara). Istanbul: KOC
University press, 2021.

Aliprandi, Emanuele. 1915, cronaca di un genocidio: la tragedia degli armeni raccontata dai
giornali italiani dell’epoca. Vasto: & MyBook, 2009.

Alisan, Lewond. Sirak: telagrut iwn patkerac ‘uyc " (Shirak: topography illustration). Venetik,
Surb Lazar, 1881.

Allan, James W. Islamic ceramics. Oxford: Ashmolean Museum, 1991.

. Islamic metalwork. The nuhad es-said collection. London: Wilson, 1982.

. «Solar and Celestial Symbolism in Medieval Islamic Art». In Image and Meaning in
Islamic Art, a cura di Robert Hillenbrand, 34—41. London: Altajir Trust, 2005.

Allen, Jelisaveta S. «Sirapie Der Nersessian (b. 1896): Educator and Scholar in Byzantine and
Armenian Art». In Women as Interpreters of the Visual Arts: 1820-1979, a cura di Claire
Richter Sherman e Adele M. Holcomb, 329-356. Contributions in Women’s Studies.
Westport; London: Greenwood Press, 1981.

. «Sirarpie Der Nersessian (1896-1989)». Dumbarton Oaks Papers 43 (1989): IX—XI.

«Alpaghian». Raccolta di scritti in onore di Adriano Alpago Novello in occasione del suo
70mo compleanno. Napoli: Scriptaweb, 2005.

Alpago Novello, Adriano. «Architettura e arte popolare nelle regioni caucasichey». In 7/
Caucaso: cerniera fra culture dal Mediterraneo alla Persia (secoli IV-1X). Settimane di
studio del Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo (Spoleto, 20-26 aprile 1995), 907—
926. Spoleto: CISAM, 1996b.

. «Autobiografia». In «Alpaghiany». Raccolta di scritti in onore di Adriano Alpago
Novello in occasione del suo 70mo compleanno. Napoli: Scriptaweb, 2005.

262



, a c. di. Castellavazzo. Un paese di pietra, la pietra di un paese. Venezia; Vicenza:
Giunta Regionale del Veneto; Neri Pozza, 1997.

,ac. di. Gli Armeni. Milano: Jaka Book, 1986.

«Introduzione». In Antologia critica 1. Fonti occidentali, 1-11. Ricerca
sull’architettura armena 4. Milano: Ares, 1972.

. «Introduzione ai castelli e ai monasteri fortificati dell’Armenia sovietica». In
Pepragmena. VIII epistemonike synodos (Athenai, 25-29 aprilios 1968), 37-50. Athenai:
Technikon Epimeleterion tes Hellades, 1971.

. «La voce delle pietre». In Castellavazzo. Un paese di pietra, la pietra di un paese, a
cura di Adriano Alpago Novello, 15-28. Venezia; Vicenza: Giunta Regionale del Veneto;
Neri Pozza, 1997.

. «L’ambiente naturale e I’ambiente costruito». In Gli Armeni, a cura di Adriano
Alpago Novello, 11-45. Milano: Jaka Book, 1986b.

. «L’architettura armena tra Oriente ¢ Occidente». In Gli Armeni, a cura di Adriano
Alpago Novello, 131-191. Milano: Jaka Book, 1986¢.

. «Nota autobiografican. Archivio storico di Belluno Feltre e Cadore 80, n. 340-341
(2009): 5-6.

. «Premessa». In Gli Armeni, a cura di Adriano Alpago Novello, 7-10. Milano: Jaka
Book, 1986a.

. «Relazione introduttiva». In Atti del primo simposio internazionale di arte armena
(Bergamo, 28-30 giugno 1975), a cura di Giulio Ieni e Boghos Levon Zekiyan. Venezia,
San Lazzaro: Tipo-Litografia Armena, 1978.

. «Ricordo di Armen Zarian: le ricerche sulla cultura armena del Centro di Studi e
Documentazione della Cultura Armena di Milano tra gli anni 1965-1994». In Ad limina
Italiae. In viaggio per I’'ltalia con mercanti e monaci armeni, a cura di Boghos Levon
Zekiyan, 27-31. Eurasiatica. Quaderni del Dipartimento di Studi Eurasiatici Universita
Ca’ Foscari di Venezia 37, 1996a.

Alpago Novello, Adriano, Giulio Ieni, e Mowrad Hasrat“yan. Amaghu Noravank'. Documenti
di Architettura Armena 14. Milano: Edizioni Ares, 1985.

Alpago Novello, Adriano, e Alberto Pensa. «L’architettura armena e I’Italia». In Gli Armeni
in Italia (Venezia, Isola di San Lazzaro; Padova, Museo al Santo. 9 settembre 1990 - 20
gennaio 1991), a cura di Boghos Levon Zekiyan, 58—69. Roma: De Luca edizioni d’arte,
1990.

Amiranasvili, Salva. Sak ‘art ‘velodan sxvadasxva dros gatanili samuzeumo ganzeuloba da
misi dabruneba (Georgian Museum Tresures Taken away and Returned in Different
times). Thilisi: Saxelmcip‘o Universit‘et‘i, 1968.

Amirkhanian, Rouzanna. «Les éléments iconographiques de la cité céleste dans les tables de
Canons des évangiles arméniens du haut et du bas moyen age». Mélanges Jean-Pierre
Mahé 18 (2014): 27-60.

263



. «Les tables de canons arméniennes et le théme iconographique de la Jérusalem
Célesten. Revue des études arméniennes 31 (2008): 181-232.

Andaloro, Maria. «“Giudizio” sull’arte bizantina». In Per Cesare Brandi, a cura di Maria
Andaloro e Michele Cordaro, 71-77. Roma: De Luca edizioni d’arte, 1986.

Ani. Documenti di Architettra Armena 12. Venezia, San Lazzaro: Tipo-Litografia Armena,
1984.

Arborio Mella, Edoardo. Elementi di architettura lombarda. Torino: Fratelli Bocca, 1885.

Archinti, Luigi. Degli stili nell architettura. Il millennio dell era volgare. Vol. 11. Milano: F.
Vallardi, 1880.

Architettura armena. 1V — XVIII secolo (Galleria d’Arte Moderna di Torino, 16 aprile-16
maggio 1975). Torino: Ages Arti Grafiche, 1975.

Architettura georgiana (Roma, Mercati Traianei, 12 giugno - 22 luglio 1979). Milano; Tbilisi:
Facolta di Architettura del Politecnico; Istituto di Storia dell’ Arte della Georgia, 1979.

Armando, Silvia. «Ugo Monneret de Villard et la découverte de 1’Oriente entre Croce et
Strzygowski». In Le Caire dessiné et photographié au XIXe siecle, a cura di Mercedes
Volait, 361-392. Paris: Picard, 2013. https://doi.org/10.4000/books.inha.4901.

Armeni Ariani. Roma: Edizioni «HIM», 1939.

Ashby, Thomas. «KRoman Architecture and Its Principles of Construction under the Empire,
with an Appendix on the Evolution of the Dome up to the Seventeenth Century by G. T.
Rivoira and G. Mc. N. Rushforth». The Journal of Roman Studies 15 (1925): 124-125.

Atti del V Convegno Nazionale di Storia dell ’Architettura: Perugia, 23 settembre 1948. Atti
del Congresso di Storia dell’ Architettura, 1957.

Aubert, Marcel. «Les ogives arméniennes, d’aprés un livre récent». Bulletin monumental 95
(1936): 215-221.

Baader, Hannah, e Gerhard Wolf. «A sea-to-shore perspective. Littoral and liminal spaces of
the medieval and early modern Mediterraneany». Mitteilungen des Kunsthistorischen
Institutes in Florenz 56, n. 1 (2014): 3—15.

Babayan, Frina. «Norahayan Sinut'yun Dvini mijnaberdum (A newfound building in the
Citadel of Dvin)». Lraber hasarakakan gitut ‘yunneri (Bulletin of Social Sciences) 3
(2018): 332-346.

Bacci, Michele. «An Armenian pilgrim in Medieval Italy: cult and iconography of St. Davinus
of Lucca». In Armenian studies today and development perspectives. International
Congress (Yerevan, September 15-20, 2003), 548-558. Yerevan: Yerevan State
University, 2004.

Bacci, Michele, Thomas Kaffenberger, e Manuela Studer-Karlen, a c. di. Cultural Interactions
in Medieval Georgia. Scrinium Friburgense 41. Wiesbaden: Reichert Verlag, 2018.

Baer, Eva. Islamic ornament. Edinburgh: Edinburgh University Press, 1998.

264


https://doi.org/10.4000/books.inha.4901

. Metalwork in Medieval Islamic Art. Albany: State University of New York Press,
1983.

. «The Ruler in Cosmic Setting: A Note on Medieval Islamic Iconography». In Essays
in Islamic art and architecture in honor of Katharina Otto-Dorn, a cura di Abbas
Daneshvari, 13—19. Malibu: Undena, 1981.

Baladian, Ani. «Fouilles et résurrection». In Les douze capitales d’Arménie, a cura di Patrick
Donabédian e Claude Mutafian, 188—192. Paris; Marseille: Somogy éditions d’art;
Maison armeniénn de la Jeunesse et de la Culture, 2010.

Balard, Michel. «Trade and Interactions with Outremer: The Pisans in the East from the
Eleventh to the Fourteenth Century». In A Companion to Medieval Pisa, a cura di Karen
Rose Mathews, Silvia Orvietani Busch, e Stefano Bruni, 296-318. Leiden; Boston:
Brill, 2022.

BaltruSaitis, Jurgis. Art Sumérien, art Roman. Paris: Leroux, 1934.

. Art Sumérien, art Roman. Paris: Leroux, 1934.

. Etudes sur art médiéval en Géorgie et en Arménie. Etudes d’art et d’archéologie.
Paris: Leroux, 1929.

. Le Probleme de I’ogive et |’ Arménie. Paris: Leroux, 1936.

. L église cloisonnée en Orient et en Occident. Paris: Les Editions d’art et d’histoire,
1941.

Banti, Ottavio. «Culture and Literature in Pisa from the Eighth to the Forteenth Century». In
A Companion to Medieval Pisa, a cura di Karen Rose Mathews, Silvia Orvietani Busch,
e Stefano Bruni, 403-434. Leiden; Boston: Brill, 2022.

. «I rapporti tra Pisa e gli stati islamici dell’Africa settentrionale tra I’XI e il XIV
secolon. In Le ceramiche medievali delle chiese di Pisa, 9-26. Ospedaletto: Pacini
Editore, 1983.

. Le epigrafi e le scritte obituarie del duomo di Pisa. Ospedaletto: Pacini, 1996.

. «Pisa e D'Islamy». In Arte islamica. Presenze di cultura islamica nella Toscana
costiera, 31-33. Pontedera: Bandecchi e Vivaldi, 1995.

Baracchini, Clara. «I caratteri dell’architettura a Lucca tra il vescovato di Anselmo I e quello
di Rangerio». In Sant’Anselmo Vescovo di Lucca (1073-1086) nel quadro delle
trasformazioni sociali e della riforma ecclesiastica, a cura di Cinzio Violante, 311-329.
Roma: Istituto storico italiano per il Medio Evo, 1992.

. «Sculture del XII secolo pertinenti al Duomo». In 1/ Museo dell’Opera del Duomo a
Pisa, 65-75. Milano: Amilcare Pizzi, 1986.

Baracchini, Clara, e Antonio Caleca. «Presenze islamiche nell’ Arte Pisanay. In Arte islamica.

Presenze di cultura islamica nella Toscana costiera, 51-82. Pontedera: Bandecchi e
Vivaldi, 1995.

Barbujani, Guido. L invenzione delle razze. Milano: Bompiani, 2008.

265



Bardi, Pier Maria. Rapporto sull architettura (per Mussolini). Roma: Tipografia Arte della
Stampa, 1932.

Barral i Altet, Xavier. «Adolfo Venturi, I’arte romanica e i nazionalismi del primo Novecento.
In Adolfo Venturi e la storia dell ’arte oggi, a cura di Mario D’Onofrio, 133—140. Modena:
Franco Cosimo Panini, 2008.

. «Art roman et politique : Engagements et pratiques théoriquesy». Les Cahiers de Saint-
Michel de Cuxa 17 (1986): 237-246.

. Contro ’arte romanica? saggio su un passato reinventato. Milano: Jaca book, 2009.

. «Prolusione. Bettini, Riegl e Focillon». In L ‘opera di Sergio Bettini, a cura di Michela
Agazzi e Chiara Romanelli, 21-40. Venezia: Marsilio, 2011.

. «Puig i Cadafalch : le premier art roman entre idéologie et politique». In Medioevo:
Arte Lombarda, Atti del Convegno internazionale di studi di Parma, 26-29 settembre
2001, 33—41. Milano: Electa, 2004.

Barthes, Roland. La camera chiara. Torino: Einaudi, 2003.

Bartikian, Hratch. «L’énoikion a Byzance et dans la capitale des Bagratides, Ani, a I’époque
de la domination byzantine (1045-1064)». Revue des études arméniennes 6 (1969): 283—
298.

Bartoccini, Renato. «L’Esposizione Internazionale d’ Arte Bizantina a Parigi». Felix Ravenna
XXXVIL n. 2 (1931): 137-144.

Basmadjian, Karapet J. «Les inscriptions arméniennes d’Ani». Revue de [’Orient chrétien 22
(1921-1920): 33.

. «Les inscriptions arméniennes d’ Ani de Bagnair et de Marmachen.» Revue de [’Orient
chrétien 23, n. 16 (1923): 17-314.

Bausi, Alessandro, Bruno Reudenbach, e Hanna Wimmer, a c. di. Canones: the Art of
Harmony. Studies in Manuscript Cultures 18. Berlin; Boston: De Gruyter, 2020.

Baxandall, Michael. «Excursus against influence». In Patterns of intention. On the historical
explanation of pictures, 58—62. New Haven: Yale University Press, 1985.

Bayadyan, Hrach. «Soviet Armenian Identity and Cultural Representation». In
Representations on the Margins of Europe: Politics and Identities in the Baltic and South
Caucasian States, a cura di Darieva Tsypylma e Wolfgang Kaschuba, 198-212.
Frankfurt; New York: Campus Verlag, 2007.

Bedrosian, Robert, a c. di. Matthew of Edessa’s Chronicle. Sources of the Armenian Tradition.
New York: Long Branch, 2017.

Belcari, Riccardo. «Elementi di arredo liturgico altomedievali da piazza dei miracoli». In
Archeologia in Piazza dei Miracoli. Gli scavi 2003-2009, 527-550. Ghezzano: Felici
Editore, 2011.

. «La citta oltre le mura. Pisa, Dalmazia e 1’Oriente tra XI e XIII secolo.» Hortus Artium
Medievalium 12 (2006): 193-206.

266



Beledian, Grigor. Haykakan futurizm (Armenian futurism). Erevan: Sargis Xac‘enc®, 2009.

. «Kara-Darvish and Armenian Futurismy». International Yearbook of Futurism Studies
4 (2014): 263-300. https://doi.org/10.1515/futur-2014-0025.

Belli d’Elia, Pina. Alle sorgenti del romanico. Puglia XI secolo (Bari, Pinacoteca Provinciale,
giugno-dicembre 1975). Bari: Edizioni Dedalo, 1975.

. La Puglia fra Bisanzio e [’Occidente. Milano: Electa, 1980.

. «Tra memoria e progetto». In «Alpaghian». Raccolta di scritti in onore di Adriano
Alpago Novello in occasione del suo 70mo compleanno. Napoli: Scriptaweb, 2005.

Bellingeri, Giampiero. «Viaggiatori e viaggi veneti nelle Armenie, e narrazioni raccolte a
Veneziay. In Il viaggio in Armenia dall’antichita ai giorni nostri, a cura di Aldo Ferrari,
Sona Haroutyunian, e Paolo Lucca, 23—-38. Eurasiatica 17. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari,
2021.

Bellini, Amedeo. «Carlo Perogalli: la tradizione del restauro nel pensiero di un architetto
modernoy. In La fabbrica, la critica, la storia, a cura di Graziella Colmuto Zanella, Flavio
Conti, e Carlo Perogalli, 43—-57. Quaderni del Dipartimento di Conservazione e Storia
dell’ Architettura 6. Milano: Guerini, 1993.

Benassi, Laura. «Il Santo Sepolcro nell’area toscana». In Le rotonde del Santo Sepolcro. Un
itinerario europeo, a cura di Piero Pierotti, Carlo Tosco, ¢ Caterina Zannella, 111-120.
Bari: Edipuglia, 2005.

Berchem, Max von, Gertrude Lowthian Bell, e Josef Strzygowski. Amida. Materiaux pour
[’épigraphie et [’histoire musulmanes du Diyar-Bekr. Heidelberg: Carl Winter’s
Universitidtsbuchhandlung, 1910.

Beridze, Vakhtang. Mesto pamjatnikov Tao-Klardzeti v istotii gruzinskoj architektury (Place
of monuments of Tao-Klarjeti in history of Georgian architecture). Thbilisi, 1981.

Berkian, Ara. Armenischer Wehrbau im Mittelalter. Darmstadt: Selbstverlag, 1976.

Bernabei, Franco. «Formazione e orientamenti critici di uno storico dell’arte di meta
Novecento: Sergio Bettini». Annali di critica d’arte 7 (2011): 275-312, 515-516.

Bernabo, Massimo. «Byzantium in 1930s Italy: from the Palace of Justice in Milan to Lucio
Fontanay. In Byzanz und seine europdischen Nachbarn. Politische Interdependenzen und
kulturelle Missverstdndnisse, a cura di Ludger Korntgen, Jan Kusber, Johannes
Pahlitzsch, e Carla-Uhink, 187-99. Byzanz zwischen Orient und Okzident 17. Mainz:
Verlag des Romisch-Germanischen Zentralmuseums, 2020.

. «L’arte bizantina e la critica in Italia tra le due guerre mondiali». Romische
historische Mitteilungen 41 (1999): 41-62.

. Ossessioni bizantine e cultura artistica in Italia: tra D’Annunzio, fascismo e
dopoguerra. Napoli: Liguori, 2003.

. «Un episodio della demonizzazione dell’arte bizantina in Italia: la campagna contro
Strzygowski, Toesca e Lionello Venturi sulla stampa fascista nel 1930». Byzantinische
Zeitschrift, n. 94 (2001): 1-10.

267


https://doi.org/10.1515/futur-2014-0025

Bernabo, Massimo, e Rita Tarasconi. «L’epistolario Gentile-Ojetti ed un attacco vaticano
all’Enciclopedia Italianay». Quaderni di Storia 53 (2001): 155-67.

Berta, Barbara. «Gustavo Giovannoni: un metodo per la storia dell’architettura». In Storia
dell’arte e storia dell architettura un dialogo difficile, a cura di Flaminia Bardati, Vittorio
Casale, e Sabine Frommel, 21-22. San Casciano: Libro Co., 2007.

Bertaux, Emile. L ’Art dans ['Italie Méridionale. 3 voll. Paris: Fontemoing, 1904.

. «Les arts de I’orient musulman dans 1’Italie méridionale». Mélanges d’archéologie et
d’histoire 15 (1895): 419-453.

Berti, Graziella. «Pisa and the Islamic world. Import of ceramic wares and transfer of technical
know-how». In Il mare, la terra, il ferro, a cura di Graziella Berti, Catia Renzi Rizzo, e
Marco Tangheroni, 73-92. Ospedaletto: Pacini, 2004.

. «Pisa citta mediterranea. La testimonianza delle ceramiche importate ed esportate».
In Pisa e il Mediterraneo, a cura di Marco Tangheroni, 168—173. Ginevra: Skira, 2003.

Berti, Graziella, Catia Renzi Rizzo, e Marco Tangheroni. «Pisa e il Mediterraneo occidenatle
nei secoli VII-XIII: ’apporto congiunto delle fonti scritte e di quelle archeologiche». In
1l mare, la terra, il ferro, a cura di Graziella Berti, Catia Renzi Rizzo, ¢ Marco
Tangheroni, 109—142. Ospedaletto: Pacini, 2004.

Berti, Graziella, e Ezio Tongiorgi. Ceramiche importate dalla Spagna nell area pisana dal XII
al XV secolo. Firenze: Edizioni all’Insegna del Giglio, 1985.

Berti, Graziella, e Liana Tongiorgi. I bacini ceramici medievali delle chiese di Pisa. Roma:
“L’Erma” di Bretschneider, 1981.

Bettini, Sergio. «Gli studi sull’arte bizantinay. In A¢ti del Seminario di Storia dell’Arte (Pisa-
Viareggio, 1-15 luglio 1953), 13-32. Pisa: Universita degli studi di Pisa, Istituto di storia
dell’arte medievale e moderna, 1953.

. L’ architettura Bizantina. Firenze: NEMI — Novissima Enciclopedia Monografica
Illustrata, 1937.

. «Venezia e Wright». In Tempo e forma: scritti 1935-1977, a cura di Andrea Cavalletti.
Macerata: Quodlibet, 2020b.

. «“Vie des formes” di Henri Focillony. In Tempo e forma: scritti 1935-1977, a cura di
Andrea Cavalletti, 23—-26. Saggi. Macerata: Quodlibet, 2020a.

Bevilacqua, Livia. «Field Trips in Eastern Turkey». In Picturing a Lost Empire: An Italian
Lens on Byzantine Art in Anatolia, 1960-2000, a cura di Livia Bevilacqua e Giovanni
Gasbarri, 91-121. Istanbul: Istanbul: Ko¢ University Research Center for Anatolian
Civilizations (ANAMED), 2018.

Bevilacqua, Livia, e Giovanni Gasbarri. «Byzantine Art History in Italy between the 1930s
and the 1960s». In Picturing a Lost Empire: An Italian Lens on Byzantine Art in Anatolia,
1960-2000, a cura di Livia Bevilacqua e Giovanni Gasbarri, 29-47. Istanbul: Kog¢
University Research Center for Anatolian Civilizations (ANAMED), 2018.

268



. «Il Centro Documentario di Storia dell’ Arte Bizantina della Sapienza: dai viaggi di
studio all’archivio digitale». In Fotografare Bisanzio, a cura di Livia Bevilacqua e
Antonio lacobini, 17-30. Roma: Campisano, 2022.

. «Percorsi di architettura armena a Roma. Le missioni di studio e la mostra
fotografica del 1968 tra premesse critiche e prospettive di ricercay». In L ‘arte armena.
Storia critica e nuove prospettive, a cura di Aldo Ferrari, Stefano Riccioni, Marco
Ruffilli, e Beatrice Spampinato, 23—50. Eurasiatica 16. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari,
2020. https://doi.org/10.30687%2F978-88-6969-469-1%2F003.

, a c. di. Picturing a Lost Empire: An Italian Lens on Byzantine Art in Anatolia, 1960-
2000 / Yitik Imparatorlugu Resmetmek: Italyan Merceginden Anadolu’daki Bizans
Sanati, 1960-2000. Istanbul: Kog¢ University Research Center for Anatolian Civilizations
(ANAMED), 2018.

Bevilacqua, Livia, e Antonio lacobini, a c. di. Fotografare Bisanzio. Roma: Campisano
Editore, 2022.

Bianchi Bandinelli, Ranuccio. «Spaetantike». In Enciclopedia dell’Arte Antica, VII: 426-427.
Roma: Istituto Poligrafico dello Stato, 1966.

Bixio, Roberto, Vittoria Caloi, Vittorio Castellani, e Mauro Traverso. Ani 2004: Indagini sugli
insediamenti sotterranei. Testi, foto e grafiche / Surveys on the underground settlements:
Texts, photos and graphics. Oxford: BAR Publishing, 2009.

Blessing, Patricia. «Medieval Monuments from Empire to Nation States: Beyond Armenian
and Islamic Architecture in the South Caucasus (1180-1300)». In The Medieval South
Caucasus: Artistic Cultures of Albania, Armenia and Georgia, a cura di Ivan Foletti e
Erik Thung, 52—-69. Brno: Masarykova Univerzita, 2016.

. Rebuilding Anatolia after the Mongol Conquest. Islamic Acrhitecture in the Lands of
Riam, 1240-1330. Farnham: Ashgate, 2014.

Blessing, Patricia, e Rachel Goshgarian, a c. di. Architecture and Landscape in Medieval
Anatolia, 1100-1500. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2017a.

. «Introduction - Space and Place: Applications to Medieval Anatoliay. In Architecture
and landscape in medieval Anatolia, 1100-1500, a cura di Patricia Blessing e Rachel
Goshgarian, 1-24. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2017b.

Bloch, Marc. «Pour une histoire comparée des sociétés européennes». Revue de synthese
historique 46, n. 1 (1928): 15-50.

Bonaccorso, Giuseppe. «“lo ormai... entro nella Storia”. Giovannoni, I’Enciclopedia Italiana
e il preludio dell’architetto integrale». In Gustavo Giovannoni e [’architetto integrale.
Atti del convegno internazionale, a cura di Giuseppe Bonaccorso e Francesco Moschini,
89-94. Roma: Accademia Nazionale di San Luca, 2019.

Bonardi, Claudia. «Mezzo secolo di studi italiani sull’architettura armenay. Rassegna degli
armenisti italiani 15 (2014): 13-36.

Bontempelli, Massimo. «Archi e colonne. Lettera urgente a Ugo Ojettin. La Gazzetta del
Popolo, 4 febbraio 1933.

269


https://doi.org/10.30687%2F978-88-6969-469-1%2F003

Brandi, Cesare. «Una mostra di architettura medioevale a Roma. Le chiese di cristallo. Gli
edifici armeni costruiti intorno al decimo secolo presentano assonanze con 1’edilizia sacra
romanica e gotica - Un catalogo che stimola le polemiche». Corriere della Sera, 5 luglio
1968, 3.

Breccia Fratadocchi, Tommaso. «Componenti religiose e simboliche della architettura
medievale armena». In Architettura medievale armena, a cura di Tommaso Breccia
Fratadocchi, Enrico Costa, e Paolo Cuneo, 41-45. Roma: De Luca Editore, 1968.

. La chiesa di S. Ejmiacin a Soradir. Studi di architettura medioevale armena 1. Roma:
De Luca Editore, 1971.

. «Notes on Armenian military architecturey. In Environmental Design. Trails to the
East: Essays in Memory of Paolo Cuneo, 66—71. Journal of the Islamic Environmental
Design Research Centre 1. Rome: Carucci Editions, 1997.

Breccia Fratadocchi, Tommaso, Enrico Costa, e Paolo Cuneo, a c. di. Architettura medievale
armena. Roma: De Luca Editore, 1968.

Breccia Fratadocchi, Tommaso, Paolo Cuneo, € E. Monti. «Liste des sites et des monuments
arméniens visités en territoire turc par la mission d’études 1969 de I’Institut d’histoire de
I’art de I’Université de Rome». Revue des études arméniennes 6 (1969): 445—-448.

Brendel, Otto. Prolegomena to the Study of Roman Art: Expanded from «Prolegomena to a
Book on Roman Art». New Haven: Yale University Press, 1979.

Bricgs, S. Martin. «The Roman Tradition in Moslem Architecture». The Burlington Magazine
for Connoisseurs 36, n. 204 (1920): 116-17, 120-24.

Brilliant, Richard, e Dale Kinney. Reuse Value. Spolia and Appropriation in Art and
Architecture from Constantine to Sherrie Levine. Farnham; Burlington: Ashgate, 2011.

Brosset, Marie-Félicité. Collection d’historiens arméniens. 2 voll. Saint Pétersburg:
Imprimerie de I’ Académie impériale des sciences, 1876.

. Histoire de la Géorgie depuis [’Antiquité jusqu’au XIXe siecle. Saint Pétersburg:
Imprimerie de I’Académie Impériale des sciences, 1858.

. Les ruines d’Ani, capitale de I’Arménie sous les rois Bagratides, aux Xe et Xle
siecles : histoire et description. Atlas. Vol. 2. Saint Pétersbourg: Imprimerie de
I’Académie Impériale de Sciences, 1861.

Brothman, Brien. «Orders of Value: Probing the Theoretical Terms of Archival Practice».
Archivaria 32 (1991): 78-100.

Brown, Horatio R.F. «Comm. G. T. Rivoira on musulman architecture by Horatio R. F.
Browny. Burlington Magazine 28 (1916): 213-15.

Brown, Peter. «Eastern and Western Christendom in Late Antiquity: A Parting of the Ways».
a cura di Derek Baker, 1-24. Oxford: Basil Blackwell, 1976.

Burke, Peter. The French Historical Revolution. The Annales School 1929-1989. London:
Polity Press, 1990.

Burckhardt, Jacob. Die Zeit Constantins des Grossen. Basel: Schweighauser, 1853.

270



Buschhausen, Helmut, Christina Maranci, e Alexander Zah. «Josef Strzygowski als Initiator
der christlich-kunsthistorischen Orientforschung und Visionédr der Kunstwissenschaft».
Romische Quartalschrift fiir christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte 107, n. 4
(2013): 249-292.

Caetani, Leone. Annali dell’Islam. 8 voll. Milano: U. Hoepli, 1905-1918.

. Chronographia Islamica ossia riassunto cronologico della storia di tutti i popoli
musulmani dall’anno [ all’anno 922 della Higrah (622-1517 dell ’Era Volgare) corredato
della bibliografia di tutte le principali fonti stampate e manoscritte. 5 voll. Roma: Casa
Editrice Italiana, 1912.

Caffi, Andrea, e Paolo Orsi. Le chiese basiliane della Calabria. Firenze: Vallecchi, 1929.

Cahen, Claude. Pre-Ottoman Turkey. A general survey of the material and spiritual culture
and history c. 1071-1330. New York: Taplinger Pub. Co., 1968.

Calderoni Masetti, Anna Rosa. «I maestri Guglielmo e Riccio in un documento del 1165».
Bollettino storico pisano 70 (2001): 237-244.

. Intrecci mediterranei. Pisa tra Maiorca e Bisanzio. Pisa: Edizioni ETS, 2017.

. «Prede belliche dai paesi dell’Islam nelle fonti pisane dell’XI e XII secolo».
Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz 61, n. 2 (2019): 146-167.

. «Sulla facciata del Duomo di Pisa». Ricerche di storia dell’arte 42 (1992): 65-80.

Calo Mariani, Maria Stella. «Considerazioni sull’architettura medievale in Puglia». In Atti del
primo simposio internazionale di arte armena (Bergamo, 28-30 giugno 1975), a cura di
Giulio Ieni e Boghos Levon Zekiyan, 417-436. Venezia, San Lazzaro: Tipo-Litografia
Armena, 1978.

Calvesi, Maurizio. «La mistica del vuoto». In E42 Utopia e scenario del regime, 3—8. Venezia:
Marsilio, 1987.

Campopiano, Michele. «Maritime Expansion into the Western Mediterranean». In A4
Companion to Medieval Pisa, a cura di Karen Rose Mathews, Silvia Orvietani Busch, e
Stefano Bruni, 277-295. Leiden; Boston: Brill, 2022.

Canevari, Alessandro. «Ojetti’s Prophecy. Italian Identity from Architectural Debate to
Everyday Life». In The Routledge Companion to Italian Fascist Architecture, a cura di
Jones Kay Bea e Stephanie Pilat, 475-490. London ; New York: Routledge, Taylor &
Francis Group, 2020.

Cappelletti, Giuseppe. Armenia. 3 voll. Firenze: Stamperia e Fonderia Fabris, 1841.

Carassi, Marco. Qualche consiglio per meglio difendere il tesoro degli archivi storici familiari
e personali. Roma: Edizioni Confedilizia, 2007.

Carboni, Stefano. Following the Stars: Images of the Zodiac in Islamic Art. New York: The
Metropolitan Museum of Art, 1997.

Carile, Maria Cristina. «Buildings in Their Patrons’ Hands? The Multiform Function of Small
Size Models between Byzantium and Transcaucasiay». In Architectural Models, Mobility,

271



and Building Techniques: Modes of Transfer in Medieval Anatolia, Byzantium, and the
Caucasus, a cura di Patricia Blessing. Online: Kunsttexte.De 3, 2014.

Casnati, Gaiané. «L.’Armenia di Adriano». In «Alpaghian». Raccolta di scritti in onore di
Adriano Alpago Novello in occasione del suo 70mo compleanno. Napoli: Scriptaweb,
2005.

. «Presenze armene in Italia. Testimonianze storiche ed architettoniche». In G/i Armeni
in Italia (Venezia, Isola di San Lazzaro,; Padova, Museo al Santo, 9 settembre 1990 - 20
gennaio 1991), a cura di Boghos Levon Zekiyan, 28—-39. Roma: De Luca edizioni d’arte,
1990.

Cason Angelini, Ester. «La donazione Alpago-Novello alla Fondazione Giovanni Angelini di
Belluno». Archivio storico di Belluno Feltre e Cadore 80, n. 340-341 (2009): 13-16.

Castelnuovo, Enrico. «Nota introduttiva». In La pittura e la miniatura nella Lombardia, 1:1—
16. Torino: Giulio Einaudi, 1966.

. «Prefazione». In Vita delle forme, seguito da Elogio della mano di Henri Focillon,
VII-XXXI. Torino: Einaudi, 2002.

Cattaneo, Raffaele. L architettura in Italia dal secolo VI al mille circa. Ricerche storico-
critiche. Venezia: Tipografia Emiliana, 1888.

Caumont, Arcisse de. «Histoire sommaire de 1’architecture religieuse, civile et militaire au
Moyen Age». Bulletin Monumental 2 (1838): 1-427.

Cavaterra, Alessandra, e Giuseppe Parlato. La rivoluzione culturale di Giovanni Gentile: la
nascita della Enciclopedia italiana. Siena: Cantagalli, 2014.

Cecchelli, Carlo. «Il problema dell’Oriente o Roma alla luce delle scoperte e degli studi attuali
(sunto di comunicazione)». In Atti del I Congresso nazionale di Studi Romani (Roma
1928-VII), 669—-682. Roma: Istituto di Studi Romani, 1929.

. «Italia, Bisanzio ed Oriente». Felix Ravenna 57, n. 6 (1951): 34-53.

. «Le varie teorie sulle origini dell’arte bizantina. I: Oriente 0 Roma?» In Corso di
Cultura sull’Arte Ravennate e Bizantina 4, 51-52. Ravenna: Edizioni del Girasole, 1957.

. «L’Italia erede dei tesori di Bisanzio alla Mostra d’arte bizantina di Parigi». 1/
Giornale d’Italia, giugno 1931, 8.

. «Sguardo generale all’architettura bizantina in Italia». Studi bizantini e neoellenici 4
(1935): 1-64.

Cecchelli, Carlo, e Carlo Manetti. «Ani». In Enciclopedia Italiana, 111: 355-356. Roma:
Istituto della Enciclopedia Italiana, 1929.

Cevahirzean, S. «Haykakan Kamaro Gotakan o¢in mej (The Armenian vault in the Gothic
style)». Pazmaveb 98 (1940): 1821; 43—46; 65-68; 112—-115; 173-178.

Chardin, Jean. Voyages de monsieur le chevalier Chardin en Perse et autres lieux de [’Orient.
2 voll. Amsterdam: Jean Louis de Lorme, 1711.

Cherici, Sandro, e Duilio Citi. I/ Piemonte. Italia romanica. Milano: Jaka Book, 1979.

272



Chevrier, Jean-Francois. «Ritratto di Jurgis Baltrusaitis». In Arte sumera, arte romanica, di
Jurgis Baltrusaitis, 111-217. Milano: Adelphi, 2006.

Choisy, Auguste. Histoire de [’architecture. 2 voll. Paris: Gauthier-Villars, 1899.

Cofano, Domenico. I/ crocevia occulto: Lucini, Nazariantz e la cultura del primo Novecento.
Fasano: Schena, 1990.

Colasanti, Arduino. L Arte Bisantina in Italia. Milano: Bestetti ¢ Tumminelli, 1912.

. «L’Esposizione internazionale di arte bizantina a Parigi». L illustrazione italiana,
28 giugno 1931, 971-973.

Colombi, Lisa. «Tra Occidente e Oriente: il motivo della losanga in alcune chiese pisane
dell’XI secolo». Commentari d’arte 13, n. 36-37 (2007): 17-22.

Comneno, Maria Adelaide Lala. «Storiografia italiana dell’architettura armena fino agli anni
50». In Ad limina Italiae: in viaggio per I’'ltalia con mercanti e monaci armeni, a cura
di Boghos Levon Zekiyan, 57—70. Padova: Programma, 1996.

Contadini, Anna. The Pisa Griffin and the Mari-Cha Lion. Metalwork, Art, and Technology in
the Medieval Islamicate Mediterranean. Ospedaletto: Pacini, 2018.

Contin, Benedetta. «La description archéologique et éthnographique de la Grande Arménie par
les Péres mékhitaristes de Venise entre hellénophile et arménophilie». A cura di Ivan
Foletti e Stefano Riccioni. Discovering the Art of Medieval Caucasus (1801-1945).
Venezia Arti 27 (2018): 53—66.

Contini, Gianfranco. «Sul metodo di Roberto Longhi». Belfagor 4 (1949): 205-210.

Cordero di San Quintino, Giulio. Dell’italiana architettura durante la dominazione
longobarda. Brescia: Nicolo Bettoni, 1829.

Couchaud, André. Choix d’églises bysantines en Grece. Paris: Lenoir, 1832.

Cowe, S. Peter, a c. di. Ani. World Architectural Heritage of a Medieval Armenian Capital.
Leuven: Peeters, 2001a.

. «Prefacer. In Ani. World Architectural Heritage of a Medieval Armenian Capital, a
cura di S. Peter Cowe, XI-XIII. Leuven: Peeters, 2001b.

Crang, Mike. Cultural Geography. London; New York: Routledge, 1998.

Crawford, Matthew R. «Ammonius of Alexandria, Eusebius of Caesarea and the Origins of
Gospels  Scholarship». New  Testament Studies 61, n. 1 (2015): 1-29.
https://doi.org/10.1017/S0028688514000216.

Crossley, Pamela Kyle. What is Global History? Cambridge: Polity Press, 2008.

C’ubinagvili, Giorgi. «Armeni Centri e tradizioni». In Enciclopedia Universale dell Arte, 1:
706-718, 1958a.

. «Georgiani. Centri». In Enciclopedia Universale dell’Arte, 5: 710-723, 1958b.

Cuneo, Paolo. Architettura armena: dal quarto al diciannovesimo secolo, 1988.

273


https://doi.org/10.1017/S0028688514000216

. «Armen Zarian come storiografo dell’urbanistica e dell’architettura armena». In Ad
limina Italiae. In viaggio per l’ltalia con mercanti e monaci armeni, a cura di Boghos
Levon Zekiyan, 33-39. Eurasiatica. Quaderni del Dipartimento di Studi Eurasiatici
Universita Ca’ Foscari di Venezia 37, 1996.

. L’architettura della scuola regionale di Ani nell’Armenia medievale. Problemi attuali
di scienza e di cultura. Roma: Accademia Nazionale dei Lincei, 1977a.

. «La citta di Kutais, capitale della Georgia nel Medioevo, e la sua cattedrale nell’anno
Millew. In Atti del primo simposio internazionale sull’arte georgiana (Bergamo 28-30
giugno 1974), 97-108. Milano, 1977b.

. «L’architecture monumentale du Chirak». Archeologia 126 (1979): 34-41.

. Le basiliche di T'ux, Xncorgin, Pasvack', Hogeac ‘vank'. Studi di architettura
medioevale armena 4. Roma: De Luca Editore, 1973.

. «Le scuole regionali nell’architettura armena». In Atti del primo simposio
internazionale di arte armena (Bergamo, 28-30 giugno 1975), a cura di Giulio leni e
Boghos Levon Zekiyan. Venezia: Tipo-Litografia Armena, 1978.

. «Les architectes des villes souterraines». Histoire et archéologie 63 (1982): 38-41.

. «Les modgeles en pierre de I’architecture arménienne». Revue des études armeniennes

6 (1969): 201-232.

. «Les ruines de la ville d’Ani, capitale Arménienne et métropole cosmopolite du
moyen age en Orient: un probleme urgent de sauvegarde et de mise en valeur».
Monumentum 5 (1970): 49-73.

D’ Achiardi, Piero. «KRoma e Oriente». Roma. Rivista di studi e di vita romana 4 (1926): 4—13.

Da Corta, Manuela. La Siria ritrovata negli studi di Adriano Alpago-Novello. Padova: 1l
Poligrafo, 2022.

DaCosta Kaufmann, Thomas. «Reflections on World Art History». In Circulations in the
Global History of Art, a cura di Thomas DaCosta Kaufmann, Catherine Dossin, e Béatrice
Joyeux-Prunel, 23—45. Farnham: Ashgate, 2015.

. Time and Place: The Geohistory of Art. Histories of Vision, 2005.

. Toward a Geography of Art. Chicago; London: University of Chicago Press, 2004.

DaCosta Kaufmann, Thomas, Catherine Dossin, e Béatrice Joyeux-Prunel, a c. di. Circulations
in the Global History of Art. Studies in Art Historiography. Farnham Surrey, England;
Burlington, VT: Ashgate, 2015.

Dadiani, Tamar, Tamar Khundadze, ¢ Ekaterine Kvacataje. Medieval Georgian Sculpture.
Tiblisi: Cezanne, 2017.

Dadoyan, Seta B. The Armenians in the medieval Islamic world: paradigms of interaction:
seventh to fourteenth centuries. Vol. 1. New Brunswick, N.J: Transaction Publishers,
2011.

274



Dalton, Ormonde Maddock. East Christian Art: A Survey of the Monuments. Oxford:
Clarendon Press, 1925.

Daneshvari, Abbas. «Borj. In Architecture». In Encyclopcedia Iranica, 4: 372-374. London,
1989.

. Of Serpents and Dragons in Islamic Art. An Iconographical Study. Costa Mesa (Ca):
Mazda Publishers, 2011.

Daneshvari, Abbas, ¢ David Pingree. «Borj. As a Sign of the Zodiac». In Encyclopcedia
Iranica, 4: 372-374. London, 1989.

Dangles, Philippe. «The northern wall of Ani. Birth and Evolution of the Capital Fortificationy.
In Ani as Political and Civilizational Centre of Medieval Armenia (Yerevan, November
15-17, 2011), 189-202. Yerevan, 2012.

Dangles, Philippe, e Nicolas Prouteau. «Observations sur quelques forteresses de la région
d’Ani». Revue des études arméniennes 30 (2005-2007): 273-299.

. «Sondages archéologiques sur 1’enceinte nord d’ Ani». Revue des études arméniennes
29 (2004): 503-533.

Dangles, Philippe, e Nicolas Faucherre. «Les murailles d’Anix». In Ani: capitale de I"Arménie
en [’an mil, a cura di Raymond H. Kévorkian, 196-203. Paris: Editions des Musées de la
Ville de Paris, 2001.

Dartein, Fernand de. «Architecture lombarde». In Encyclopédie de [’architecture et de la
construction, a cura di Philippe Planat, 5-43. Paris: Dujardin et C.ie, 1892.

. Etude sur D’architecture lombarde et sur les origines de [’architecture romano-
byzantine. Paris: Dunod, 1865.

De Bernardi Ferrero, Daria. «L’atrio di S. Evasio a Casale Monferrato e gli archi incrociati».
In Atti del primo simposio internazionale di arte armena (Bergamo, 28-30 giugno 1975),
a cura di Giulio Ieni e Boghos Levon Zekiyan, 129-135. Venezia: Tipo-Litografia
Armena, 1978.

De Bianchi, Alessandro. Viaggi in Armenia, Kurdistan e Lazistan. Milano: Boniotti, 1863.

De Francovich, Géza. «Armeni. Arte. Scultura e pittura». In Enciclopedia Italiana, 440—443.
Roma: Istituto della Enciclopedia Italiana, 1929.

. «L’arte siritaca e il suo influsso sulla pittura medioevale nell’Oriente e
nell’Occidente». Commentari 2 (1951): 3—16, 75-92, 143-52.

. «La Corrente Comasca Nella Scultura Romanica Europea (Parte Seconda)». Rivista
Del Reale Istituto d’Archeologia e Storia Dell’Arte, n. 6 (1937): 47-129.

. «Premessa». In La chiesa di S. Ejmiacin a Soradir, 9-10. Studi di architettura
medioevale armena 1. Roma: De Luca Editore, 1971.

. «Presentazione». In Architettura medievale armena, a cura di Tommaso Breccia
Fratadocchi, Enrico Costa, e Paolo Cuneo, 9-10. Roma: De Luca Editore, 1968.

275



De Maffei, Fernanda. «Armenien». In Byzanz und der christliche Osten, a cura di Wolfgang
Fritz Volbach, Jacqueline Lafontaine-Dosogne, ¢ Milko Bicev, 3: 334-40. Propylden-
Kunstgeschichte. Berlin: Propylden-Verlag, 1968b.

. «Il problema della cupola su vano quadrato e la Santa Sofia di Costantinopoli». In La
Persia e Bisanzio. Convegno Internazionale (Roma, 14-18 ottobre 2002), 679-735.
Roma: Accademia Nazionale dei Lincei, 2004.

. «La civilta figurativa armenay. In Architettura medievale armena, a cura di Tommaso
Breccia Fratadocchi, Enrico Costa, e Paolo Cuneo, 11-34. Roma: De Luca Editore,
1968a.

. «Rapporti tra I’architettura urartea e D’architettura armenax». In Corsi di cultura
sull’arte ravennate e bizantina (Ravenna 11-24 marzo 1973), 275-286. Ravenna: Longo,
1973.

. «Stato degli studi sull’arte bizantina in Italia». In Primo Congresso Nazionale di
Storia dell’Arte (CNR Roma, 11-14 settembre 1978), a cura di Corrado Maltese, 535—
555. Roma: Consiglio Nazionale delle Ricerche, 1980.

De Seta, Cesare. La cultura architettonica in Italia tra le due guerre. Napoli: Electa, 1998.
Dédéyan, Gérard, a c. di. Storia degli armeni. Milano: Guerini e Associati, 2002.

Del Punta, Ignazio, e Maria Ludovica Rosati. Lucca una citta di seta. Produzione, commercio
e diffusione dei tessuti lucchesi nel tardo medioevo. Lucca: Maria Pacini Fazzi Editore,
2017.

Der Nersessian, Sirarpie. Aght ‘amar church of the Holy Cross. Cambridge: Harvard University
Press, 1965.

. Armenia and the Byzantine Empire: A Brief Study of Armenian Art and Civilization.
Armenian General Benevolent Union Melkonian Publication. Cambridge: Harvard
University Press, 1947.

. Etudes byzantines et arméniennes. 2 voll. Bibliothéque arménienne de la Fondation
Calouste Gulbenkian. Louvain: Peeters, 1973.

«La peinture arménienne au VIle siecle et les miniatures de 1’Evangile
d’Etchmiadziny. In Actes du Xlle Congres international d’études byzantines (Ochride,
10-16 Septembre 1961), 49-58. Beograd, 1964.

. L’art arménien. Paris: Arts et Métiers Graphiques, 1977.

— Miniature armene. 2 voll. Venezia: Casa editrice armena di San Lazzaro, 1966.

. «The Direct Approach in the Study of Art History». College Art Journal 1, n. 3
(1942): 54-60.

Deschepper, Julie. «Entre trace et monument. Le patrimoine soviétique en Russie : acteurs,
discours et usages (1917-2017)». Tesi di dottorato, INALCO - Institut National des
Langues et Civilisations Orientales, 2019.

Devoti, Chiara, a c. di. Giulio leni (1943-2003): il senso dell architettura e la maestria della
parola. Alessandria: Edizioni dell’Orso, 2015.

276



Deyrolle, Théophile. Viaggio nell’Armenia e nel Lazistan. Milano: Treves, 1877.

Diehl, Charles. «Emile Bertaux». In Meélanges Bertaux, 1-9. Paris: Editions de Boccard, 1924.
——— Manuel d’art byzantin. Paris: Picard, 1910.

——— Manuel d’art byzantin. 2. éd. revue et augmentée. Paris: Picard, 1926.

. Ravenne. Paris: Laurens, 1903.

Djévahirdjan, S. «L’Eglise San Satiro de Milan». Pazmaveb, n. 3-5 (1959): 58—67.

. «Les réminescences de 1’architécture Armenienne en Occidenty. Pazmaveb 134, n. 1-
2;3-4 (1976): 157-97,; 268-89.

Djobadze, Wachtang Z. «Cuneo, P.: L’architettura della scuola regionale di Ani nell’ Armenia
medievale. - Rom, 1977». Byzantinische Zeitschrift 73 (1980): 98-99.

. Early medieval Georgian monasteries in historic Tao, Klarjet'i, and Savset'i.
Stuttgart: Franz Steiner, 1992.

. «Observations on the Architectural Sculpture of Tao-Klarjet‘i Churches Around One
Thousand A. D.» In Studien zur spdtantiken und byzantinischen Kunst, 2: §1-100. Bonn,
1986.

. «The Georgian Churches of Tao-Klardjeti: Construction Methods and Materials (IX
to XI century)». Oriens Christianus 62 (1978).

. «The Sculptures on the Eastern Fagade of the Holy Cross of Mtzkhet‘a». Oriens
Christianus 44 (1960): 112-135.

. «The Sculptures on the Eastern Facade of the Holy Cross in Mtzkheta». Oriens
Christianus 45 (1961): 70-77.

Dominioni, Lorenzo, e Antranik Balian. «The Medieval Armenian Symbol of Eternity in the
Art of the Twelfth-Century Italian Sculptor Nicholaus». Journal for the Society of
Armenian Studies 28 (2001): 265-285.

Donabédian, Patrick. «Ani Multicultural Milieu and New Trends in Armenian Architecture
during Queen Tamar’s Period». In Ani at the Crossroads. International Conference (17-
18 November, 2017), a cura di Zaza Skhirtladze, 121-152. Thilisi: Ivane Javakhishvili
Thilisi State University, 2019.

. «Armenia — Georgia — Islam. A Need to Break Taboos in the Study of Medieval
Architecture». In L’arte Armena. Storia Critica e Nuove Prospettive, a cura di Aldo
Ferrari, Stefano Riccioni, Marco Ruffilli, e Beatrice Spampinato, 63—122. Eurasiatica 16.
Venezia: Edizioni Ca’ Foscari, 2020. https://doi.org/10.30687/978-88-6969-469-1/005.

. «La renaissance de ’architecture (IXe-Xle siecle)». In Armenia sacra. Mémoire
chrétienne des Arméniens (IVe-XVlIlle siecle), a cura di Jannic Durand, loanna Rapti, e
Dorota Giovannoni, 124—136. Paris: Musée du Louvre Editions, 2007a.

. L’dge d’or de I’architecture arménienne. Marseille: Edition Parenthéses, 2008.

277


https://doi.org/10.30687/978-88-6969-469-1/005

. «Le khatchkar». In Armenia sacra. Mémoire chrétienne des Arméniens (IVe-XVlIlle
siecle), a cura di Jannic Durand, loanna Rapti, e Dorota Giovannoni, 153—175. Paris:
Musée du Louvre Editions, 2007b.

. «Le point sur I’architecte arménien Trdat-Tiridatemore a I’occasion du millénaire de
son oeuvre». Cahiers Archéologiques 39 (1991): 95-110.

. «L’éclatante couronne de Saint-Serge : Le monastére de Xckonk‘ [Khotzkonq] et le
dome en ombrelle dans 1’architecture médiévale». Revue des études arméniennes 38
(2018): 195-355. https://doi.org/10.2143/REA.38.0.3285783.

. «L’école d’architecture d’Ani». In Ani capitale de I’Arménie en [’an mil, a cura di
Raymond H. Kévorkian, 182—195. Paris: Editions des Musées de la Ville de Paris, 2001.

. «Parallélisme, convergences et divergences entre Arménie et Géorgie en architecture
et sculpture architecturale - 1». In L’Europe et le Caucase: les relations interrégionales
et la question de l’identité : actes du colloque, a cura di Isabelle Augé, Gérard Dédéyan,
e Mzagve Dokhtourichvili, 215-269. Tbilissi: Edition Université d’Etat Ilia, 2012.

. «Parallélisme, convergences et divergences entre Arménie et Géorgie en architecture
et sculpture architecturale - 2». In L ’Arménie et la Géorgie en dialogue avec I’Europe:
du Moyen Age a nos jours, a cura di Isabelle Augé, Vladimir Barkhoudaryan, Gérard
Dédéyan, M. Doxturi$vili, e Irma Karaulashvili, 19-30. Paris: Geuthner, 2016.

. «Une page importante de 1’héritage diasporique : le patrimoine architectural
arméno-italien a la période médiévale». In L ’Arménie et les Arméniens, entre Byzance et
le Levant. Mélanges offerts a Gérard Dédéyan, a cura di Isabelle Augé, Marie-Anna
Chevalier, Claude Mutafian, e Isabelle Ortega, 1:227-267. Montpellier, 2022.

Donabédian, Patrick, e Claude Mutafian, a c. di. Les douze capitales d’Arménie. Paris;
Marseille: Somogy éditions d’art; Maison arménienne de la Jeunesse et de la Culture,
2010.

Donato, Maria Monica. «“Constructa civicus suis”. Un itinerario dentro ed intorno alla
Cattedrale di Pisa». In Alla scoperta di Piazza del Duomo in Firenze. Santa Maria del
Fiore nell’Europa delle cattedrali, a cura di Timothy Verdon, 67-95. Firenze: Centro Di,
1998.

D’Onofrio, Mario. Le chiese di Dvin. Studi di architettura medioevale armena. Roma: De Luca
Editore, 1973.

Dorigo, Wladimiro. «Bettini e il Tardoantico». In Tempus per se non est. Giornata di studio
per il decennale della scomparsa di Sergio Bettini (1905-1986), a cura di Franco Bernabei
e Giovanni Lorenzoni, 27-38. Padova: CEDAM, 1999.

Dubois de Montpéreux, Frédéric. Voyage autour du Caucase. Vol. 1. Paris: Libraire de Gide,
éditeur des annales des voyages, 1839.

Dunlop, John B. The Faces of Contemporary Russian Nationalism. Princeton: Princeton
University Press, 1983.

Durst, Margarete. «Pietro Toesca direttore della sezione Arte». In Pietro Toesca e la
fotografia. Saper vedere, a cura di Paola Callegari e Edith Gabrielli, 127-129. Milano:
Skira, 2009.

278



Duthuit, Georges. Byzance et [’art du Xlle siecle. La Culture Moderne. Paris: Stock, 1926.

Dutsch, Dorota, Dana La Course Mounteanu, e Zara Martirosova Torlone, a c. di. A Handbook
to Classical Reception in Eastern and Central Europe. Hoboken: John Wiley & Sons,
2017.

Eastmond, Antony. «Art and Periphery». In The Oxford Handbook of Byzantine Studies, a cura
di Elizabeth Jeffreys, 770-776. Oxford: Oxford University Press, 2008.

. «Inscriptions and Authority in Ani». In Der Doppeladler. Byznanz Und Die
Seldschuken in Anatolien Vom Spditen 11. Bis Zum 13. Jahrhundert, a cura di Nalishan
Asutay-Effenberger e Falko Daim, 71-84. Byzanz Zwischen Orient Und Okzident 1.
Mainz: Verl. d. ROmisch-Germanischen Zentralmuseums, 2014.

. «Introduction: Viewing Inscriptions». In Viewing Inscriptions in the Late Antique and
Medieval World, a cura di Antony Eastmond, 1-9. Cambridge: University Press, 2015b.

. «Jerusalem in the Caucasus?» In Tomb and Tample, 211-232. Woodbridge: The
Boydell Press, 2018.

. «Other Encounters: Popular Belief and Cultural Convergence in Anatolia and the
Caucasus». In Islam and Christianity in Medieval Anatolia, a cura di Bruno De Nicola e
Sara Nur Yildiz, 183-213. Farnham; Burlington: Ashgate, 2015a.

. «Textual Icons: Viewing Inscriptions in Medieval Georgiay. In Viewing Inscriptions
in the Late Antique and Medieval World, a cura di Antony Eastmond, 76-98. Cambridge:
University Press, 2015c.

Eastmond, Antony, ¢ Lynn Jones. «Robing, power, and legitimacy in Armenia and Georgia».
In Robes and Honor. The medieval world of investiture, 147-191. New York: Palgrave,
2001.

Edwards, Robert W. The Fortification of Armenian Cilicia. Dumbarton Oaks Studies 23.
Washington, D.C.: Dumbarton Oaks, 1987.

Elkins, James. «Art History as a Global Discipline». In Is Art History Global?, a cura di James
Elkins, 3-24. New York; London: Routledge, 2007a.

, ac. di. Is Art History Global? New Y ork; London: Routledge, 2007.

. «On David Summer’s “Real Spaces”». In Is Art History Global?, a cura di James
Elkins, 41-72. New York; London: Routledge, 2007b.

Elsner, Ja$. «Beyond Eusebius: Prefatory Images and the Early Book». In Canones: The Art
of Harmony: The Canon Tables of the Four Gospels, a cura di Bruno Reudenbach Bausi
e Hanna Wimmer, 99—-132. Berlin; Boston: De Gruyter, 2020.

, a c. di. Comparativism in Art History. Studies in art historiography. London ; New
York: Routledge, Taylor & Francis Group, 2017.

. «Introduction: Some Stakes of Comparison». In Comparativism in Art History, 1-15.
London ; New York: Routledge, Taylor & Francis Group, 2017.

. «The Birth of Late Antiquity: Riegl and Strzygowski in 1901». Art History 25, n. 3
(2002): 358-79. https://doi.org/10.1111/1467-8365.00326.

279


https://doi.org/10.1111/1467-8365.00326

. «The Viennese invention of late antiquity: between politics and religion in the forms
of late Roman art». In Empires of faith in late antiquity, a cura di Ja$ Elsner, 110-127.
Cambridge: Cambridge University Press, 2020.

Eltin, Richard A. «Auguste Choisy’s Anatomy of Architecture». In Auguste Choisy (1841-
1909). L architecture et ’art de batir (Madrid, 19, 20 y 21 noviembre 2009), a cura di F.
Javier Giron e Santiago Huerta, 151-181. Madrid: Instituto Juan de Herrera, 2009.

Esch, Arnold. «L’esordio degli istituti di ricerca tedeschi in Italia: i primi passi verso
I’istituzionalizzazione della ricerca nel campo delle scienze umanistiche all’estero, 1870-
1914». In Storia dell’arte e politica culturale intorno al 1900, di Max Seidel, 223-248.
Collana del Kunsthistorisches Institut in Florenz 2. Venezia: Marsilio, 1999.

Exposition internationale d’art byzantin. 28 Mai - 9 Juillet 1931, Palais du Louvre. Paris:
Musée des Arts Décoratifs, 1931. https://doi.org/10.11588/diglit.19211.

Ettinghausen, Richard, e Oleg Grabar. The Art and Architecture of Islam 650-1250. New Y ork:
Penguin Books, 1987.

Fabiani, Paolo, Antonello Mennucci, ¢ Cinzia Nenci. «Indagini sui paramenti murari esterni
del Duomo di Pisa: indagine preliminare». In I Congresso Nazionale di Archeologia
Medievale (1997), a cura di Sauro Gelichi, 449-455. Firenze: Edizioni all’Insegna del
Giglio, 2001.

Fagiolo, Marcello. Architettura e massoneria: [’esoterismo della costruzione. Leggere
I’architettura. Gangemi, 2006.

—— «La cattedrale di cristallo: 1’architettura dell’espressionismo e la “tradizione”
esotericay». In I/ revival, a cura di Giulio Carlo Argan, 225-288. Milano: Gabriele
Mazzotta, 1974.

Fahrettin Kirzioglu, Mehmet. Kars tarihi. Istanbul: Is1l Matbaasi, 1953.

Fasoli, Gina. «La realta cittadina nei territori canossiani». In Studi matildici. Atti e memorie
del Ill convegno di studi matildici (Reggio Emilia, 7-8-9 ottobre 1977), 55-78. Modena:
Aedes Muratoriana, 1978.

Ferragu, Gilles. «L’Ecole frangaise de Rome, une annexe de I’ambassade?» Mélanges de
[’école frangaise de Rome 114, n. 1 (2002): 75-87.
https://doi.org/10.3406/mefr.2002.9843.

Ferraris, Maurizio. Documentalita. Perché e necessario lasciare tracce. Roma: Laterza, 2009.

Fetvadjian, Arshak Abrahami. L’art monumental en Arménie: aquarelles et relevés
(ornements), d’apres les édifices du VIeme au Xllleme siecle : types ethnographiques.
Paris: Imprimerie Veradzenount, 1920.

Filipova, AlZbéta. «For Beauty, Nation and God: The Creation of the Georgian National
Treasure». A cura di Ivan Foletti e Stefano Riccioni. Discovering the Art of Medieval
Caucasus (1801-1945). Venezia Arti 27 (2018): 35-52. https://doi.org/10.30687/va/2385-
2720/2018/27/002.

Filippozzi, Mara. Hrand Nazariantz: poeta armeno esule in Puglia. Galatina: Congedo, 1978.

280


https://doi.org/10.11588/diglit.19211
https://doi.org/10.3406/mefr.2002.9843

Fiocca, Lorenzo. «L’architettura romano-ravennate e bizantino-ravennate (Ricerche di L.
Archinti e T. Rivoira)». Rivista abruzzese di scienze lettere ed arti 26, n. 8-9 (1911): 464—
472.

Fletcher, Banister. A History of Architecture on the Comparative Method: For Students,
Craftsmen & Amateurs. London; Batsford, 1938.

Fletcher, Benister. Storia dell architettura secondo il metodo comparativo. A cura di Adriano
Alpago Novello. Milano: A. Martello, 1967.

Flood, Barry, et. al. «<Roundtable: The Global Before Globalization». October 133 (2010): 3—
19.

Flood, Finbarr B., e Giilru Necipoglu, a c. di. 4 companion to Islamic art and architecture.
Vol. 1. Hoboken, NJ: Wiley Blackwell, 2017.

Flood, Finbarr B. Objects of Translation. Material Culture and Medieval «Hindu-Muslimy
Encounter. Princeton; Oxford: Princeton University Press, 2009.

Focillon, Henri. Art d’occident : le moyen dge roman et gothique. 2 voll. Paris: Colin, 1938.

. L’An Mil. Paris: Armand Colin, 1952.

. Vita delle forme. A cura di Sergio Bettini. Treviso: Le Tre Venezie, 1945.

. Vita delle forme, seguito da Elogio della mano. Torino: Einaudi, (1934) 2002.

Foletti, Ivan. «The Russian View of a “Peripheral” Region : Nikodim P. Kondakov and the
Southern Caucasus». In The Medieval South Caucasus: Artistic Cultures of Albania,
Armenia and Georgia, a cura di Ivan Foletti e Erik Thuneg, 20-35. Convivium.
Supplementum. Brno: Masarykova Univerzita, 2016.

Foletti, Ivan, e Francesco Lovino, a c. di. Orient oder Rom? History and Reception of a
Historiographical Myth (1901-1970). Roma; Brno: Viella; Masaryk University, 2018.

Foletti, Ivan, e Pavel Rakitin. «Armenian Medieval Art and Architecture in Soviet Perception:
A longue durée Sketch». In L ’Arte armena. Storia critica e nuove prospettive, a cura di
Aldo Ferrari, Stefano Riccioni, Marco Ruffilli, e Beatrice Spampinato, 113-149.
Eurasiatica. Studies in Armenian and Eastern Christian Art 16. Venezia: Edizioni Ca’
Foscari, 2020.

. «From Russia with Love: The First Russian Studies on the Art of Southern
Caucasus». A cura di Ivan Foletti e Stefano Riccioni. Discovering the Art of Medieval
Caucasus (1801-1945). Venezia Arti 27 (2018): 15-33.
https://doi.org/http://doi.org/10.30687/VA/2385-2720/2018/27/001.

Foletti, Ivan, e Stefano Riccioni, a c. di Discovering the Art of Medieval Caucasus (1801-
1945). Vol. 27. Venezia Arti. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari, 2018.

Foletti, Ivan, e Erik Thune. The Medieval South Caucasus: Artistic Cultures of Albania,
Armenia and Georgia. Convivium. Supplementum. Brno: Masarykova Univerzita, 2016.

Fowden, Garth. Before and after Muhammad: the first millennium refocused. Princeton:
Princeton University Press, 2014.

281



Frankl, Paul. The Gothic. Literary Sources and Interpretations Through Eight Centuries.
Princeton: Princeton University Press, 1960.

Franz, Heinrich Gherard. «Das Schmuckmedaillon in der Baukunst des Mittelalters in Italien,
Byzanz und dem islamischen Orienty. Zeitschrift fiir Kunstwissenschaft 13 (1959): 111-
138.

Frasson, Giuseppe. L ‘architettura armena e quella di Bisanzio. Roma: HIM, 1939b.

. «L’architettura armena e quella di Bisanzio». Pazmaveb 8-10 (1939a): 234-244.

Frend, William H. C. The Archaeology of Early Christianity: A History. London: Chapman,
1996.

Frugoni, Chiara. Donna medievali. Sole, indomite, avventurose. Bologna: Mulino, 2021.

. «L’autocoscienza dell’artista nelle epigrafi del Duomo di Pisa». In L ’Europa dei
secoli X1 e XII fra novita e tradizione: sviluppi di una cultura (Atti della decima Settimana
Internazionale di studio. Mendola, 25-29 agosto 1986), 277-304. Milano: Vita e
Pensiero, 1989.

Gabrieli, Giuseppe. La Fondazione Caetani per gli studi musulmani: notizia della sua
istituzione e catalogo dei suoi mss. orientali. Roma: Reale Accademia dei Lincei.
Fondazione Caetani, 1926.

Gabrielli, Edith. «Pietro Toesca: il riscatto del Medioevo italiano». In L’ occhio del critico.
Storia dell arte in Italia tra Otto e Novecento, a cura di Alessandro Masi, 41-56. Firenze:
Vallecchi, 2009.

Gaeta, Franco. La crisi di fine secolo e l’eta giolittiana. A cura di Giuseppe Galasso. Vol. 2.
Storia d’Italia. Torino: UTET, 1982.

Gagarin, Grigorij Grigorjevic. Le Caucase pittoresque. Dessiné d’apres nature par le Prince
Gregoire Gagarine. Avec une introduction et texte explicatif Ernest Stackelberg. 2 voll.
Paris, 1847.

Gagoshidze, George. «Mtskheta - Georgian Jerusalem, Svetitskhoveli». In Jerusalem as
narrative space, a cura di Annette Hoffmann e Gerhard Wolf, 47-61. Leiden; Boston:
Brill, 2012.

Galassi, Giuseppe. Roma o Bisanzio. I musaici di Ravenna e le origini dell’arte italiana.
Roma: La libreria dello stato, 1929.

. Roma o Bisanzio, Il congedo classico e l’arte nell’alto medio evo. Roma: Libreria
dello stato, 1953.

Galassi Paluzzi, Carlo. Atti del IV Congresso nazionale di studi romani (Roma, 19-25 ottobre
1935). Roma: Istituto di Studi Romani, 1938a.

. «Per ’organizzazione metodica e per I’incremento degli studi riguardanti i rapporti
intercorsi nei secoli tra Roma e 1’Orienten. In Atti del IV Congresso nazionale di Studi
Romani (Roma, 1935), 1: 54-59. Roma: Istituto di Studi Romani, 1938b.

. «(Roma e antiroma». Roma. Rivista di studi e di vita romana V (1927): 437-444.

282



Gandolfo, Francesco. Chiese e cappelle armene a navata semplice dal IV al VII secolo. Studi
di architettura medioevale armena 2. Roma: De Luca Editore, 1973.

. «Le arcatelle cieche nelle architetture di Ani». Rivista dell’Istituto Nazionale
d’Archeologia e Storia dell ’Arte 3, n. 14-15 (1992): 269-304.

. Le Basiliche armene IV-VII secolo. De Luca Editore. Studi di architettura medioevale
armena 5. Roma, 1982.

. «Tipologie architettoniche nell’area caucasica: dalle origini paleocristiane alle
cattedrali». In I/ Caucaso: cerniera fra culture dal Mediterraneo alla Persia (secoli IV-
1X), 2: 867-905. Spoleto: Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, 1996.

Garibian de Vartavan, Nazenie. La Jerusalem nouvelle et les premiers sanctuaires chretiens
de ’armenie : methode pour [’etude de [’eglise comme temple de dieu. Isis Pharia, 2009.

. «Le terme sacré xoran et ses rapports avec 1’évolution décorative des Tables des
canonsy. In Ani capitale de I’Arménie en ’an mil, a cura di Raymond H. Kévorkian,
220-231. Paris: Editions des Musées de la Ville de Paris, 2001.

Garsoian, Nina G. «L’indipendenza ritrovata: regno del nord e regno del sud (secoli IX-XI)».
In Storia degli armeni, a cura di Gérard Dédéyan, 173-213. Milano: Guerini e
Associati, 2002.

. Studies on the Formation of Christian Armenia. Farnham: Ashgate, 2010.

. «The Arsakuni Dynasty (A.D. 12-[1807]-428)». In The Armenian Paople from
Ancient to Modern Time. The Dynastic Periods: From Antiquity to the Fourteenth
Century, a cura di Richard G. Hovannisian, 1: 63-94. New York: St. Martin’s Press,
1997a.

. «The Early-Medieval Armenian City: An Alien Element?» Journal of The Ancient
Near-Eastern Society 16-17 (1985): 67-83.

. «The Independent Kingdoms of Medieval Armeniax». In The Armenian Paople from
Ancient to Modern Time. The Dynastic Periods: From Antiquity to the Fourteenth
Century, a cura di Richard G. Hovannisian, 1:143—-86. New York: St. Martin’s Press,
1997b.

Garzella, Gabriella. «Urban history, topography, and social organizationy». In 4 companion to
medieval Pisa, a cura di Karen Rose Mathews, Silvia Orvietani Busch, ¢ Stefano Bruni,
187-215. Leiden; Boston: Brill, 2022.

Garzella, Gabriella, Antonio Caleca, ¢ Marco Collareta, a c. di. La cattedrale di Pisa.
Ospedaletto: Pacini, 2014.

Gasbarri, Giovanni. Riscoprire Bisanzio: lo studio dell’arte bizantina a Roma e in Italia tra
Ottocento e Novecento. Roma: Viella, 2015.

. «Un tenace ardire costruttivo. Gustavo Giovannoni e la questione delle origini
dell’architettura medievale in Italia». In Gustavo Giovannoni e l’architetto integrale. Atti
del convegno internazionale, a cura di Giuseppe Bonaccorso e Francesco Moschini, 119—
124. Roma: Accademia Nazionale di San Luca, 2019.

283



Gavinelli, Corrado. «La produzione didattica: Milano 1967-1971». Controspazio 5, n. 1
(1973): 37-39.

Gazzola, Piero. «Giorgio Rosi». Palladio 25 (1976): 226.

Ghilardi, Massimiliano. «Alle origini del dibattito sulla nascita dell’arte tardoantica. Riflessi

nella critica italiana». Mediterraneo antico. Economie societa culture V, n. 1 (2002):
117-146.

Ghione, Paola, e Valentina Sagaria Rossi. L ‘archivio Leone Caetani all’Accademia Nazionale
dei Lincei. Roma: L’Erma di Bretschneider, 2004.

Ghisalberti, Alberto M. «Riccati Giordano». In Dizionario biografico degli italiani, 87: 212—
213. Roma: Istituto della Enciclopedia Italiana, 2016.

Giardina, Andrea. «Esplosione di tardoantico». Studi Storici 40, n. 1 (1999): 157-180.

Gilibert, Alessandra. «I viSap armeni. Appunti per una storia della ricezione». In L’Arte
armena. Storia critica e nuove prospettive, a cura di Aldo Ferrari, Stefano Riccioni,
Marco Ruffilli, e Beatrice Spampinato, 151-165. Eurasiatica. Studies in Armenian and
Eastern Christian Art 16. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari, 2020.

Ginzburg, Carlo. «Microstoria: due o tre cose che so di lei». In 7/ filo e le tracce, 241-269.
Milano: Feltrinelli, 2006.

Giovannoni, Gustavo. «Mete ¢ metodi della storia dell’architettura italiana». In Atti del 1
congresso nazionale di storia dell’architettura, Firenze, Roma 29-31 ottobre 1936, 273—
283. Firenze: Sansoni, 1938b.

. «Resoconti delle sedute del convegno». In Atti del I congresso nazionale di storia
dell’architettura, Firenze, Roma 29-31 ottobre 1936, V-XI. Firenze: Sansoni, 1938a.

Giron, F. Javier, e Santiago Huerta. Auguste Choisy (1841 - 1909). L architecture et l’art de
batir. Madrid: Instituto Juan de Herrera, 2009.

Giviashvili, Irene. «Markers of the Sacred City in Ani: Textual and Architectural Evidences.
In Ani at the crossroads, a cura di Zaza Skhirtladze, 49-80. Tbilisi: Ivane Javakhishvili
Thilisi State University, 2019.

Giviashvili, Irene, e Natia Khizanishvili. «Medieval Georgian Monuments of Tao-Klarjeti».
In The Georgian Kingdom and Georgian Art. Cultural Encounters in Anatolia in
Medieval Period (15 May 2014, Ankara), a cura di Feyza Akder e Irene Giviashvili, 160—
318. Istanbul: KOC University press, 2021.

Gli Armeni lungo le strade d’ltalia. Atti del Convegno internazionale (Torino, Genova,
Livorno, 8-11 marzo 1997). Giornata di studi a Livorno. Pisa; Roma: Istituti Editoriali e
Poligrafici Internazionali, 1998.

Gli Armeni lungo le strade d’ltalia. Atti del Convegno internazionale (Torino, Genova,
Livorno, 8-11 marzo 1997). Giornata di studi a Torino e Genova. Associazione Culturale
Antonella Salvatico. La Morra, 2013.

Gnoli, Umberto. «Le origini dell’ Architettura Lombarda». Rivista d’Italia, n. 2 (1908): 671—
684.

284



Golzio, Vincenzo. Architettura bizantina e romanica. Milano: Societa editrice libraria, 1939.

Gombrich, Ernst H. «Aby Warburg e 1’evoluzionismo ottocentesco». Belfagor 49, n. 6 (1994):
635-649.

. «From Archaeology to Art History. Some Stages in the Rediscovery of the
Romanesque». In Icon to Cartoon. A Tribute to Sixten Ringbom, 91-108. Helsinki:
Taidehistorian Seura, 1995.

. «Hans Tietze». The Burlington Magazine 96, n. 618 (1954): 289-290.

. Ideali e idoli. I valori nella storia dell arte. Torino: Einaudi, 1986.

Gorrini, Giacomo. «La tragica situazione interna della Turchia, orrendi episodi di ferocia
musulmana contro gli armeniy». Il Messaggero, 25 agosto 1915.

Grabar, André. «Cuneo, Paolo: L’architettura della scuola regionale di Ani nell’Armenia
medievale. - Rom, 1977». Cahiers archéologiques 29 (1981): 188.

Grabar, Oleg. «Classical forms in Islamic art and some implications». In Kiinstlerischer
Austausch (Akten des XXVIII. Internationalen Kongresses fiir Kunstgeschichte, Berlin,
15. - 20. Juli 1992), a cura di Thomas W. Gaehtgens, 35-42. Berlin: Akademie-Verlag,
1993.

. The Mediation of Ornament. Princeton: Princeton University Press, 1992.

Gras, Michel. «L’"Ecole francaise de Rome" e Palazzo Farnese». In Palazzo Farnese. Dalle
collezioni rinascimentali ad Ambasciata di Francia, a cura di Francesco Buranelli, 291—

299. Firenze: Giunti, 2010.

Grassi, Giulia. «L’arte bizantina alla Sapienza: Fernanda de’ Maffei (1973-1992)». In Storie
dell’arte alla sapienza, a cura di Manuel Barrese, Riccardo Gandolfi, Maria Onori, e
Tomaso Carletti, 37-48. Roma: Edizioni Nuova Cultura, 2017.

Greenhalgh, Michael. Constantinople to Cordoba. Dismantling ancient architecture in the
East, North Africa and Islamic Spain. Leiden: Brill, 2012.

Greenwood, Tim. «The Emergence of the Bagratuni Kingdoms of Kars and Ani». In Armenian
Kars and Ani, a cura di Richard G. Hovannisian, 43—-64. Costa Mesa (Ca): Mazda
Publishers, 2011.

. The «Universal History» of Step’anos Taronec’i. Oxford: Oxford University Press,
2017.

Grigorian, Ashot. «Some questions on the relationships of the architectural heritage of
Vitruvius, Bramante, Leonardo da Vinci, and Palladio and Armenian architecturey.
Bazmavep 173, n. 3-4 (2015): 54-82.

Grigoryan Savary, Gohar. «“The Heritage of Ancestors”: Early Studies on Armenian
Manuscripts and Miniature Painting». A cura di Ivan Foletti e Stefano Riccioni.
Discovering the Art of Medieval Caucasus (1801-1945). Venezia Arti 27 (2018): 81-102.
https://doi.org/http://doi.org/10.30687/VA/2385-2720/2018/27/005.

Grimm, David Ivanovich. Monuments d’architecture en Géorgie et en Arménie. Saint
Pétersbourg: A. Beggrow, 1864.

285



Guidetti, Matteo. «Churches and Mosques. Aesthetics and Transfer of Marble in Early Islamy.
In The Aesthetics of Marble from Late Antiquity to the Present, a cura di Dario Gamboni,
Gerhard Wolf, e Jessica N. Richardson, 62-75. Miinchen; Florenz: Hirmer;
Kunsthistorisches Institut in Florenz, 2021.

. «The “Islamicness” of Some Decorative Patterns in the Church of Tigran Honents in
Aniy. In Architecture and Landscape in Medieval Anatolia, 1100-1500, a cura di Patricia
Blessing e Rachel Goshgarian, 155-181. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2017.

Hagopian, Vahan. «The Relation of Armenian Architecture to Gothic Architecture». In
Armenia the cradle of Gothic architecture. New York, 1953.

Hamilton, William John. Account of the ruins of the City of Ani in Armenia. London, 1839.

Haroutyunian, Sona. «Armenian Press in Turin: 1915-1918». In Armenia, Caucaso e Asia
Centrale. Ricerche 2020, a cura di Carlo Frappi e Paolo Sorbello, 15: 107-120.
Eurasiatica. Venezia: Fondazione Universita Ca’ Foscari, 2020.
https://doi.org/10.30687/978-88-6969-453-0/005.

—— Hayoc"' c'elaspanut ‘van arjagank ‘nern Italiayum: 1915 (L’Eco del Genocidio
armeno in Italia: 1915), 2018. https://iris.unive.it/handle/10278/3713170.

Hartel, Wilhelm Ritter von, e Franz Wickhoff. Die Wiener Genesis. Wien: Tempsky, 1895.

Hartner, Willy. «The Pseudoplanetary Nodes of the Moon’s Orbit in Hindu and Islamic
Iconographies». Ars Islamica 5 (1938): 113—154.

. «The Vaso Vescovali in the British Museum: A Study on Islamic Astrological
Iconography». Kunst des Orients 9 (1974): 99—130.

Harut‘junjan, Varazdat. «Lo studioso, I’amico e I’appassionato dell’architettura armenay. In
«Alpaghian». Raccolta di scritti in onore di Adriano Alpago Novello in occasione del suo
70mo compleanno. Napoli: Scriptaweb, 2005.

Harut‘junjan, Varazdat, e Samvel Safarjan. Pamjatniki armjanskogo zodcestva (Monuments of
Armenian heritage). Pamjatniki Zodcestva Narodov SSSR (Monuments of the heritage
of the peoples of the USSR). Moskva: Gosudarstvennoe izdatel’stvo architektury i
gradostroitel'stva, 1951.

Hasrat‘yan, Murad. «Gli architetti armeni». In Architettura armena, a cura di Paolo Cuneo, 1:
59-71. Roma: De Luca Editore, 1988.

. «Il grande amico della cultura armenax. In «Alpaghian». Raccolta di scritti in onore
di Adriano Alpago Novello in occasione del suo 70mo compleanno. Napoli: Scriptaweb,
2005.

Hatzuni, Vardan. «Le relazioni romano-armene nel campo culturale e politico nel Medio Evoy.
In Atti del IV Congresso nazionale di Studi Romani (Roma, 1935), 1: 483-488. Roma:
Istituto di Studi Romani, 1938.

Henry Finiss Bloss Lynch. Fragments d’un discours d’Armenie. Marseille: Imprimerie du
College Jacques Arakel, 1990.

286


https://doi.org/10.30687/978-88-6969-453-0/005
https://iris.unive.it/handle/10278/3713170

Hewsen, Robert H. «Armenian Society in the Bagratid Period». In Treasures in Heaven.
Armenian Art, Religion, and Society, a cura di Thomas F. Mathews e Roger S. Wieck,
39-48. New York: The Pierpont Morgan Library, 1998.

Hobart, Michelle. «Sardinian medieval churches and their bacini: architecture embedded with
archeology». Tesi di dottorato, New York University, 2006.

Hoag, John Douglas. Architettura islamica. Milano: Electa, 1975.

Hovannisian, Richard G. Armenian Baghesh/Bitlis and Taron/Mush. Costa Mesa: Mazda,
2001.

Howard, Deborah. Venice & The East. The Impact of the Islamic World on Venetian
Architecture 1100-1500. New Haven; London: Yale University Press, 2000.

Iacobini, Antonio. «Fernanda de’Maffei (22.5.1917-28.4.2011)». Byzantinische Zeitschrift
105, n. 1 (2012a): 586-594.

. «La Sapienza Bizantina. Il contributo della Storia dell’Arte (1896-1970)». In La
Sapienza bizantina. Un secolo di ricerche sulla civilta di Bisanzion all’Universita di
Roma, a cura di Augusta Longo, Guglielmo Cavallo, Alessandra Guiglia, e Antonio
Iacobini, 9-20. Roma: Campisano Editore, 2012b.

Ieni, Giulio, a c. di. At del primo simposio internazionale sull arte georgiana (Bergamo, 2§-
30 giugno 1974). Milano: Solari, 1977a.

. «Il problema delle arcate cieche nell’architettura monumentale del X-XI secolo:
rapporti fra Oriente e Occidente». In Atti del terzo simposio internazionale sull’arte
georgiana (Bari - Lecce, 14-18 ottobre 1980), a cura di Maria Stella Cald Mariani, 1: 51—
65. Galatina: Congedo Editore, 1986a.

. Khatchkar. Croci di pietra armene. Venezia, San Lazzaro: Tipo-Litografia Armena,
1981.

. «La reppresentazione dell’oggetto architettonico nell’arte medievale, con riferimento
particolare ai modelli di architettura caucasici». In Atti del Primo Simposio Internazionale
di Arte Armena, a cura di Giulio leni e Boghos Levon Zekiyan, 247-264. Venezia, San
Lazzaro: Tipo-Litografia Armena, 1978.

. «Le arti figurative e 1 khatchk‘ar». In Gli Armeni, a cura di Adriano Alpago Novello,
227-264. Milano: Jaka Book, 1986b.

. «Memorie georgiane nel Monastero di Backovox». In At#ti del primo simposio

internazionale sull’arte georgiana (Bergamo, 28-30 giugno 1974). Milano: Solari,
1977b.

Ieni, Giulio, e Gajane Vladimirovna AlibegaSvili, a c. di. [ tesori della Georgia. Ed. italiana.
Milano: A. Mondadori, 1984.

Ieni, Giulio, e Gabriella Uluhogian, a c. di. At del terzo simposio internazionale sull’arte
armena (Milano, Vicenza, Castelfranco V., Piazzola sul Brenta, Venezia, 25 settembre -
1 ottobre 1981). Venezia, San Lazzaro: Tipo-Litografia Armena, 1984.

287



Ieni, Giulio, e Boghos Levon Zekiyan, a c. di. Atti del primo simposio internazionale di arte
armena (Bergamo, 28-30 Giugno 1975). Venezia, San Lazzaro: Tipo-Litografia Armena,
1978.

Indagine conoscitiva sulla situazione della facolta di Architettura del Politecnico di Milano.
(Svolta dalla 'V Commissione consiliare  Istruzione-Cultura e  problemi
dell’informazione). Milano, 25 gennaio-2 marzo 1972. Milano: Giuffre, 1973.

Invernizzi, Antonio. I/ genio vagante. Babilonia, Ctesifonte, Persepoli in racconti di viaggio
e testimonianze dei secoli XII - XVIII. Alessandria: Edizioni dell’Orso, 2005.

Jaggi, Carola. «Ex oriente lux: Josef Strzygowski und die “Orient oder Rom”. Debatte um
1900». In Okzident und Orient, a cura di Semra Ogel e Gregor Wedekind, 91-111.
Istanbul: Ege Yayinlari, 2002.

Jakobson, Anatolij Leopol’dovi¢. Ocerk istorii zodcestva Armenii 5-17 vekov (Studies on the
history of the Armenian architecture, 5th-17th century). Moskva: Gosudarstvennoe
izdatel'stvo architektury i gradostroitel’stva, 1950.

Janberidze, Nodar, e Irakly Tsitsishvili. Architectural Monuments of Georgia. Moscow:
Stroyizdat, 1996.

Jones, Lynn. «The Visual Expression of Bagratuni Rulership: Ceremonial and Portraiture».
Revue des études arméniennes 28 (2002): 341-398.

Jonescu, Gregore. «Alcune considerazioni intorno all’origine delle chiese pugliesi a cupolay.
Ephemeris Dacoromana: annuario della Scuola Romena di Roma, 1955, 124—128.

Josi, Enrico. «Armenia. L archeologiax». In Enciclopedia Cattolica, 1: 1990, 1948.

Kadoi, Yuka. «Strzygowski and Pope: The Reformulation of Persian Art History across the
Trans-Atlantic World». In Orient Oder Rom? History and Reception of a
Historiographical Myth (1901-1970), a cura di Ivan Foletti e Francesco Lovino, 37-49.
Roma; Brno: Viella; Masaryk University, 2018.

Kafadarian, K. «Les fouilles de la ville de Dvin (Du’in)». Revue des études arméniennes 2
(1965): 208-303.

Kamsarakan, Adéle. «Les principaux sites d’Ani et de sa périphérie». In Ani capitale de
[’Arménie en [’an mil, a cura di Raymond H. Kévorkian, 282-301. Paris: Editions des
Musées de la Ville de Paris, 2001.

Kantor, Helene J. «The Shoulder Ornament of Near Eastern Lionsy». Journal of Near Eastern
Studies 6 (1947): 250-274.

Karamagarali, Beyhan, Turgay Azar, e Nakis Akgiil. «Les activités archéologiques turques a
Ani (1989-2000)». In Ani capitale de I’Armenie en [’an mil, a cura di Raymond H.
Kévorkian, 62—65. Paris: Editions des Musées de la Ville de Paris, 2001.

Karapetyan, Samvel, ¢ Emma Abrahamyan, a c. di. Ani 1050. Erevan: Haykakan
chartarapetut®yunn usumnasirogh himnadram, 2011.

Kasangian, Harutiun. Otto grammi di piombo, mezzo chilo di acciaio, mezzo litro di olio di
ricino: vita e avventure di un ragazzo armeno. Padova: Il Poligrafo, 1996.

288



Kazaryan, Armen. «Fasadnaja arkatura v srednevekovom zodcCestve Armenii I drugich stran
Vostoka (Facade arches in medieval architecture of Armenia and other countries of the
East)». Voprosy vseobscej istorii architektury (Questions of the Universal History of
Architecture) 3 (2009): 27-59.

. «On the Character of the Medieval Architecture on the Example the “Domed Halls”
of Ani and Vicinity of the 10th -11th Centuries». Advances in Social Science, Education
and Humanities Research (2nd International Conference on Art Studies: Science,
Experience, Education (ICASSEE 2018)) 284 (2018): 363-366.

. «The Blind Arcade in Medieval Architecture of Armenia and Georgia. Springs of
Ideas and Principal Stages of Developmenty. In Anadolu kiiltiirlerinde siireklilik ve
degisim: Dr. A. Mine Kadiroglu’na armagan, a cura di Mine Kadiroglu, A. Ceren Erel,
Biilent Isler, Niliifer Peker, e Giiner Sagir, 341-374. Ankara, 2011.

. «The “Classical” Trend of the Armenian Architectural School of Ani The Greco-
Roman Model and the Conversion of Medieval Art». In 4 Handbook to Classical
Reception in Eastern and Central Europe, a cura di Dorota Dutsch, Dana La Course
Mounteanu, e Zara Martirosova Torlone, 528-540. John Wiley & Sons, 2017.

. «The Theme of a Domed Rotunda in Ani School of Armenian Architecture during the
Bagratids’ Era: Interpretation of the Classical Image». Disegnarecon 13, n. 25 (2020): 1—
6.

Kazaryan, Armen, e Gohar Muradyan. «Armenian Culture and Classical Antiquity». In 4
Handbook to Classical Reception in Eastern and Central Europe, a cura di Dorota
Dutsch, Dana La Course Mounteanu, e Zara Martirosova Torlone, 507-515. Hoboken:
John Wiley & Sons, 2017.

Kelber, Werner H. «The History of the Closure of Biblical Texts». Oral Tradition 25, n. 1
(2010): 115-140.

Ketelaar, Eric. «Archivalisation and Archivingy». Archives & Manuscripts 26, n. 1 (1999): 54—
61.

Kévorkian, Raymond H., a c. di. Ani capitale de I’Arménie en ’an mil. Paris: Editions des
Musées de la Ville de Paris, 2001a.

. «Henry Lynch, un voyageur des temps modernes». In Henry Finiss Blosse Lynch.

Fragments d’un discours d’Arménie, 8-9. Marseille: Imprimerie du College Jacques
Arakel, 1990.

Khatchatrian, Armen. «Annexes des églises byzantines a plan centraly. In Actes du Xlle
Congres international d’études byzantines (Ochride 10-16 Septembre 1961), 163—167.
Beograd, 1964.

. Corpus arabskich nadpisei Armenii (VIII-XVI vv.) (Corpus of the Arabic inscriptions
of Armenia). Erevan, 1987.

. L’architecture Armenienne. Paris: Guethner, 1949.

. L’architecture arménienne du I[Ve au Ve siecle. Cahiers archéologiques :
Bibliothéque. Paris: Editions Klincksieck, 1971.

289



. «L’architecture arménienne d’apres N. Tokarski». Revue des études arméniennes 2
(1965): 223-238.

. «L’église du Berger a Ani et les compositions étoilées». Cahiers archéologiques 6
(1952): 91-102.

. «Les Eglises cruciformes du Tayq». Cahieres Archéologiques 17 (1967): 203-208.

. «Les origines de la cathédrale d’ Anix. In Actes du Vle Congrés International d’Etudes
Byzantines (Paris, 27 juillet - 2 aout 1948), 201-208. Paris: Ecole des Hautes Etudes,
1951.

. «Notes sur ’architecture de I’église de Germigny-des-prés». Cahiers Archéologiques
7 (1954): 161-169.

Khatchatrian, J. «Ani a 1’époque antique». Revue des études arméniennes 26 (1996): 39-50.

Kipsidze, David Alekseevi¢, e Nikolaj Michajlovi¢ Tokarskij. Pescery Ani (Materialy XIV
anijskoj archeologiceskoj kampanii 1915 goda). (Caves of Ani (Materials of the XIV Ani
archeological campaign of 1915. Erevan: izd-vo AN ArmSSR (Publishing House of the
Academy of Sciences of the Armenian SSR), 1972.

Krautheimer, Richard. Early Christian and Byzantine Architecture. 1. publ. The Pelican
History of Art. Harmondsworth, Middlesex: Penguin Books, 1965.

Kubler, George. The Shape of Time: Remarks on the History of Things. New Haven: Yale
University Press, 2008.

Kuehn, Sara. The Dragon in Medieval East Christian and Islamic Art. Leiden; Boston: Brill,
2011.

Kiihnel, Ernst. «Das Rautenmotiv an romanischen Fassaden in Italien». In Edwin Redslob
zum 70. Geburtstag, a cura di Georg Rohde e Ottfried Neubecker, 83—89. Berlin, 1955.

Kultermann, Udo. The History of Art History. New York: Abaris, 1993.

Labrusse, Rémi. «Byzance et I’art moderne». In Présence de Byzance, a cura di Jean-Michel
Spieser, 55-89. Gollion: Infolio, 2007.

. «Délires anthropologiques : Josef Strzygowski face a Alois Riegl». Les actes de
colloques du musée du quai Branly Jacques Chirac, n. 1 (2009).
https://doi.org/10.4000/actesbranly.268.

. «Modernité byzantine : I’Exposition internationale d’art byzantin de 1931 a Paris».
In Le double voyage : Paris-Athenes (1919-1939), a cura di Lucile Arnoux-Farnoux e
Polina Kosmadaki, 221-242. Mondes méditerranéens et balkaniques (MMB). Athénes:
Ecole francaise d’ Athénes, 2018.

Lala Comneno, Maria Adelaide. «Monneret de Villard e 1D’architettura armenay». In
«Alpaghian». Raccolta di scritti in onore di Adriano Alpago Novello in occasione del suo
70mo compleanno. Napoli: Scriptaweb, 2005.

Lalayan, Ervand. Vaspurakani nsanaur vanber, mas A. Att‘amari S. Xac" vank" (I monasteri
celebri del Vaspurakan, vol. 1, Il monastero della Santa Croce di Agtt ‘ama). Asgragakan
handes, 1910.

290


https://doi.org/10.4000/actesbranly.268

Langé, Santino. «Il metodo della storia dell’architettura nel Politecnico di Milano durante gli
anni della ricostruzione (1945 - 1963)». In La fabbrica, la critica, la storia, a cura di
Graziella Colmuto Zanella, Flavio Conti, ¢ Carlo Perogalli, 23—41. Quaderni del
Dipartimento di Conservazione e Storia dell’ Architettura 6. Milano: Guerini, 1993.

Larsen, Jonas. «Geographies of Tourist Photography. Choreographies and Performancesy. In
Geographies of Communication: The Spatial Turn in Media Studies, a cura di Jesper
Falkheimer e André Jansson, 243—-261. Geteborg: Nordicom, 2006.

Layerd, Austen Henry. Discoveries among the ruins of Nineveh and Babylon: with travels in
Armenia, Kurdistan and the desert: being the result of a second expedition undertaken
for The Trustees of the British Museum. London: John Murray, 1853.

Lazzari, Giovanni. L Enciclopedia Treccani. Napoli: Liguori, 1977.
Lefebvre, Henri. The Production of Space. Oxford: Blackwell, (1974) 2007.

Leiser, Gary. «Observations on the “Lion and Sun” Coinage of Ghiyath al-Din Kai Khusraw
II». Mésogeios 2 (1998): 96-114.

Lethaby, W.H, e Arshak Fetvadjian. Armenian Architecture from the 6th to the 13th Century:
Catalogue of an Exhibition of Drawings of Architectural Details and Ornament by A.
Fetvadjian. London: Victoria and Albert Museum. Department of Engraving, [llustrations
& Design, 1921.

Levi Della Vida, Giorgio. «La soffitta delle botteghe oscure». In Fantasmi ritrovati, a cura di
Fulvio Tessitore, Maria Giulia Amadasi Guzzo, e Giorgio Levi Della Vida, 9—47. Napoli:
Liguori, 2004.

Longhi, Roberto. «Giudizio sul Duecento». Proporzioni, n. 2 (1948): 5-54.

Lovino, Francesco. «Southern Caucasus in Perspective: The Scholarly Debate through the
Pages of “Seminarium Kondakovianum” and “Skythika” (1927-1938)». In The Medieval
South Caucasus: Artistic Cultures of Albania, Armenia and Georgia, a cura di Ivan Foletti
e Erik Thung, 36-51. Convivium. Supplementum. Brno: Masarykova Univerzita, 2016.

Lugon, Olivier. Lo stile documentario in fotografia: da August Sander a Walker Evans, 1920-
1945. Milano: Electa, 2008.

Lupo Gentile, Michele. Gli Annales Pisani di Bernardo Maragone. Bologna: Zanichelli, 1936.

Luzzati Lagana, Francesca. «Fondazione e prime vicende del monastero armeno di S. Antonio
di Spazzavento in Pisa (XIV secolo)». In Ad limina Italiae: in viaggio per [’Italia con
mercanti e monaci armeni, a cura di Boghos Levon Zekiyan, 129-148. Eurasiatica.
Quaderni del Dipartimento di Studi Eurasiatici Universita Ca’ Foscari di Venezia 37.
Padova: Editoriale Programma, 1996.

Lynch, Harry Finnis Blosse. Armenia, Travels and Studies. 2 voll. London; New York:
Longmans, Green, and co., 1901.

Lynch, Kevin. City Sense and City Design. A cura di Tridib Banerjee. Cambridge,
Massachusettes: MIT Press, 1990.

291



. The Image of the City. Publication of the Joint Center for Urban Studies. Cambridge,
Massachusetts: MIT Press, 1960.

Macler, Frédéric. Anciennes églises d’Arménie. Paris, 1923.

Magoffin, R.V.D. «Roman Architecture and Its Principles of Construction under the Empire
by G. T. Rivoira and G. McN. Rushforth». American Journal of Archaeology 31, n. 4
(1927): 515.

Mahé¢, Jean-Pierre. «Ani sous Constantin X, d’aprés une inscription de 1060». Mélanges
Gilbert Dagron 14 (2002): 403—414.

. «Koriwn, la Vie de Mastoc, traduction annotée». Revue des études arméniennes 30
(2005-2007): 59-97.

. «Le testament de Tigran Honenc": la fortune d’un marchand arménien d’Ani aux
Xlle-XIIle sieclesy. Comptes rendus. Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 2001,
1319-1342.

Mahé, Jean-Pierre, e Annie Mahé. Tragédie : Matean otbergut‘ean ; le livre de lamentation

par Grégoire de Narek. Corpus scriptorum Christianorum Orientalium 584. Louvain:
Peeters, 2000.

Mahé, Jean-Pierre, Nicolas Faucherre, Beyhan Karamagarali, e Philippe Dangles. «L.’enceinte
urbaine d’Ani (Turquie orientale): problémes chronologiques». Comptes-rendus des
seances de l'année - Académie des inscriptions et belles-lettres 143, n. 2 (1999): 731—

756. https://doi.org/10.3406/crai.1999.16036.
Malvano, Laura. Fascismo e politica dell’immagine. Torino: Bollati Boringhieri, 1988.

Manandian, lakov Amazaspovich. The trade and cities of Armenia in relation to ancient world
trade. Tradotto da Nina G. Garsoian. Lisbon: Livrania Bertrand, 1965.

Mandoul, Thierry. «Une histoire de I’architecture selon Auguste Choisy». Bulletin de la Sabix
16 (1996): 21-28. https://doi.org/https://doi.org/10.4000/sabix.802.

Mango, Cyril A. Byzantine Architecture. London; Milan: Faber and Faber; Electa, 1986.

. «Editor’s Preface». In The Hellenistic Origins of Byzantine Art by D.V. Ainalov, di
Dimitrij Vlas'evi¢ Ajnalov, VII-XV. New Brunswick, NJ: Rutgers University Press,
1961.

Manoukian, Agopik. Presenza armena in Italia, 1915-2000. Milano: Guerini, 2014.

Manunta, Maria Rosaria. I periodici di Torino, 1860-1915. Torino: Istituto per la Storia del
Risorgimento Italiano, 1995.

Maranci, Christina. «Architectural models in the Caucasus: problems of form, functions and
meaningy. [lpomwiaouato oty uecoiwvikn apyrtexrovikny, 2009, 49-55.

. «Armenia and the Borders of Medieval Art». In Approaches to Byzantine Architecture
and Its Decoration, a cura di Slobodan Curci¢, Mark Joseph Johnson, Robert G.
Ousterhout, e Amy Papalexandrou, 83-95. Farnham: Ashgate, 2012.

292



. «Armenian Architecture as Aryan Architecture: The Rule of Indo-European Studies
in the Theories of Josef Strzygowskiy». Visual Resources 13, n. 3-4 (1998): 363-80.

. «Liturgical Landscapes: Text and Context in the Armenian Foundation Rite». In
Sacred Spaces and Urban Networks, a cura di Suzan Yalman e Hilal A. Ugurlu, 17-32.
Istanbul: Kog¢ University Research Center for Anatolian Civilizations (ANAMED), 2019.

. «Locating Armeniay. In Confronting the borders of medieval art, a cura di Jill Caskey,
Adam S. Cohen, e Linda Safran, 147-166. Leiden: Brill, 2011a.

. Medieval Armenian Architecture. Construction of Race and Nation. Leuven: Peeters,
2001.

. «The Architect Trdat: From the Great Church at Ani to the GreatChurch at
Constantinople». In Armenian Kars and Ani, a cura di Richard G. Hovannisian, 101-126.
Costa Mesa (Ca): Mazda Publishers, 2011b.

. The Art of Armenia: An Introduction. New York: Oxford University Press, 2018.

. «The Historiography of Armenian Architecture: Josef Strzygowski, Austria, and
Armenia». Revue des études arméniennes 28 (2001-2002): 287-307.

. Vigilant Powers: Three Churches of Early Medieval Armenia. Turnhout: Brepols,
2015.

Marchand, Suzanne. German Orientalism in the Age of Empire. Religion, Race, and
Scholarship. New York: Cambridge University Press, 2009.

. «Les origines autrichiennes de I’histoire de 1’art non occidental : Josef Strzygowski a
I’assaut de Rome». Revue germanique international 16 (2012): 57-71.
https://doi.org/10.4000/rgi.1339.

. «The Rhetoric of Artifacts and the Decline of Classical Humanism: The Case of Josef
Strzygowski».  History  and  Theory 33, n. 4  (1994): 106-130.
https://doi.org/10.2307/2505504.

Magarditchian, Armenuhi. «Garni, temple romain - baptisteére chrétien». Revue des études
arméniennes 37 (2017): 175-213.

Margarian, Hayrapet. «Ani au temps des Zak‘arides (XIlle siecle)». In Ani capitale de
[’Armenie en [’an mil, a cura di Raymond H. Kévorkian, 110-121. Paris: Editions des
Musées de la Ville de Paris, 2001.

Marino, P. «Dalla favolosa Armenia un’eco di antica Puglia». La gazzetta del Mezzogiorno, 2
novembre 1969, 13.

Marouti, Andreh. «Preservation of the Architectural Heritage of Armenia A History of its
Evolution from the Perspective of the early 19th Century European Travelers to the
Scientific Preservation of the Soviet Period». Tesi di dottorato, Faculty of Preservation
of Architectural Heritage, Politecnico di Milano, 2018.

Marr, Nikolaj JakovleviC. Ani, kniznaja istorija goroda I raskopki na meste gorodisca (Ani, a
book history of the city and the excavations on the town site). Moskva, 1934.

Marr, Nikolaj Jakovlevic. Ani, réve d’Arménie. Paris: Anagramme, 2001.

293


https://doi.org/10.4000/rgi.1339

Martelli, Vladimyr. «Il genocidio degli armeni e la stampa italiana nel 1915». Aeussein. Rivista
di Studi Umanistici 8, n. 3 (2015a): 213-231.

Martin-Hisara, Bernadette. «Dominazione araba e liberta armene (VII-IX secolo)». In Storia
degli armeni, a cura di Gérard Dédéyan, 149—171. Milano: Guerini e Associati, 2002.

Marucchi, Orazio. «G. T. Rivoira, Le origini della architettura Lombarda e delle sue
principali derivazione nei paesi d’oltre Alpe, Volume II». Nuovo Bullettino di

Archeologia Cristiana 13 (1907): 163—164.

. «G. T. Rivoira, Le origini della architettura Lombarda e delle sue principali
derivazione nei paesi d’oltre Alpe, Volume II». Nuovo Bullettino di Archeologia
Cristiana, 1907.

Marutyan, Tiran. «When Was Ani Cathedral Constructed?» Armenian Review 43, n. 4 (1990):
95-110.

Matevosyan, Karen. «History of the Monastery of Horomos». In Horomos Monastery: Art and
History, 17-53. Paris: Amis du Centre d’histoire et de civilisation de Byzance, 2015.

Mathews, Karen Rose. «Defining a merchant identity and aesthetic in Pisa: Muslim ceramics
as commodities, mementos, and architectural decoration on eleventh-century churches».
In Postcolonising the Medieval Image, a cura di Eva Frojmovic e Chaterine E. Karkov,
196-217. London; New York: Routledge, 2017.

. «Pisan Bacini and the Churches of Pisa». In 4 Companion to Medieval Pisa, 456—
475. Leiden; Boston: Brill, 2022.

Mathews, Thomas F., e Avedis K. Sanjian, a c. di. «Appendix D. Two interpretations of the
Ten Canon Tables translated by James R. Russell». In Armenian Gospel Iconography.
The tradition of the Glajor Gospel, 206-211. Washington, D.C.: Dumbarton Oaks
Research Library and Collection, 1991.

Matteuzzi, Nicoletta. Sacri simboli di luce. Tarsie marmoree del periodo romanico a Firenze
e in Toscana. Empoli: Edizioni dell’ Acero, 2016.

Matthiae, Guglielmo. «Armenia. L’arte sacra». In Enciclopedia Cattolica, 1991-1992, 1948.

. «Problematica delle origini bizantine». Rivista dell Istituto Nazionale d’Archeologia
e Storia dell’Arte 15 (1968): 76—124.

Mazza, Mario. Tra Roma e Costantinopoli. Ellenismo Oriente Cristianesimo nella Tarda
Antichita. Saggi scelti. Catania: Edizioni del Prisma, 2009.

Mazzocut-Mis, Maddalena. Forma come destino: Henri Focillon e il pensiero morfologico
nell’estetica francese della prima meta del Novecento. Saggi e documenti. Firenze:
Alinea Editrice, 1998.

McClary, Richard P. Rum Seljuq Architecture, 1170-1220. The patronage of Sultans.
Edinburgh: University Press, 2017.

Mencarelli, Giovanna. «Francovich, Géza de». In Enciclopedia Italiana. VI Appendice.
Istituto dell’Enciclopedia Italiana, 2000.

294



Mighetto, Paolo. «La storia come scavo della realta architettonica. Paolo Verzone (1902-
1986): un percorso di ricercay». Tesi di dottorato, Politecnico di Torino, 1999.

Millet, Gabriel. L école grecque dans [’architecture byzantine. Paris: Leroux, 1916.

Milone, Antonio. «“Arabitas” pisana ¢ medioevo mediterraneo. Relazioni artistiche tra XI e
XIII secolow. In Fibonacci tra arte e scienza, a cura di Luigi A. Radicati di Brozolo, 101—
131. Milano: Silvana Editoriale, 2002.

. «Il Duomo e la sua facciata». In I/ Duomo di Pisa, a cura di Adriano Peroni, 191-206.
Modena: Franco Cosimo Panini, 1995.

Minunno Costagnola, Gabriella. «Note sul triconco di S. Lorenzo a Mesagne». In Atti del
primo simposio internazionale di arte armena (Bergamo, 28-30 giugno 1975), a cura di
Giulio Ieni e Boghos Levon Zekiyan, 437-443. Venezia: Tipo-Litografia Armena, 1978.

Miraglia, Marina. Specchio che [’occulto rivela. Ideologie e schemi rappresentativi della
fotografia tra Ottocento e Novecento. Milano: Angeli, 2011.

Mnac‘akanyan, Step‘an. Haykakan Ccartarapetut'yan Syunik'i dproc's (The school of
architecture of Syunik). Erewan, 1960.

Monneret de Villard, Ugo. Arte cristiana e musulmana del Vicino Oriente. Vol. IV. Le Civilta
dell’Oriente. Roma: Casini, 1962.

. «Del metodo nello studio dell’architettura medioevale». Atti del collegio degli
ingegneri ed architetti di Milano, luglio 1917, 1918, 22-62.

. «Josef Strzygowski - Ursprung der Christlichen Kirchenkunst». Architettura e Arti
Decorative 1,n. 11 (1921): 210-211.

. «La chiesa di S. Lorenzo in Milano. Studio del tracciato planimetrico». Il Monitore
Tecnico, n. XVI (1910): 388-390.

. «L’architettura romana negli ultimi secoli dell’impero». Atti del collegio degli
ingegneri ed architetti di Milano 48, n. 9-10 (1915): 347-370.

. «Note di Archeologia Lombarda». Archivio Storico Lombardo 41, n.1(1914): 1-70.

Moxey, Keith. Visual Time: The Image in History. Durham; London: Duke University Press,
2013.

Muiioz, Antonio. «Uno storico dell’architettura, G. T. Rivoiray. Il Marzocco, 30 marzo 1919,

2-3.

Miintz, Eugene. «G.T. Rivoira - Le origini dell’architettura lombarda e delle sue principali
derivazioni nei paesi d’oltr’alpe». Revue critique d’histoire et de littérature 65 (1902):
325-330.

Mussolini, Benito. «Guerra al turco!» I/ Popolo d’Italia, 22 agosto 1915, 1.

Mutafian, Claude. «Ani apres Ani : Arméniens, Géorgiens et Cheddadides (XIe-Xlle siecle)».
In Ani ,capitale de I’Armenie en [’an mil, a cura di Raymond H. Kévorkian, 100-109.
Paris: Editions des Musées de la Ville de Paris, 2001.

a c. di. Roma - Armenia. Roma: De Luca, 1999.

295



Naser Eslami, Alireza. Architetture e citta del Mediterraneo tra Oriente e Occidente. Genova:
De Ferrari, 2002.

. «Assimilazione, appropriazione e ricerca di un’architettura di “stile internazionale”
nel Mediterraneo medievale. La “Porta [anuae” e ’architettura in “ablaq” a Genovay. In
Genova, una capitale del Mediterraneo tra Bisanzio e il mondo islamico. Atti del
convegno internazionale, (Genova, 26-27 maggio 2016), 165-193. Milano: Torino:
Mondadori, 2016.

Nazariantz, Hrand. Bedros Turian poeta armeno: dalla sua vita e dalle sue pagine migliori,
con cenno sull’arte armena. Con una presentazione di Enrico Cardile. Bari: Tip. G.
Laterza e Figli, 1915.

. F.P". Marinet 't i ew Apagayapastut ‘iwna (F.T. Marinetti and the Futurism). K. Polis:
tp. Onnik Barsetean, 1910.

. «L’arte di Armenia». La Parola. Rassegna mensile di conferenze e prolusioni 1, n. 7

(1924): 210-215.

Nazariantz, Hrand, ¢ Umberto Zanotti-Bianco. L ’Armenia, il suo martirio e le sue
rivendicazioni. Catania: Battiato, 1916.

Neubauer, Edith. Transkaukasiens mittelalterliche Kunst und die Romanik Europas.
Norderstedt: Books on Demand, 2007.

Nicolle, David. «The Zangid bridge of Gazirat ibn ‘Umar (‘ Ayn Diwar/Cizre): a New Look at
the carved panel of an armoured horsemany. Bulletin d’études orientales 62 (2014): 223—
264.

Nicoloso, Paolo. Mussolini architetto. Propaganda e paesaggio urbano nell’Italia fascista.
Torino: Einaudi, 2008.

Norberg-Schulz, Christian. Genius loci. Paesaggio, ambiente, architettura. Milano: Electa,
1979.

Nordenfalk, Carl Adam Johan. Die spdtantiken Kanontafeln. Kunstgeschichtliche Studien iiber
die eusebianische Evangelien-konkordanz in den vier ersten Jahrhunderten ihrer
Geschechte. Goteborg: O. Isacsons boktryckeri a.-b., 1938.

Ohanian-Achdjian, Artemis. «Lynch, sa vie, son ceuvre». In Henry Finiss Bloss Lynch.
Fragments d’un discours d’Armenie, 6—7. Marseille: Imprimerie du Collége Jacques
Arakel, 1990.

Ojetti, Ugo. «Lettera a Marcello Piacentini. Sulle colonne e gli archi». Pégaso, n. 2 (1933):
213-215.

Olin, Margaret. «Art History and Ideology: Alois Riegl and Josef Strzyowski». In Cultural
Visions. Essays in the History of Culture, a cura di Penny S. Gold e Benjamin C. Sax,
151-170. Amsterdam: Rodopi, 2000a.

. «“Early Christian Synagogues” and “Jewish Art Historians”: The Discovery of the
Synagogue of Dura-Europos». Marburger Jahrbuch Fiir Kunstwissenschaft 27 (2000b):
7-28.

296



O’Loughlin, Thomas. «Harmonising the Anointings of the Christ. Eusebius and the Four-
Gospel Problem». Millton Studies 73 (2014): 1-17.

. «Harmonizing the Truth: Esebius and the problem of the four Gospels». Traditio 65
(2010): 1-29.

Oney, Géniil. «Anadolu Selcuklu Mimarisinde Arslan Figiirii (The stone decoration of the
Seljuks of Anatolia)». Anadolu 13 (1969): 1-41.

. «Sun and Moon Rosettes in the Shape of Human Heads in Anatolian Seljuk
Architecture». Anatolica 3 (1970): 195-203.

Ong, Water J. «Technology Outside Us and Inside Us (1978)». In Faith and Contexts. Selected
essays and studies 1952-1991, a cura di Thomas J. Farrel e Paul A. Soukup, 1: 189-208.
Scholars Press, 1992.

Orbeli, Hovsep®. Divan hay vimagrut’yan. Ani k'atak’ (Corpus of Armenian inscriptions. The
city of Ani). Vol. 1. Erevan: Haykakan SSR GA Hratarak¢ ut‘yun, 1966.

Orengo, Alessandro. «Gli Armeni in Italia, ed in particolare ir} Toscana, nel Medioevo ed
oltren. Mélanges de [’Ecole francaise de Rome - Moyen Age 130, n. 1 (2018): 85-94.
https://doi.org/10.4000/mefrm.4005.

Orsi, Paolo. «Siberene — S. Severinay. Bollettino d’arte del Ministero della Pubblica Istruzione
6,n.7 (1912): 263-284.

Orsolle, Ernest. Le Caucase et la Perse. Paris : Libraire Plon, 1885.

Otto-Dorn, Katharina. «Figural Stone Reliefs on Seljuk Sacred Architecture in Anatoliay.
Kunst des Orients 12 (1979): 103—-149.

Ouerfelli, Mohamed. «Le document diplomatique comme marqueur des relations entre Pise et
les Etats du Maghreb (XIIe - XIVe siécle)». In Les échanges en Méditerranée médiévale.
Marqueurs, réseaux, circulations, contacts, a cura di Elisabeth Malamut ¢ Mohamed
Ouerfelli, 69-86. Aix-en-Provence: Presses Universitaires de Provence, 2012.

Ousterhout, Robert. «The temple as symbol, the temple as metaphor: contrasting eastern and
western reimaginings». In Tomb and temple, 146—158. Woodbridge: The Boydell Press,
2018.

Outtier, Bernard, Cornelia B. Horn, Vadim Mironovi¢ Lourié, e Alexey Ostrovsky. Armenia
between Byzantium and the Orient: Celebrating the Memory of Karen Yuzbashyan (1927-
2009). Texts and Studies in Eastern Christianity 16. Leiden; Boston: Brill, 2020.

Pace, G.M. «4 milanesi tra 1 segreti dell’ Armeniay. I/ giorno, dicembre 1970, 11.

Pace, Valentino. «Politica e accademia: Lionello Venturi, Roberto Longhi e la successione a
Pietro Toesca nell’ateneo romano». In L’ officina dello sguardo. Immagine, memoria,
materia, a cura di Maria Andaloro e Giulia Bordi, 2: 347-252. Roma: Gangemi, 2014.

Palak‘ean, Grigoris. Nkaragrut ‘iwn Anii aweraknerun (Description of the ruins of Ani). Polis:
Tpagrut‘iwn H. Matt‘osean, 1910.

Palak‘ean, Grigoris, Peter Balakian, e Aram Arkun. The ruins of Ani. New Brunswick: Rutgers
University Press, 2019.

297


https://doi.org/10.4000/mefrm.4005

Pambakian, Stephanie, e Lidia Zanetti Domingues. «Armenians on the Via Francigena:
Armenian and Latin Sources on the Origins of the Armenian Community of Orvieto (Urbs
Vetus)». In Armenia, Caucaso e Asia Centrale. Ricerche 2020, a cura di Carlo Frappi e
Paolo Sorbello, 15: 11-34. Eurasiatica. Venice: Edizioni Ca’ Foscari, 2020.
https://doi.org/10.30687/978-88-6969-453-0/001.

Pancaroglu, Oya. «The Mosque-Hospital Complex in Divrigi: A History of Relations and
Transitions». Anadolu ve Cevresinde ORTACA 3 (2009): 169—198.

Pancaroglu, Oya, A.C.S. Peacock, e Sara Nur Yildiz. «The house of Mengiijek in Divrigi:
constructions of dynastic identity in the late twelfth century». In The Seljuks of Anatolia.
Court and Society in the Medieval Middle East, 25—67. London; New York: I.B. Tauris,
2013.

Panerai, Marco. «Testualita e fotografia». In Fototeche e archivi fotografici, a cura di Sauro
Lusini, 200-203. Quaderni della Rivista AFT. Prato, 1996.

Papa Malatesta, Vittoria. Emile Bertaux tra storia dell’arte e meridionalismo: la genesi de
L’art dans [’Italie meridionale. Roma: Ecole frangaise de Rome, 2007.

Paribeni, Andrea. «Field Trips in Lycia». In Picturing a Lost Empire: An Italian Lens on
Byzantine Art in Anatolia, 1960-2000, a cura di Livia Bevilacqua e Giovanni Gasbarri,
123-140. Istanbul: Istanbul: Ko¢ University Research Center for Anatolian Civilizations
(ANAMED), 2018.

. «Le missioni di studio in Oriente ¢ il Centro di Documentazione di Storia dell’ Arte
Bizantinay. In La Sapienza Bizantina, a cura di Augusta Acconcia Longo, Guglielmo
Cavallo, Alessandra Guiglia, ¢ Antonio Iacobini, 39-54. Milion. Roma: Campisano,
2012.

Parker, Matthew E. «Pisan Migration Patterns along Twelfth Century Eastern Mediterranean
Trade Routes». In Papacy, Crusade, and Christian-Muslim Relations, 97-116.
Amsterdam: Amsterdam University Press, 2018.

Patricolo, A., Ugo Monneret de Villard, e Henri Munier. La Chiesa di Santa Barbara al
vecchio Cairo: (a Josef Strzygowski nel suo sessantesimo compleanno questo libro e
dedicato). Firenze: Alinari, 1922.

Pedde, Brigitte. Altorientalische Tiermotive in der mittelalterlichen Kunst des Orients und
Europas. Weimar: VDG, 2009.

Pedone, Silvia. «I monumenti di Costantinopoli della prima eta bizantina nei disegni di Charles
Texier (1802 - 1871)». In Episcopus, Civitas, Territorium, 2: 1669—1682. Studi di
antichita Cristiana. Citta del Vaticano: Pontificio Istituto di Archeologia Cristiana, 2013.

Penoni, Francesca. «The Armenian Architectural Heritage in Turkey: The State of Researchy.
In L’Arte armena. Storia critica e nuove prospettive, a cura di Aldo Ferrari, Stefano
Riccioni, Marco Ruffilli, e Beatrice Spampinato, 167-180. Eurasiatica. Studies in
Armenian and Eastern Christian Art 16. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari, 2020.

Pepe, Adriana. «La chiesa di S. Felice (S. Pietro) in Balsignano». In Atti del primo simposio
internazionale di arte armena (Bergamo, 28-30 giugno 1975), a cura di Giulio Ieni e
Boghos Levon Zekiyan, 453—460. Venezia, San Lazzaro: Tipo-Litografia Armena, 1978.

298



Perogalli, Carlo. «Caravanserragli selgiuchidi in Cappadocia». Castellum 20 (1979): 77-90.

Peroni, Adriano. /I duomo di Pisa. Saggi, schede. Modena: Franco Cosimo Panini, 1995.

. San Michele di Pavia. Milano: Cassa di Risparmio delle Provincie Lombarde, 1967.

. «Spolia e architettura nel Duomo di Pisa». In Antike Spolien in der Architektur des
Mittelalters und der Renaissance, 205-224. Miinchen: Hirmer Verlag, 1996.

Petrosyan, Hamlet. Khachkar. Yerevan: Zangak, 2015.

. «Anii xa¢ k arayin mSakuyt‘o (The culture of khachkar in Ani)». In Anin mijnadaryan
Hayastani k‘atak akan yev k“atak‘akrt*akan kentron, 284-300. Erewan, 2012.

Piacentini, Marcello. «Gli archi, le colonne e I’italianita di oggi.Marcello Piacentini risponde
a Ugo Ojetti». La Tribuna, 2 febbraio 1933, 3.

Pierotti, Piero. «Pisa: la Torre sismoresistente». Territori della Cultura 16 (2014): 28-37.

Piranesi - Roma - Basilico: incisioni di Giambattista Piranesi e fotografie di Gabriele
Basilico. L arte de vedere. Roma: Contrasto, 2019.

Plontke-Liining, Annegret. «Gian Teresio Rivoira». In Personenlexikon zur christlichen
Archdologie, 2: 1080—1081. Regensburg: Schnell + Steiner, 2012.

Poloni, Alma. «Politics, Institutions, and Society in Pisa during the Communal Era (Late
Eleventh to Late Fourteenth Century)». In 4 Companion to Medieval Pisa, a cura di Karen
Rose Mathews, Silvia Orvietani Busch, e Stefano Bruni, 139-162. Leiden; Boston: Brill,
2022.

. «Jerusalem in the Caucasus: church building and relic traditions in late antiquity». In
From Albania to Arran. The East Caucasus between the Ancient and Islamic Worlds (ca.
330 BCE-1000 CE), a cura di Robert G. Hoyland, 233-252. Piscataway, NY: Gorgias
Press, 2020.

Pope, Arthur Upham. «Gothic architecture and Persian origins». The Burlington Magazine for
Connoisseurs 62, n. 363 (giugno 1933): 293-294.

. «Possible Iranian contribution to the beginning of gothic architecture». In Beitrage
zum Kunstgeschichte Asiens, 1963.

Porter Kingsley, Arthur. Lombard architecture. Vol. 1. New Haven: Yale University Press,
1917.

Porter, Robert Ker. Travels in Georgia, Persia, Armenia, Ancient Babylonia during the years
1817, 1818, 1819, and 1820. 2 voll. London: Printed for Longman, Hurst, Rees, Orme,
and Brown, 1821.

Portoghesi, Paolo. «Perché Milano?» Controspazio 5,n. 1 (1973).
Previtali, Giovanni. La fortuna dei primitivi: dal Vasari ai neoclassici. Torino: Einaudi, 1964.

Puig 1 Cadafalch, Josep. La géographie et les origines du premier art roman. Paris: Laurens,
1935.

299



Quertier, Cédric. «The Pisan Economy from the Tenth to Fifteenth Century: A parabolic
Trajectory». In A Companion to Medieval Pisa, a cura di Karen Rose Mathews, Silvia
Orvietani Busch, e Stefano Bruni, 245-276. Leiden; Boston: Brill, 2022.

Quintavalle, Arturo Carlo. «Arte lombarda, medioevo e idea di nazione: dalla storia dell’arte
al romanzo». In Medioevo: Arte Lombarda. Atti del Convegno internazionale di studi di
Parma, 26-29 settembre 2001, XI-XXIV. Milano: Electa, 2004.

. «Lombardia, Medioevo e idee di nazioni». In Fernand de Dartein. La figura, [’opera,
[’eredita, 220-234. Quaderni di ’Ananke 4. Firenze: Alinea, 2012.

. «Matilda and the cities of the Gregorian Reform». In Romanesque patrons and
process, 15-30. London; New York: Routledge, 2018.

. «Riforma Gregoriana e origini del “romanico”». In Compostela e I’Europa, a cura di
Manuel Antonio Castifieiras Gonzalez, Victoriano Nodar Ferndndez, e Rosa Vazquez
Santos, 204-231. Milano: Skira, 2010.

. «Sergio Bettini e la critica d’arte». Venezia Arti 27, n. 24 (2014): 5-9.

Radicati di Brozolo, Luigi A. «Considerazioni sulla simmetria». In Fibonacci tra arte e
scienza, a cura di Luigi A. Radicati di Brozolo, 151-161. Milano: Silvana Editoriale,
2002.

Ragionieri, Giovanna. «Pietro Toesca nell’Enciclopedia Italiana». Prospettiva 57/60 (1990):
485-488.

Rampley, Matthew. The Vienna School of Art History: Empire and the Politics of Scholarship,
1847-1918. University Park: Penn State Press, 2015.

Rapti, loanna. «Displaying the Word: Words as Visual Signs in the Armenian Architectural
Decoration of the Monastery of Noravank». In Viewing Inscriptions in the Late Antique
and Medieval World, a cura di Antony Eastmond, 187-204. Cambridge: University Press,
2015.

Rehault de Flury, Georges. Les monuments de Pise au moyen dge. Atlas. Paris: A. Morel, 1866.

Recht, Roland. «L’invention du “Moyen Age” et I’idée de nation». In Séroux D ’Agincourt e
la storia dell arte attorno al 1800, a cura di Daniela Mondini, 31-55. Roma: Campisano
Editore, 2019.

Redford, Scott. «A grammar of Rim Seljuk ornament». Mésogeios 25-26 (2005): 283-310.

. «Ceramics and Society in Medieval Anatolia». In Medieval and post-medieval
ceramics in the eastern mediterranean. Fact and fiction, a cura di Joanita Vroom, 249—
272. Turnhout: Brepols, 2015.

. «“What Have You Done For Anatolia Today?”: Islamic Archaeology In The Early
Years Of The Turkish Republicy. Mugarnas 24  (2007):  243-252.
https://doi.org/10.1163/€j.9789004163201.1-310.45.

Rheims, Maurice, a c. di. Henry Finiss Bloss Lynch. Fragments d’un discours d’Armenie.
Marseille: Imprimerie du Collége Jacques Arakel, 1990.

300


https://doi.org/10.1163/ej.9789004163201.i-310.45

Ricci, Corrado. «Le origini dell’ Architettura Lombarday. Rassegna d’arte antica e moderna
2,n.1(1902): 11-13.

Riccioni, Stefano. «Armenian Art and Culture from the Pages of the “Historia Imperii
Mediterranei”». A cura di Ivan Foletti e Stefano Riccioni. Venezia Arti, Discovering the
Art of Medieval Caucasus (1801-1945), 27 (2018): 119-130.

. «Gli studi sull’arte armena a Venezia. Alpago Novello e le prospettive di ricerca». In
L’arte armena. Storia critica e nuove prospettive, a cura di Aldo Ferrari, Stefano Riccioni,
Marco Ruffilli, e Beatrice Spampinato, 205-224. Eurasiatica 16. Venezia: Edizioni Ca’
Foscari, 2020.

Rice, David Storm. «The Brasses of Badr al-Din Lu’lu’». Bulletin of the School of Oriental
and African Studies, University of London 13, n. 3 (1950): 627-34.

Ricerca sull’architettura Armena. Rassegna stampa. 1. Milano: Ares 1970.
Ricerca sull’architettura Armena. Rassegna stampa. 11. Milano: Ares 1973.
Ricerca sull’architettura armena. Rendiconti. 2. Milano: Ares, 1970.

Riegl, Alois. Die spétromische Kunst-Industrie nach den Funden in Osterreich-Ungarn. Vol.
1. Wien: Kaiserlich-Konigliche Hof- und Staatsdruckerei, 1901.

. Industria artistica tardoromana. A cura di Sergio Bettini. Firenze: Sansoni, 1953.

Ritkind, David. The Battle for Modernism. Quadrante and the Politicization of Architectural
Discourse in Fascist Italy. Venezia: Marsilio, 2012.

Rinaldi Tufi, Sergio. «Bartoccini, Renato». In Dizionario Biografico degli Italiani. Vol. 34,
1988.

Ritzenthaler, Mary Lynn. Photographs: archival care and management. Chicago: Society of
American Archivists, 2008.

Rivoira, Giovanni Teresio. «Adriano architetto € 1 monumenti adrianei». In Nuova antologia
di Lettere Scienze ed Arti, CXLVI:631-638. Roma: Direzione della Nuova Antologia,
1910b.

. «Antiquities of St. Andrews». The Burlington Magazine XXI (1912): 15-25.

. Architettura musulmana. Sua origine e suo sviluppo. Milano: Hoepli, 1914.

. Architettura romana: costruzioni e statica nell’eta imperiale: con appendice sullo
svolgimento delle cupole fino al sec. 17. Milano: Hoepli, 1921.

. «Della scoltura ornamentale ai tempi di Roma imperiale al Mille». In Nuova
Antologia di Lettere Scienze ed Arti, CXCVII:263-273. Quarta Serie. Roma: Direzione
della Nuova Antologia, 1904.

. Le origini della architettura lombarda e delle sue principali derivazioni nei paesi
d’oltr’Alpe. Vol. 1. Roma: E. Loescher, 1901.

. Le origini della architettura lombarda e delle sue principali derivazioni nei paesi
d’oltr’Alpe. Vol. 1I. Roma: E. Loescher, 1907.

301



. Le origini della architettura lombarda: e delle sue principali derivazioni nei paesi
d’oltr’Alpe. (Seconda edizione, corretta ed ampliata). Milano: U. Hoepli, 1908.

. Lombardic Architecture; Its Origin, Development and Derivatives. London: W.
Heinemann, 1910a.

. Moslem Architecture; Its Origins and Development. Tradotto da Gordon McNeil
Rushforth. Oxford: H. Milford, Oxford University Press, 1918.

. «(Roma, I’Italia nella creazione delle antiche murature a volta. (Comunicazione svolta
nell’adunanza del 26 aprile 1914)». In Atti e memorie della Reale Accademia di San Luca,
III: 25-31. Roma: Tipografia Editrice Romana, 1915.

Rocchi, Giuseppe. «Elementi genetici dell’architettura altomedievale armena confronto con
I’architettura medievale lombarda». In Atti del primo simposio internazionale di arte
armena (Bergamo, 28-30 giugno 1975), 555-582. Venezia: Tipo-Litografia Armena,
1978.

Rogoff, Irit. Terra Infirma. Geography’s visual culture. London; New York: Routledge, 2000.

Rohde, Georg, e Ottfried Neubecker, a c. di. «Das Rautenmotiv an romanischen Fassaden in
Italieny». In Edwin Redslob zum 70. Geburtstag. Eine Festgabe, 83-98. Berlin, 1955.

Ronzani, Mauro. «Bishops, Archbishops, and Religious Institutions from the Ninth to the
Fifteenth Century». In A Companion to Medieval Pisa, a cura di Karen Rose Mathews,
Silvia Orvietani Busch, e Stefano Bruni, 361-382. Leiden; Boston: Brill, 2022.

. Chiesa e «civitas» di Pisa nella seconda meta del secolo XI: dall’avvento del vescovo
Guido all’elezione di Daiberto a metropolita di Corsica (1060 - 1092). Pisa: Edizioni
ETS, 1997.

. «Da aula cultuale del vescovato a ecclesia maior della citta: note sulla fisionomia
istituzionale e la rilevanza pubblica del Duomo di Pisa nel medioevo». In Amalfi, Genova,
Pisa, Venezia, a cura di Ottavio Banti, 71-102. Ospedaletto: Pacini, 1993.

Rosi, Giorgio. «Armeni. Arte. L architettura». In Enciclopedia Italiana, 1V: 435-440. Roma:
Istituto della Enciclopedia Italiana, 1929.

Rudolph, Conrad. The «things of greater importance». Bernard of Clairvaux’s Apologia and
the medieval attitude toward art. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1990.

Ruffilli, Marco. «Una fortunata metafora di Cesare Brandi: le “chiese di cristallo” degli
Armeni». A cura di Ivan Foletti e Stefano Riccioni. Venezia Arti, Discovering the Art of
Medieval Caucasus (1801-1945), 27 (2018): 131-139.

Rushforth, Gordon McNeil. «Biographical Note by G. Mc.N Rushforth». In Roman
Architecture and Its Principles of Construction under the Empire, with an Appendix on

the Evolution of the Dome up to the XVIIth Century, a cura di Giovanni Teresio Rivoira,
XXI-XXVI. Oxford: Clarendon Press, 1925.

. «Le origini della architettura lombarda di G. T. Rivoira (con 4 illustrazioni)». Nuova
Antologia, V, CXXXIIL n. 865 (1908): 576-588.

302



Russo, Eugenio. Indagini e studi su S. Maria Pomposa (1982-2012). Monte Compatri:
Edizioni Espera, 2019.

. «L’atrio di Pomposa». In La civilta comacchiese e pomposiana dalle origini
preistoriche al tardo medioevo, 477-536. Bologna: Nuova Alfa Edizioni, 1986.

S.n. «A proposito di Hrand Nazariantz». Armenia. Eco delle rivendicazioni armene. giugno
1917, anno III n.6 edizione.

S.n. «Architettura armenay. Armenia. Eco delle rivendicazioni armene. 15 settembre 1916, 6.
S.n. «Armen Khatchatrian». Cahiers archéologiques 17 (1967): 269-270.

S.n. «G. T. Rivoira Le origini della architettura lombarda e delle sue principali derivazioni nei
paesi doltr’alpe». La Civilta cattolica 59, n. 3 (1908): 317-327.

S.n. «Il Convento di Surp Garabedy». Armenia. Eco delle rivendicazioni armene, 15 aprile 1916,
4-5.

S.n. «La chiesa di San Saba». Armenia. Eco delle rivendicazioni armene, 15 gennaio 1917, 6.

S.n. «Le Origini dell’architettura lombarda di G. T. Rivoiray. Civilta Cattolica VI, n. 1249
(1902): 77-83.

S.n. «Sirarpie Der Nersessiany. Dumbarton Oaks Papers 21 (1967): 1-6.
S.n. (X), «Teresio Rivoira». Revue Archéologique, Cinquieme Série, 9 (Mai-Juin 1919): 396.

Saba, Matthew. «Funerary Architecture in Iraq under the Abbasids and their Successors, 750—
1250». In The Religious Architecture of Islam, 161-73. Turnhout: Brepols, 2021.

Sabbatini, Ilaria. «“Pisa nova Hierusalem” le “imitationes” gerosolimitane e la sacralizzazione
civicay. In Come a Gerusalemme. Evocazioni, riproduzioni, imitazioni dei luoghi santi
tra medioevo ed Eta Moderna, a cura di Anna Benvenuti e Pierantonio Piatti, 251-277.
Firenze: SISMEL, 2013.

Saint-Martin, Jean. Mémoires historiques et géographiques sur [’Arménie. 2 voll. Paris:
Imprimerie Royale, 1818.

Sanpaolesi, Piero. I/ Duomo di Pisa e [’architettura romanica toscana delle origini. Pisa:
Nistri-Lischi, 1975.

Scalia, Giuseppe. «Ancora intorno all’epigrafe sulla fondazione del Duomo pisano». Studi
Medioevali, 11 (1970): 483-519.

. «Buscheto». In Enciclopedia dell’Arte Medievale, 1V:17-18. Roma: Istituto della
Enciclopedia Italiana, 1993.

. Epigraphica pisana: testi latini sulla spedizione contro le Baleari del 1113 - 15 e su
altre imprese anti-saracene del sec. XI. Pisa: Istituto di letteratura spagnola e ispano-
americana, 1963.

. «Il carme pisano sull’impresa contro i saraceni del 1087». In Studi di Filologia
romanza offerti a Silvio Pellegrini, 565-627. Padova: Liviana, 1971.

303



. «L’impresa pisana del 1064 contro Palermo nella testimonianza del duomo di Pisa».
In Immagine di Pisa a Palermo, 15-32. Palermo, 1983.

. «Pisa all’apice della gloria. L’epigrafe araba di S. Sisto e I’epitaffio della regina di
Maiorca» 48, n. 3 (2007): 809-828.

. «“Romanitas” pisana tra XI e XII secolo: le iscrizioni romane del duomo e la statua
del console Rodolfox. Studi Medievali 13 (1972): 791-834.

. «Tre iscrizioni e una facciata. Ancora sulla cattedrale di Pisa». Studi Medievali 23, n.
2 (1982): 817-860.

Schnaase, Karl Julius Ferdinand. Geschichte der bildenden Kiinste. Vol. 4. Diisseldorf:
Verlagshandlung von Julius Buddeus, 1843.

Sciolla, Gianni Carlo. «Adolfo Venturi: memoria e critica d’arte». In Adolfo Venturi. Memorie
autobiografiche, 5-20. Torino: Allemandi, 1991.

. «Critica d’arte nell’Italia della ricostruzione. Alcune riflessioni». In Critica d’arte e
tutela in lItalia: figure e protagonisti nel secondo dopoguerra, 17-32. Passignano:
Aguaplano, 2017.

. La critica d’arte del Novecento. UTET. Torino, 1995.

Semerari Majorano, Livia. «La chiesa di S. Maria di Giano in Agro di Bisceglie». In Atti del
primo simposio internazionale di arte armena (Bergamo, 28-30 giugno 1975), a cura di
Giulio Ieni e Boghos Levon Zekiyan, 471-480. Venezia, San Lazzaro: Tipo-Litografia
Armena, 1978.

Serena, Tiziana. «Le parole dell’archivio fotografico». Rivista di estetica 52 (2012): 163—-177.

Seroux d’Agincourt, Jean Baptiste. Histoire de [’art par les monumens, depuis sa décadence
au Ve siecle jusqu’a son renouvellement au XVle. Paris: Treuttel et Wiirtz, 1823.

Shvidkovsky, Dmitry. Russian Architecture and the West. Yale University Press, 2007.

Sirinian, Anna, e Francesco D’ Aiuto. «Incontri mediterranei nel Duecento. Gli Armeni a Roma
e 1 loro manoscritti». Arte medievale 10 (2020): 315-336.

Sironi, Mario. «Monumentalita fascista». La Rivista del Popolo d’ltalia, n. 2 (1934): 84-93.

Skhirtladze, Zaza. «A propos du décor absidal de C‘romi». Revue des études géorgiennes et
caucasiennes 7 (1991): 163—-184.

. a c. di. Ani at the crossroads. International Conference (17-18 November, 2017).
Tbilisi: Ivane Javakhishvili Tbilisi State University, 2019.

. a c. di. Anisi da sak’artvelo. narkvevebi, masalebi (Ani and Georgia. Essays,
materials). 2 voll. Thilisi: University Press, 2020.

Soffici, Ardengo. Periplo dell’arte. Richiamo all’ordine. Firenze: Vallecchi, 1928.

Solarino, Carla. «Studi sull’architettura e sull’arte armena, georgiana e bizantina». In Giulio
leni (1943-2003): il senso dell’architettura e la maestria della parola, a cura di Chiara
Devoti, 61-93. Alessandria: Edizioni dell’Orso, 2015.

304



Sorrenti, Pasquale. Hrand Nazariantz: uomo, poeta, patriota. Bari: Levante, 1987.

Speake, Jennifer. Literature of Travel and Exploration. An Encyclopedia. New York: Fitzroy Dearborn,
2003.

Spieser, Jean-Michel. «Art byzantin et influence: pour I’histoire d’une construction». In
Byzance et le monde extérieur : Contacts, relations, échanges, a cura di Michel Balard,
Elisabeth Malamut, ¢ Paule Pagés, 271-288. Byzantina Sorbonensia. Paris: Editions de
la Sorbonne, 2016.

. «Die Rezeption von Strzygowski (und Riegl) bei den franzosischen Byzantinisten
zwischen 1900 und 1940». In Menschen, Bilder, Sprache, Dinge Wege der
Kommunikation zwischen Byzanz und dem Westen 2: Menschen und Worte, a cura di
Falko Daim, Christian Gastgeber, Dominik Heher, e Claudia Rapp, 383-389. Byzanz
zwischen Orient und Okzident 9. Mainz: Verdffentlichungen des Leibniz-
WissenschaftsCampus, 2018.

. «Hellénisme et Connaissance de ’art Byzantin Au XIXe Siecle». In "EAAHNIZMOZX.
Quelques Jalons Pour Une Histoire de [’identité Grecque. Actes Du Colloque de
Strasbourg 25-27 Octobre 1989, a cura di Suzanne Said, 337-362. Leiden: Brill, 1991.

Spike, Michele K. «Scritto nella pietra: le “cento chiese”, programma gregoriano di Matila di
Canossa». In San Cesario sul Panaro da Matilde di Canozza all’Eta Moderna (Atti del
Convegno Internazionale 9-10 novembre 2012), a cura di Pierpaolo Bonacini e Paolo
Golinelli, 11-42. Bologna: Patron Editore, 2014.

Stegensek, August. «G. F. Rivoira Le origini della architettura lombarda e delle sue principali
derivazioni nei paesi d’oltralpe». Rémische Quartalschrift fiir christliche Altertumskunde
und Kirchengeschichte 16 (1902): 70-71.

Stronach, David, e T. Cuyler Young. «Three Seljuq Tomb Towersy». Iran. Journal of the
British Institute of Persian Studies 4, n. 1 (1966): 1-20.

Strzygowski, Josef. Das Etschmiadzin-Evangeliar beitrdge zur geschichte der armenischen,
ravennatischen und syro-dgyptischen Kunst. Byzantinische Denkmadler 1. Wien:
Mechitaristen-Congregation, 1891.

. «Das orientalische Italien». Monatshefte fiir Kunstwissenschaft 1, n. 1-2 (1908a): 16—
34.

——— Die Baukunst der Armenier und Europa: ergebnisse einer vom Kunsthistorischen
institute der Universitat Wien 1913 durchgefuhrten forschungsreise. 2 voll. Wien: A.
Schroll, 1918.

. «Die byzantinische Kunst». Byzantinische Zeitschrift 1, n. 1 (1892): 61-73.
https://doi.org/10.1515/byzs.1892.1.1.61.

. «G. T. Rivoira Le origini della architettura lombarda e delle sue principali derivazioni
nei paesi doltr’alpe». Byzantinische Zeitschrift 17 (1908b): 287-290.

. «G.T. Rivoira, Le origini della architettura lombarda e delle sue principali derivazioni
nei paesi d’oltralpe». Byzantinische Zeitschrift 11 (1902): 568-570.

305


https://doi.org/10.1515/byzs.1892.1.1.61

. «Gli armeni banditori del pensiero architettonico arianoy». In Armeni Ariani, 71-79.
Roma: Edizioni «HIM», 1939.

—— . Kleinasien, ein Neuland der Kunstgeschichte. Leipzig: J.C. Hinrichs, 1903.

. «La pittura e la miniatura nella Lombardia, dai piu antichi monumenti alla meta del
quattrocento». Byzantinische Zeitschrift 21 (1912).

. Orient oder Rom: Beitrdge zur Geschichte der spdtantiken und friihchristlichen
Kunst. Leipzig: Hinrichs, 1901.

. Ursprung der christlichen Kirchenkunst. Leipzig: Hinrichs, 1920.

Summer, David. Real Spaces. World Art History and the Rise of Western Modernism. London:
Phaidon Press, 2003.

Tabacco, Giovanni. «Le strutture del regno italico tra XI e XII secolo». Studi matildici, 1978,
39-53.

Talinn, Grigor. «Orient Oder Rom? Qajar “Aryan” Architecture and Strzygowski’s Art
History». The Art Bulletin 89, n. 3 (2007): 562-590.
https://doi.org/10.1080/00043079.2007.10786361.

Tangheroni, Marco. Commercio e navigazione nel Medioevo. Roma: Laterza, 1996.

Taylor, Alice. «Tha walls of Ani: sign as function». In Ani. World Architectural Heritage of a
Medieval Armenian Capital, a cura di S. Peter Cowe, 69—76. Leuven: Peeters, 2001.

Tedeschi Grisanti, Giovanna. «Il reimpiego di materiali di eta classica». In /I Duomo di Pisa,
153-164. Modena: Franco Cosimo Panini, 1995.

Ter Minassian, Anahide, Ara Zarian, ¢ Armen Zarian. Vagharshapat. Vol. 23. Documenti di
Architettura Armena. Venezia: OEMME Edizioni, 1998.

Testi Cristiani, Maria Laura. Arte medievale a Pisa. Tra Oriente e Occidente. Roma: Consiglio
Nazionale delle Ricerche, 2005.

. «Origine, derivazioni, mutazioni strutturali e funzionali della losanga dal V al XII
secolo in area tosco-pisana e armeno georgianay. In Atti del Convegno internazionale
(Torino, Genova, Livorno, 8-11 marzo 1997). Giornata di studi a Torino e Genova, 191—
204. La Morra: Associazione Culturale Antonella Selvatico, 2013.

. «Pisa e Terrasanta. I protagonisti della I e della II Crociata e le sacre memorie
gerosolimitane: S. Agata, S. Sepolcro, il Battistero». In Arte medievale a Pisa. Tra
Oriente e Occidente, 233-248. Roma: Consiglio Nazionale delle Ricerche, 2005.

. «Un taccuino armeno di modelli del X VI secolo da Istanbul». Critica d’arte 62, n. 3
(1999): 45-59.

Texier, Charles Félix Marie. Description de [’Arménie, la Perse et la Mésopotamie. Paris:
Typographie de Firmin Didot Fréres, 1842.

Thierry, Jean-Michel. «A propos de quelques monuments chrétiens du Vilayet de Kars». Revue
des études arméniennes 17 (1983): 329-394.

306


https://doi.org/10.1080/00043079.2007.10786361

. «A propos de quelques monuments chrétiens du Vilayet de Kars (Turquie)». Revue
des études arméniennes 3 (1966): 73-90.

. «Fouilles turques récentes a Ani». Revue des études arméniennes 25 (1995): 439—
449, https://doi.org/10.2143/REA.25.0.2003791.

. L’Arménie au Moyen Age: les hommes et les monuments. Les formes de la nuit.
Zodiaque: La-Pierre-qui-Vire, 2000.

. «Les influences byzantines sur 1’art arménien». Jahrbuch der Osterreichischen
Byzantinistik 32, n. 5 (1982): 237-242.

Thierry, Jean-Michel, e Patrick Donabédian. Les arts arméniens. Paris: Mazenod, 1987.

Thierry, Nicole, e Jean-Michel Thierry. L Eglise Saint-Grégoire de Tigran Honenc‘ a Ani
(1215). Louvain: Peeters, 1993.

Thierry, Nicole, e Jean-Michel Thierry. «Notes sur des monuments arméniens en Turquie.
Revue des études arméniennes 2 (1965): 165—-184.

Thomson, Robert W. «Architectural Symbolism in Classical Armenian Literature». The
Journal of Theological Studies 30, n. 1 (1979): 102—-114.

. History of the Armenians. Agathangelos. Albany: State University of New York Press,
1976.

. «Jerusalem and Armeniay». In Papers of the 1983 Oxford Patristic Conference, 77—
91. Kalamazoo: E. A. Livingstone, 1986.

. «Medieval Chroniclers of Ani: Hovannes, Samvel, and Mkhitar». In Ani and Kars, a
cura di Richard G. Hovannisian, 65-80. Costa Mesa (CA): Mazda Publishers, 2011.

. «The Historical Compilation of Vardan Arewelc‘i». Dumbarton Oaks Papers 43
(1989): 125-226.

T‘oramanean, T‘oros. «K‘aluac Anii yuSatetrés. Ani k‘atak® t‘e amroc'? (From Ani’s
notebook. Ani, city or castle?)». Azgagrakan Handés 14, n. 22 (1912): 61-84.

. Nyut'er haykakan Ccartarapetutyan patmut‘yan (Materials for the history of
Armenian architecture). 2 voll. Erewan, 1942.

Tietze, Hans. «Strzygowski, Josef». In Enciclopedia Italiana, XXXI1:883. Roma: Istituto della
Enciclopedia Italiana, 1936.

Tigler, Guido. «Circolazione di modelli artistici: ’incontro tra I’arte classica del bacino del
Mediterraneo con le arti delle civilta dell’Oriente e quelle dei ‘barbari’ del Nord
germanico nelle teorie della Scuola di Vienna». In Le vie della comunicazione nel
Medioevo: livelli, soggetti e spazi d’intervento nei cambiamenti sociali e politici:
Progetto Atelier jeunes chercheurs.2: giornate di studio, Roma, 20-21 ottobre 2016, a
cura di Marialuisa Bottazzi, Paolo Buffo, e Caterina Ciccopiedi, 101-159. Collana Atti.
Trieste: Roma: CERM; Ecole francaise de Rome, 2019.

. «Gli pseudotrofei della guerra delle Baleari nel Duomo di Pisa. Per la discussione
sulle relazioni conflittuali o pacifiche fra Islam Occidente». Rivista storica italiana 133,
n. 1 (2021): 201-240.

307


https://doi.org/10.2143/REA.25.0.2003791

. «Il ruolo di Pisa nella geografia artistica della Toscana romanica e in relazione alla
Sardegnay. In Itinerari del Romanico in Sardegna, 99—118. Cagliari: Edizioni AV, 2010.

. Toscana romanica. Patrimonio artistico italiano. Milano: Jaka Book, 2006.

Toesca, Pietro. «Gli affreschi della Cattedrale di Anagni». Le Gallerie italiane 5 (1902): 116—
187. https://doi.org/10.11588/DIGLIT.17330.8.

. «Josef Strzygowski, Byzantinische Denkmaeler, III: Ursprung und Sieg der altbyz.
Kunsty». Rivista Storica Italiana IV, n. 3 (1905): 309-313.

. Reliquie d’arte della badia di S. Vincenzo al Volturno. Vol. 25. Roma: Forzani e C.,
Tipografia del Senato, 1904.

. Storia dell Arte Italiana. Il Medioevo. Vol. 1. Storia dell’arte classica e italiana.
Torino: Unione tipografico-editrice torinese, 1927.

Tokarskij, Nikolaj Michajlovi€. Architektura Armenii IV-XIV vv. Erevan: Armgosizdat, 1961.

Toubert, Hélene. Unarte orientata. Riforma gregoriana e iconografia. Milano: Jaca Book,
2001.

Toumanoff, Cyril. «<Armenia and Georgia». In The Cambridge Medieval Hstory. Byzantium
and his neighbours, a cura di J.M. Hussey, Vol. IV. I. Cambridge: University Press, 1966.

Traina, Giusto. «Capitales ou résidences royales». In Les douze capitales d’Arménie, a cura di
Patrick Donabédian e Claude Mutafian, 45-50. Paris; Marseille: Somogy éditions d’art;
Maison arménienne de la Jeunesse et de la Culture, 2010.

Tranfaglia, Nicola. La prima guerra mondiale e il fascismo. A cura di Giuseppe Galasso. Vol.
3. Storia d’Italia. Torino: UTET, 1995.

Turi, Gabriele. «l progetto dell’Enciclopedia italiana: 1’organizzazione del consenso fra gli
intellettualin. Studi Storici 13, n. 1 (1972): 93—-152.

Uluhogian, Gabriella. Gli armeni. Bologna: Il Mulino, 2009.

. «Le testimonianze epigrafiche / The evidence of inscriptions». In Ani, 72-84.
Documenti di Architettura Armena 12. Venezia: OEMME Edizioni, 1984.

. «Tra documentazione e filologia: le scuole mechitariste di Venezia e Vienna». In G/i
Armeni e Venezia. Dagli Sceriman a Mechitar: il momento culminante di una
consuetudine millenaria, a cura di Boghos Levon Zekiyan e Aldo Ferrari, 223-238.
Venezia: Istituto Veneto di Scienze, Lettere ed Arti, 2004.

Urech, Edouard. Dizionario dei simboli cristiani. Roma: Edizioni Arkeios, 1995.
Urry, John, e Jonas Larsen. The tourist gaze 3.0. Los Angeles: Sage, 2011.

Utudjian, Edouvard. Les monuments Arméniens du IV¢ au XVIIII® siecle. Paris: A. Morancé,
1967.

Vahramian, Herman. «Architetti e maestri costruttori nell’Armenia medievale». In
Architettura medievale armena, a cura di Tommaso Breccia Fratadocchi, Enrico Costa, €
Paolo Cuneo, 35-39. Roma: De Luca Editore, 1968.

308


https://doi.org/10.11588/DIGLIT.17330.8

. Armen Manoukian: materiali per una biografia, 1932-1995. Milano: Ares, 2009.

. Diaspora della mente: conversazioni con Herman Vahramian. A cura di Andrea
Beolchi, Agopik Manoukian, e Ornella Rota. Milano: Tranchida, 1992.

Vaisse, Pierre. «Josef Strzygowski et la France». Revue de [’art 146 (2004): 73-83.

Valenzano, Giovanna. «Sergio Bettini e la nascita dei sistemi voltati tra Oriente e Occidentey.
In Ricordando Sergio Bettini, a cura di Franco Bernabei, 41-48. I poliedri. Padova: Il
Poligrafo, 2007.

Valtorta, Roberta. «Gabriele Basilico e la citta antica-contemporanea». In Piranesi - Roma -
Basilico, 20-23. Roma: Fondazione Giorgio Cini onlus, 2019.

Van Buren, A. W. «Teresio Rivoira». The Classical Journal 14, n. 9 (giugno 1919): 566-567.

Vandekerckhove, Dweezil. Medieval fortifications in Cilicia. The Armenian contribution to
military architecture in the Middle Ages. Leiden; Boston: Brill, 2020.

Vanini, Fiorella. La rivoluzione culturale. La facolta di architettura del Politecnico di Milano
1963-1974, 20009. http://www.gizmoweb.org/2009/12/la-rivoluzione-culturale/.

Vardanyan, Edda. «The sculpted dome of Hofomos Monastery zamatun: an Armenian
apocalypse». In Hofomos Monastery: Art and History, 237-300. Paris: Amis du Centre
d’histoire et de civilisation de Byzance, 2015b.

———— «The zamatun of Horomos and the Zzamatun/gawit® structures in Armenian
architecture». In Horomos Monastery: Art and History, a cura di Edda Vardanyan, 207—
236. Paris: Amis du Centre d’histoire et de civilisation de Byzance, 2015a.

Ventra, Stefania. «Armato di penna rossa: Pietro Toesca e le indicazioni di metodo agli autori
delle voci dell’Enciclopedia italiana». In Pietro Toesca a Roma e la sua eredita, a cura
di Novella Barbolani di Montauto, Manuela Gianandrea, Stefano Pierguidi, e Marco
Ruffini, 313-327. Roma: Campisano, 2020.

Venturi, Adolfo. «G.T. Rivoira, Le origini dell’architettura lombarday. L ‘arte: rivista di storia
dell’arte medievale e moderna 4 (1901): 344-345.

. Memorie autobiografiche. A cura di Gianni Carlo Sciolla. Allemandi. I testimoni
dell’arte. Torino, (1927) 1991.

. Storia dell’arte italiana. 11 voll. Milano: Hoepli, 1901.

. «Sul metodo della storia dell’architettura». L 'Arte 41, n. 9 (1938): 370-375.

Verdone, Mario. «Futurismo, ‘“arte totale” e propaggini internazionali del movimento
d’avanguardiay. In Strutture dell immaginario: profilo del Novecento letterario italiano,
a cura di Mario Morano. Iride 43. Soveria Mannelli: Rubbettino, 2007a.

. «Il futurismo armenoy. In Odi armene, 69-83. Empoli: Ibiskos Ulivieri, (1968) 2007b.

Verzone, Paolo. «L’architettura georgiana e 1’architettura romanica». In Corso di Cultura
sull’Arte Ravennate e Bizantina, 423-446. Corsi di cultura sull’arte ravennate e bizantina
20. Ravenna: Edizioni del Girasole, 1973a.

309


http://www.gizmoweb.org/2009/12/la-rivoluzione-culturale/

. «Smalti medioevali in Georgia». In Corso di Cultura sull’Arte Ravennate e Bizantina,
447-466. Corsi di cultura sull’arte ravennate e bizantina 20. Ravenna: Edizioni del
Girasole, 1973b.

. «Strutture romane di tipo “darbazi” in Anatolia Centralex». In Atti del primo simposio
internazionale sull’arte georgiana (Bergamo, 28-30 giugno 1974). Milano: Solari, 1977.

Vives i1 Piqué, Rosa. Trilogy about several urban view and landscape prints. Barcelona:
Universitat de Barcelona, 2021.

Volpe, Gioacchino. «L’"Enciclopedia italiana" ¢ compiuta». Nuova Antologia 72, n. 1575
(1937): 5-18.

Vryonis, Speros. «Another Note on the Inscription of the Church of St. George of Beliseramay.
Byzantina 9 (1977): 11-22.

Wharton, Annabel Jane. Refiguring the post classical city: Dura Europos, Jerash, Jerusalem
and Ravenna. Cambridge: Cambridge University Press, 1995.

Wiseman, T. P. «The First Director of the British School». Papers of the British School at
Rome 49 (1981): 144—163. https://doi.org/10.1017/S0068246200008515.

Wood, Christopher S. «Strzygowski and Riegl in Americax». Journal of Art Historiography, n.
17 (2017): 1-19.

Wolf, Gerhard. «Marble Metamorphosis». In The Aesthetics of Marble from Late Antiquity to
the Present, a cura di Dario Gamboni, Gerhard Wolf, e Jessica N. Richardson, 14-61.
Miinchen; Florenz: Hirmer; Kunsthistorisches Institut in Florenz, 2021.

. «Vesting walls, displaying structure, crossing cultures: transmedial and transmaterial
dynamics of ornament». In Histories of ornament. From global to local, a cura di Giilru
Necipoglu e Alina Alexandra Payne, 96—105. Princeton; Oxford: Princeton University
Press, 2016.

Wright, Frank Lloyd. An Organic Architecture. Lund: Humphries and Co Ltd, 1939.

Wulff, Oskar. «Ainalow, D. Die hellenistischen Grundlagen der byzantinischen Kunst:
Untersuchungen auf dem  Gebiet der friihbyzantinischen byzantinischen
Kunstgeschichte». Repertorium fiir Kunstwissenschaft 26 (1903): 35-55.

Yalman, Suzan. «’Ala Al-Din Kayqubad Illuminated: A Rum Seljuq Sultan as Cosmic Ruler».
Mugarnas 29 (2012): 151-186.

Yazici, Sezai. Ani sirlart (Secrets of Ani). Ankara: Eflal Ajans Matbaacilik, 2017.

Yeretzian, Beatrice. «Roma e un grande re armeno. Un equivoco che rompe un momento
I’alleanza armeno-romanay. In Atti del IV Congresso nazionale di Studi Romani (Roma,
1935), 1: 293-299. Roma: Istituto di Studi Romani, 1938.

Zakarian, Lilith. «Art et artisanat d’une ville de I’an mil». In Ani capitale de I’Armenie en
[’an mil, a cura di Raymond H. Kévorkian, 205-219. Paris: Editions des Musées de la
Ville de Paris, 2001b.

Zander, Giuseppe. «Possibili influssi bizantini nell’impianto di chiese tardo-armene in territori
anellenici? Una problematica aperta»y. In A#ti del XVI Congresso di storia

310


https://doi.org/10.1017/S0068246200008515

dell’architettura greca ed ellenistica (Atene, 29 settembre - 5 ottobre 1969), 375-381.
Roma: Centro di Studi per la Storia dell’ Architettura, 1977.

Zarian, Ara, a c. di. Armen Zarian: architetto, studioso, intellettuale: in occasione del 95°
anniversario della nascita. Yerevan: Graber, 2009.

. «Armen Zarian. Cenni biografici». In Ad limina Italiae. In viaggio per I’ltalia con
mercanti e monaci armeni, a cura di Levon Boghos Zekiyan, 23-32. Eurasiatica.
Quaderni del Dipartimento di Studi Eurasiatici Universita Ca’ Foscari di Venezia 37.
Padova: Editoriale Programma, 1996.

Zarian, Armen. «Ani sotterranea / Underground Ani». In Ani, 11-14. Documenti di
Architettura Armena 12. Venezia: OEMME Edizioni, 1984.

. «Ani souterraine». In Ani. World Architectural Heritage of a Medieval Capital, a cura
di S. Peter Cowe, 77-89. Leuven: Peeters, 2001.

. «Lineamenti di storia urbanistica dell’ Armenia». In Architettura armena, a cura di
Paolo Cuneo, 1: 73—-86. Roma: De Luca Editore, 1988.

Zeitilian Watenpaugh, Heghnar. «Preserving the Medieval City of Ani: Cultural Heritage
between Contest and Reconciliation». Journal of the Society of Architectural Historians
73, 1.4 (2014): 528-555.

. «The Cathedral of Ani, Turkey. From Church to Monument». In Sacred Precincts:
The Religious Architecture of Non-Muslim Communities across the Islamic World, a cura
di  Mohammad  Gharipour, 460-473. Leiden; Boston: Brill, 2015.
https://doi.org/10.1163/9789004280229.

Zekiyan, Boghos Levon, a c. di. Ad limina Italiae: in viaggio per [’Italia con mercanti e
monaci armeni. 1. ed. Eurasiatica. Quaderni del Dipartimento di Studi Eurasiatici
Universita Ca’ Foscari di Venezia 37. Padova: Editoriale Programma, 1996.

. a c. di. Atti del quinto simposio internazionale di arte armena (Venezia, Milano,
Bologna, Firenze, 1988, 28 maggio-5 giugno). San Lazzaro, Venezia: Tipo-Litografia
armena, 1991.

. «Dalla passione per lo studio allo studio per passione. L’itinerario di ricerca di
Adriano Alpago Novello dall’imperialita bizantina alle periferie subcaucasiche e alla
fondazione del Centro di Studi e Documentazione della Cultura Armenax». In
«Alpaghiany. Raccolta di scritti in onore di Adriano Alpago Novello in occasione del suo
70mo compleanno. Napoli: Scriptaweb, 2005.

. «Gli Armeni e I’Occidente». In Gli Armeni in Italia (Venezia, Isola di San Lazzaro,
Padova, Museo al Santo; 9 settembre 1990 - 20 gennaio 1991), a cura di Levon Boghos
Zekiyan, 24-27. Roma: De Luca edizioni d’arte, 1990.

, a c. di. Gli Armeni in Italia (Venezia, Isola di San Lazzaro, Padova, Museo al Santo,
9 settembre 1990 - 20 gennaio 1991). Roma: De Luca edizioni d’arte, 1990.

. «Le colonie armene del Medio Evo in Italia e le relazioni culturali italo-armene:
(materiale per la storia degli Armeni in Italia)». In Atti del primo simposio internazionale
di arte armena (Bergamo, 28-30 giugno 1975), 801-929. Venezia, San Lazzaro: Tipo-
Litografia Armena, 1978.

311


https://doi.org/10.1163/9789004280229

. «Lo studio delle interazioni politiche e culturali tra le popolazioni della Subcaucasia:
alcuni problemi di metodologia e di fondo in prospettiva sincronica e diacronica». In 1/
Caucaso: cerniera fra culture dal Mediterraneo alla Persia (secoli IV-XI), 1: 427-481.
Spoleto: Centro italiano di studi sull’alto medioevo, 1996a.

Zekiyan, Boghos Levon, e Aldo Ferrari. Gli Armeni e Venezia: dagli Sceriman a Mechitar. 1l
momento culminante di una consuetudine millenaria. Venezia: Istituto Veneto di Scienze,
Lettere ed Arti, 2004.

Zick—Nissen, Johanna. «Medieval ceramic bowldecorations, interpreted as constellationsy. a
cura di M. Y. Kiani, 349-367. Tehran: Iranian Centre for Archeological research, 1976.

312



Repertorio fotografico

313



Figura 1 Ani. Face laterale de la Cathédrale.
TEXIER 1842, pl. 20.

314



Figura 2 Ani. Plan, coupe et détails de la Cathédrale.
TEXIER 1842, pl. 18.

315



Figura 3 Génération, relations et influences des architectures du bas-empire.
CHoISY 1899, 80.

Figura 4 Les églises romanes classes par écoles.
CHOISY 1899, 240.

316



Figura 5 Eglise de Marmashen vue de sud-ouest.
Fot. F.B. Lynch, in LYNCH - RHEIMS 1990, 18.

Figura 6 Ani : Paysage vu des extrémités sud du site.
Fot. F.B. Lynch, in LYNCH - RHEIMS 1990, 31.

317



Figura 7 Intérieur de I’Eglise d’Etchmiadzine; Entrée principale de I’Eglise d’Etchmiadzine.
GAGARIN 1847. nl. XVI.

Figura 8 Etchmiadzine : la grande cour de la Cathédrale.
Fot. F.B. Lynch, in LYNCH - RHEIMS 1990, 19.

318



9’_7:. 7{.19:-17_:‘_

1915

Figura 9 G.T. Rivoira, 1915.
RivoIrRA 1925.

319



Figura 10 Interno della Basilica di San Vitale in Ravenna (sec. VI).
RivoIrRA 1901, tav. 1.

320



Figura 11 Ecemiadsin. Chiesa di Santa Gaiana (sec. VII).
RIvoIRA 1914, 191 fig. 164.

321



¥l b — Boendudabin Clilian 4 Santn Reslimng eg I e, Vit

Figura 12 Ecemiadsin. Chiesa di Santa Ripsima (dopo il sec. VII).
RivoIra 1914, 199 fig. 172.

322



216 ARCHITETTURA MUSULMANA
{a. 687691} —che si sa avere avuto all'incirea la medesima altezza del-
Podierna™ — per la sua, slanciata, di Usunldr

Cingsa pELLA Croce ap Aciraamar, — Sioalza nell'isola omonima, sul

lago di Van, dove fin dal 6353 erasi fondato un monastero, *

Aghthamai. Chioun dells Cenoe (1, o) st

Fig. thy

"L Sreanii, Pefestive wder the Mashonss, g, 12,
TRaN-MAwT, Mo, kit geagy. moe Pavmdwie; vol, 1, poas wo.

Figura 13 Aghtamar. Chiesa della croce. Scolture (a. 904-936).
RIvoIRA 1914, 216 fig. 185.

323



Fig. 202 — Clwwcinvanke. Ohiesa 0 Scholombt (e,

Ui, 453 — Cluselivahk. Cappefle in prosafnlis 4 Conrenio,

Figura 14 Chosciavank chiesa di Scioghacat.
RIvoIrRA 1914, 224 figg. 192-193.

324



Fie, 16— A Gattodrae Fimnam sul s g71-tote]

Figura 15 Ani. Cattedrale fianco sud (a. 977-1010).
RIVOIRA 1914, 227 fig. 196.

325



238 ARCHITETTURA MUSULMANA

parsa, sorretta da quattro pilastri composti, sui quali si svolgono archi
longitudinali e traversali ricadenti su semipilastri parietali a fascio.

I muri sono a concrezione, con paramenti in eonci di tufo preparati e
commessi con grande accuratezza.

Le muraglie esterne, sono corse in giro da snelle areate cieche ad archi

rialzati semirotondi ¢ anche alean poco acuti. Tranne la facciata. le altre

Flat, vor — Binx, Cittedrale wéoati A, s ¢ Eif,

muraglie sono pure orpate, clascona, con die delle caratteristiche nicchie
A sguancio (fige, 105 ¢ 196},

Da quanto s¢ ne pud agguire dagli scarsi residul del tamburo esteriore
della cupola, ancor esso si fregiava di avcatélle cieche.,

Oltre a finestre, sono exiandio. praticati ocehi a cireoli congentrici spra-
londati. Osservo qui essere antichissimo, nell
«oculi» nelle fabbriche. ¢

Nell'ossatura interna & fatto impiego di archi leggermente acuti,

L'abside si abbella alla base con un rdine di niechie ad archi, ora semi-
circalari ed ora alquanto acuti,

4 nostra penisola, 'uso degli

! Rrvona, op, it [Heinemann), vel, 1, payg. 294,

Figura 16 Pisa. Cattedrale (secoli XI, XII e XIII).
Rivoira 19, 228 fig. 197.

326



Figura 17 Ani. Cappella del Redentore (a. 1034).
Rivoira 1914, 136 fig. 204.

327



JusERT 4

P%'Q

AuEran

1 ARMENIL

Salap v Shesa 1S Sabin iens it o S B

ekl e

|ARCHITETTUR ARMENS LA LETTERATURA ARMENA

iz 2l bt waaar

3

e R

I una conferenza del poeio ruzso Brousey

[ERA JERER R | T R pe——

150 Becwin)

Figura 19 Armenia. Eco delle rivendicazioni, dicembre 1916, 9.

328



i
T.
|
i
it
i
|
I

Figura 20 Fotoritratto di F.T. Marinetti inviato da Marinetti a H. Nazariantz,
F.P'. Marinet't'i éw Apagayapastut ‘iwna (F. T. Marinetti e il Futurismo), 1910.

Figura 21 Marinetti al Caffé Savini di E. Sachetti
F.P". Marinet 't'i éw Apagayapastut ‘iwna (F. T. Marinetti e il Futuriso), 1910, 23.

329



LIARCHITETTURA ROMANICA 500

praticabili o cieche, stese @ mano @ mano per tutto 1 esterno. Nella strutturi, quells
scuola architettonica ush presto tutte le fogge di volta, ma non persistette 1 elaborare
specialmente quella che includeva, gid nella basilica ambrosiana, gl elementi del-
I architettura gotica, anzi tornd persino alle coperture a tettn su archi trasversi,

Fig. ara. — Pavia S, Michele: faecista. (For. Hrogy)

appunto mentre gli architetti oltramontani, acquisiti i nuovi procedimenti, ne fraevano
il sistema gotico.

Valte @ costoloni originarie (molti edifizi faron coperti di tali volte soltanto in
rimaneggiamenti posteriori), ampissinme, sono 4 Milaso nel 5. Nazzaro maggiore,
vicostrutto alla fine del secolo X1 sull'antica pianta cruciforme ad una sola navata,
con cupolaj s Paviy, eraio forse nel S. Giovanni in borgo, in 5. Maria del popolo,
in S. Stefano, grandi costruzioni coeve al S. Michele, demolite distruggendo magni-
fiche prove dell'attiviti e dello stile/degli architetti pavesi. Da maestri del centro

Figura 22 Pavia. San Michele: facciata (fot. Brogi).
TOESCA 1927, 509 fig. 299.

330



; 7] i
" et — L
{EL= M) W2 BYEE. SA% WOSAND ~ Fuvrew, Sthaiis Ln Poita {N11° wenka)

Figura 23 Alberese. Abbazia di San Robano, il portale.
Fotografia Alinari in TOESCA 1927, 644 fig. 424.

ABRCHITETTILA BOARIC & SECHIFTITES Lot 485

ol
I e e

Figura 24 Akhpat(Armenia) Cappella — spaccato (Choisy dis.); Casale Monferrato. S. Evasio: nartece.
TOESCA 1927, 485 fig. 288.

331



Figura 25 «L’ Architettura Armenay in Armenia. Eco delle rivendicazioni armene, 15 settembre 1916, 6.

AN-HWEL- ANI 355

Figura 26 Voce “Ani” in Enciclopedia italiana.
CECCHELLI — MANETTI 1929, 355.

332



Figura 27 Vista di una sala de I’ Exposition d’art byzantin, Parigi 1931.
Sulla parete sinistra sono esposte le fotografie delle chiese armene.
LABRUSSE 2018, fig. 2.

333



Figura 28 Ani. Cattedrale, pianta, fianco e spaccato (da C. Texier), Pisa. Cattedrale (da Anderson e Alinari).

GoLzio 1939, 38 figg. 43-45; 134-135 figg. 118-120.

Figura 29 Commenti a margine a Architettura bizantina e romanica (1939) di V. Golzio, 1941.
Biblioteca del Dipartimento di Architettura di Firenze.

334



Figura 30 I pilastri a fascio del lato meridionale, Cattedrale di Ani, Turchia. Fot. B. Spampinato, 2021.

335



Figura 31 Inaugurazione della mostra Architettua armena, Accademia di Brera, Milano 27 ottobre 1968.
Archivio CSDCA.

FOTO IULIA - BAR:

Figura 32 Adriano Alpago Novello all’inaugurazione della mostra Architettura armena,
Pinacoteca Provinciale Corrado Giaquinto, Bari 26 ottobre 1969. Archivio CSDCA.

336



Figura 33 Allestimento della mostra Architettura armena, GAM - Galleria di Arte Moderna di Torino, aprile-giugno
1975. Fototeca della Galleria di arte moderna di Torino, Scatola 883.

Figura 34 Allestimento della mostra Architettura armena, GAM - Galleria di arte moderna di Torino, aprile-giugno
1975. Fototeca della Galleria di arte moderna di Torino, Scatola 883.

337



LI B B N

Figura 35 Elaborazione grafica del rapporto tra architettura romana e armena secondo una concezione genealogica
della storia dell’architettura (E. Rizzo e B. Spampinato).

338



Figura 36 Mappa delle chiese oggetto delle prime missioni di studio e dell’esposizione Architettura armena curata
dal gruppo di lavoro diretto da G. de Francovich. BRECCIA FRATADOCCHI — COSTA — CUNEO 1968.

339



WENTI E DEISIT] o —
b, M 1535 U Lo Kt _ = [ st

(R e st}

Figura 37 Dettaglio da Carta di localizzazione dei monumenti e dei siti.
CUNEO 1988.

Figura 38 Mappa Monuments of Georgian Architecture redatta dal governo della Georgia sovietica.

340



Fig. 1-L

Figura 39 L’Armenia e le sue regioni storiche.

CuNEo 1978, fig. 1.

341



Figura 40 Carta e profilo altimetrico della regione armena.
ALPAGO NOVELLO 1986.

342



Figura 41 La regione di Ani nei secoli XII-XIII a cura di H: Vahramian.
Ani 1984, 32-33.

Figura 42 La rete stradale e il sistema difensivo dell’Armenia nei secoli X-XIV a cura di H. Vahramian.
Ani 1984, 34-35.

343



Figura 43 The Tree of Architecture.
FLETCHER 1938, II1.

344



Figura 44 Dighour. Vue de [ ‘Eglise.
TEXIER 1842, pl. 25.

Figura 45 Ani. Vue de la Cathédrale.
TEXIER 1842, pl. 17.

345



Figura 46 Pievi romaniche pisane nelle litografie di Rehault de Fleury:
Eglise de San Frediano; Eglise de San Casciano.
REHAULT DE FLEURY 1866, pl. VII; IV.

346



Figura 47 Arcate cieche, dettaglio della superficie meridionale del corpo principale della Cattedrale di Pisa.
Fot. B. Spampinato, 2019.

Figura 48 Arcate cieche, dettaglio della superficie orientale della Cattedrale di Ani.
Fot. B. Spampinato, 2021.

347



Figura 49 Ani. Elévation de la Cathédrale.
TEXIER 1842, pl. 19.

Figura 50 Facciata occidentale della Cattedrale di Ani. Fotografia di T. Breccia Fratadocchi.
Sapienza Universita di Roma, Dipartimento SARAS, CDSAB-Centro di Documentazione di Storia dell’Arte Bizantina.

348



Figura 51 St Paul a Pise. REHAULT DE FLEURY 1866, pl. III.

Figura 52 Facciata della Chiesa di San Paolo a Ripa d’Arno, Pisa.
Fot. B. Spampinato, 2019.

349



Figura 53 Ani. Cathédrale.
BROSSET 1861, pl. VIIL

Figura 54 Ani. La Cattedrale, veduta da nord-ovest (1971).
Fot. T. Breccia Fratadocchi in CUNEO 1977a, tav. XXIV b

350



Figura 55 Cattedrale di Ani, facciata meridionale. Fotografia di T. Breccia Fratadocchi.
Sapienza Universita di Roma, Dipartimento SARAS, CDSAB-Centro di Documentazione di Storia dell’ Arte Bizantina.

351



Figura 56 Banda decorativa con motivi animali, tiburio della Chiesa della Santa Croce di Agtt*amar, Van, Turchia.
Dipartimento SARAS, CDSAB-Centro di Documentazione di Storia dell’ Arte Bizantina.

352



Figura 57 Dettaglio delle mura esterne della Chiesa della Santa Croce di Aglt‘amar, Van.
Dipartimento SARAS, CDSAB-Centro di Documentazione di Storia dell’ Arte Bizantina.

353



Figure 58, 59 Le immagini della Cattedrale di Ani per le strade di Kars.
Fot. B. Spampinato, 2021.

354



Figura 60 La statua del re Gagik proveniente da Ani. Fotografia di A. Vruyr, 1907.
Archivio CSDCA.

355



Figura 61 Dettaglio decorativo esterno della chiesa di Surb Astvacacin del Monastero di Noravank".
Fot. A. Alpago Novello, ante 1985. Archivio CSDCA.

Figura 62 Dettaglio della cappella cimiteriale presso la Chiesa di Zoravor, Etvard.
Fot. A. Alpago Novello. Archivio CSDCA.

356



Figura 63 Parte del contenuto della cartella intitolata “Losanghe” di A. Alpago Novello.
Archivio CSDCA.

357



Figura 64 Gavit' del Monastero di Satmosavank®. Fotografia di A. Alpago Novello.
Archivio CSDCA.

358



G5 Ttnic o o & aribitmitin, st diniipe. A B _ 2 Tops 4 G s L kel B, i

Figura 65 Dintorni di Petra: Figura 66 Tempio di Giove:
l‘architettura del deserto di pietra. ~ sinoti il.rapporto architettura / uomo.
Fot. e iscrizione di A. Alpago Novello. Archivio CDSCA. Fot. e iscrizione di A. Alpago Novello. Archivio CSDCA.

Figura 67 Baalbek: Tempietto di Venere.
Si noti la plasticita dei volumi.
Fot. e iscrizione di A. Alpago Novello. Archivio CSDCA.

359



Figura 68 Allestimento della mostra Architettura georgiana nella Basilica di San Nicola a Bari, febbraio 1975.
Archivio CSDCA.

360



Figura 69 Giochi di luce nella cupola del Monastero di Ganjasar, Arc“ax (Nagorno Karabakh).
Fot. A. Alpago Novello. Archivio CSDCA.

361



sincrona

Divergenza
2000000

Fenomeni distanti
® ® ® © 0 0 0 O

Figura 70 Elaborazione grafica di un caso di convergenza. (E. Rizzo e B. Spampinato).

362



Assonomatria deila ciith @i Anl / An axonomatrical view of the city of Ani (N. Ja. Marr), scala | scale 1:500

Cotutmca | Crasw.

_ Chamss Famn
o ehusch o S8 Pt

o M be

Chimaa i 6, Grgor Abugnasranis
W Cathem | The cemeaal
Min A | The watn o A

Tha thurth ol B tingar

Abughammnis

"\ Mite 5 Aatet | The wats of Asrs.

E T T ey

Crlana Se! it | The Sheen of pamss

Farvaris o Midjaabard | The barin

Cieana & § G @ 3 4
e e

fractm @1 Manuisre | The mease ol Manstohe

Figura 71 Assonometria della citta di Ani (N.J. Marr).
Ani 1984, 10.

363



Figura 72 La cittadella di Ani vista da nord-est.
Fot. A. Vruyr, 1900 ca. Archivio CSDCA.

Figura 73 La citta di Ani vista dalle mura di Smbat.
Fot. A. Vruyr, 1900 ca. Archivio CSDCA.

364



Figura 74 Ani sotterranea vista dal versante nord-ovest.
Fot. B. Spampinato, 2021.

Figura 75 Mura di Smbat viste da nord-ovest.
Fot. P. Donabédian

365



Figura 76 Le mura di Smbat viste da nord-est.
Fotografia A. Vruyr, 1900 ca. Archivio CSDCA.

Figura 77 Le mura di Smbat viste dall’interno.
Archivio CSDCA.

366



Figura 78 La torre numero cinque, settore nord occidentale delle mura di Smbat.
Fot. P. Donabédian

Figura 79 Settore occidentale delle mura di Smbat.
Fot. P. Donabédian

367



LT E
— LT
—— T

i

“",,,-p T =

PLAN de la VILLE d'ANI

Fiei 1. — Enceintes d"Ani;

dhees éléments de défense fudids
Misaion Aui 1998, Pl Dangles architecte, N, Faucherre archieulogue),

ol /L? ‘
: - ﬁ w16

ENCEINTES URBAINES D'ANI
mur nerd

Etat 1 s antériewr & 980 Smibal . & >
.
S bt 2 sntérien i LU0 (Aot
. L]
. s "
. Etar s .
; Ftal & georgien |12 12202 %
] s o2 .
] Traces restituees loypotheses L)
.
x - -
rirtes attestées supprsees
w
.
.
-
.
.

Figura 80 Proposta di datazione delle mura di Smbat.
MAHE et al. 1999, 733 fig 1

368



Figura 81 Xac 'k ‘ar su una delle torri delle mura di Smbat.
Fot. A. Vruyr, 1900 ca. Archivio CSDCA.

Figura 82 Xac 'k ‘ar e croce latina, estremita superiore del settore occidentale delle mura.
Fot. P. Donabédian

369



ML

WATEUT UE GARUE,

Figura 83 Litografia della nicchia a est della porta di Dvin decorata con due xac 'k ‘ar.
BROSSET 1861, pl.1.

Figura 84 Xac 'k ‘ar scolpiti ai lati della nicchia in prossimita della porta di Dvin.
DANGLES — PROUTEAU 2004, 517 fig. 3

370



Figura 85 Xac 'k ‘ar del tipo ‘di Ani’ sulla superficie esterna della chiesa di Surb Amenap‘rki¢ di Ani.
Sapienza Universita di Roma, Dipartimento SARAS, CDSAB-Centro di Documentazione di Storia dell’ Arte Bizantina.

Figura 86 Xac 'k 'ar del tipo ‘di Ani’ sulla facciata occidentale della Cattedrale di Ani.
Archivio CSDCA.

371



Figura 87 Porzione delle mura di Smbat con decorazione a losanghe.
Fot. A. Vruyr, 1900 ca. Archivio CSDCA.

Figura 88 Porzione delle mura di ASot con decorazione a losanghe.
Fot. B. Spampinato, 2021.

372



Figura 89 Decorazione a losanga resa attraverso lo ‘stile a mattoni’ islamico,
Tomba dell’Imam Dur di Samarra (1085), Iraq.
SABA 2021, 160 fig. 1.

373



- I’ & -
. .HOMI A lalantal b

" e

I

§

v

.— “
i
iy

_i“ .m-
!

(3

O

_ ;:_;__
—ﬁn L—

4 .“mw_

ath &

...a

M
¢

N*QM!
G
J

WY
i

i

i

.‘.
i 9
i

A

¢

k.

{
iy

i

¥

.:_

-

m- .-nn

I

1

&

!
e

~

m.,..w

iy
s

Iu|

fid

Y
M. a.n. ”
{5

,._nxw...

v

i
iy
B o

“_.mw, =

N

k. o

vk

Figura 90 Dettaglio della decorazione a losanghe del mausoleo di Damavand o e del minareto di Damghan.

BAER 1998, 42 fig. 49.

374



i é‘q - -

Figura 91 La Porta principale di accesso ad Ani e la lastra con il rilievo del leone che oggi da il nome alla porta.
Fot. A. Vruyr, 1900 ca. Archivio CSDCA.

Figura 92 La sezione muraria della cinta interna con il rilievo del leone.
Fot. A. Vruyr, 1900 ca. Archivio CSDCA.

375



Figura 93 La lastra con il rilievo del leone e la decorazione parietale ad esso connessa.
Fot. A. Vruyr, 1900 ca. Archivio CSDCA.

376



Figura 94 Dettaglio del superamento della cornice da parte dell’ Arcangelo Michele nella scena di Adarnase I,
Chiesa di Jvari, Mcxet“a, Georgia.
Fot. B. Spampinato, 2021.

Figura 95 Rilievo di Kobul-Stepanoz e Santo Stefano,
superficie meridionale della Chiesa di Jvari, Mcxet‘a, Georgia.
Kunsthistorisches Institut in Florenz, Max-Planck-Institut.

377



Figura 96 Rilievo di Gurgen e Smbat Bagratuni, Chiesa del monastero di Atbat.
Fot. B. Spampinato

Figura 97 Dettaglio decorativo della monofora centrale della facciata meridionale,
Chiesa di Ptini (VII sec.), provincia di Kotayk®, Armenia.
Fot. B. Spampinato, 2019.

378



Figura 98 Altorilievo con leone, decorazione di una monofora della facciata settentrionale,
Chiesa del monastero di Parxali (X sec.), Tao Klarjet“i, Turchia.
DADIANI — KHUNDADZE — AKVACHATADZE 2007, 174 fig. 358.

Figura 99 Altorilievo con leone, decorazione della facciata occidentale,
Chiesa del monastero di Parxali (X sec.), Tao Klarjet‘i, Turchia.
DADIANI — KHUNDADZE — AKVACHATADZE 2007, 174 fig. 359.

379



161

163

Figura 100 Le due lastre ritrovate in prossimita della porta principale di ingresso ad Ani.
MARR 1934, 78, fig. 163

380



Figura 101 Sezione delle mura di Ani, versante orientale.
Croci con frammenti di bacini ceramici.
REDFORD 2015, 385 fig. 9.

Figura 102 Ceramica invetriata rinvenuta nei pressi della cittadella di Ani durante gli scavi del 1907 (X1 sec.).
KEVORKIAN 2001, 211 fig. 180.

381



Figura 103 Sezione di mura con incavi in cui erano collocati bacini ceramici,
cittadella di Bayburt (XIII sec.), Turchia.
REDFORD 2015, 385 fig. 10.

Figura 104 Dettaglio degli incavi atti ad ospitare mattonelle e bacini disposti a chintamani,
mura di Bayburt (XIII sec.), Turchia.
REDFORD 2015, 386 fig. 11.

382



o, S AR o e, = i 3
e e | e — L —
L S

1
|
|
}
II
|
i
H
|
il

Figura 105 Residenza del mercante armeno Sahmadin (XIV sec.), Mren, Turchia.
MARR 1934, fig. 33.

383



Figura 106 La porta di Dvin detta della scacchiera.
Fot. P. Donabédian.

384



Figura 107 Dirham di Ghiyath al-Din Kai Khusrau II con la simbologia astrologica del Sole nel Leone (1240-41),
Konya, Turchia.
Met Museum Collection.

Figura 108 I1 Sole nel Leone nelle formelle che decorano il ponte di Cizre, Turchia.
NICOLLE 2014, fig. 9.

385



Figura 109 Lastra del leone cosi come conservata oggi, Ani.
Fot. B. Spampinato, 2021.

Figura 110 Lastra del leone cosi come conservata oggi, Ani.
Fot. B. Spampinato, 2021.

386



Figura 111 Torre di Mamxat‘un.
Fot. A. Vruyr, 1900 ca. Archivio CSDCA

Figura 112 Torre di Mamxat‘un, dettaglio dei due serpenti che attaccano il toro.
KUEHN 2011, fig. 130.

387



-

P

Figura 113 La cattedrale di Ani vista dalla porta principale di ingresso alla citta.
Fot. A. Vruyr, 1900 ca. Archivio CSDCA.

388



Figura 115 Pilastro a fascio e resti della cupola della Cattedrale di Ani. Archivio CSDCA.

389



Figura 116 La Cattedrale vista da sud. Fotografia di Giovanni Nogaro.
Ani 1984, 41 fig. 19.

Figura 117 La Cattedrale vista da sud. Fotografia di Giovanni Nogaro.
Archivio CSDCA.

390



Figura 118 Le arcate cieche dell’abside del Monastero di Gelati, regione di Imereti, Georgia.
Kunsthistorisches Institut in Florenz, Max-Planck-Institut.

Figura 119 Il Tempio di Garni e I’altopiano della regione di Kotayk, Armenia.
Fot. B. Spampinato, 2019.

391



Figura 120 La Chiesa di Surb Gigor Abutamrenc‘ad Ani.
Fot. B. Spampinato, 2019.

Figura 121 La Chiesa di Surb Amenap‘rki¢ (del Salvatore) di Ani.
Archivio CSDCA.

392



Figura 122 Le chiese del Monastero di Marmasen.
Sapienza Universita di Roma, Dipartimento SARAS, CDSAB-Centro di Documentazione di Storia dell’ Arte Bizantina

Figura 123 Dettaglio della soluzione angolare della chiesa di Tigran Honents* ad Ani.
Fot. B. Spampinato, 2019.

393



Figura 124 Dettagli decorativi geometrici e aquila della sezione a ovest del portale di ingresso della facciata meridionale,
Cattedrale di Ani.
Sapienza Universita di Roma, Dipartimento SARAS, CDSAB-Centro di Documentazione di Storia dell’ Arte Bizantina

Lﬂ“-g\
s
A

Figura 125 Dettaglio della croce della sezione sinistra della facciata occidentale, Cattedrale di Ani.
Archivio CSDCA.

394



Figura 126 Tavola di Canone dell‘Evangelario di Sandtka. Matenadaran 3793, f. 1v.
GARIBIAN DE VARTAVAN 2001, 225 fig. 197.

395



Figura 127 Il Duomo di Pisa.
Fot. B. Spampinato, 2019.

Figura 128 Sezione sinistra della facciata del Duomo di Pisa dove si leggono:
I’epitaffio di Buscheto, I’iscrizione storica e quella di fondazione.
Fotografia di B. Spampinato, 2019.

396



. o LT I TPUARETIRERAT |
INVEETTINIW SRIRA MIRAKELE VISV APV LLAT T VERALL LT & g 1

! ;r#mmrmrrrm 7

'.:E u'J'H;JJ),gJ W

a:l Kw M TRTRERPAAT
mlmun WO |rrmrlwnmmsw: AVRIALED ALK ) Chs
s lD‘-TllI wsr:mu m‘wmpmwrrwwr

i ]&':II'HMIMFMWI R EVIMIO VTR AT i -

T TS SEH T TS MR APNE AL VISR K—"
TANATENITE TERLVLL INCIEN S nm'mnw.mmmﬂ KA

r=s e g S, e

Al el S

[ ! o
{t.‘-'-'.'.'?(;MQ’».".‘.l (et

Figura 129 Cathédrale de Pise.
REHAULT DE FLURY 1866, pl. XIL

397



;
|
2

Figura 130 Iscrizione di eta romana del fianco settentrionale, Duomo di Pisa. GARZELLA
-CALECA -COLLARETA 2014, 114 fig. 2.

398



Figura 131 Fianco settentrionale del corpo principale, Duomo di Pisa.
Fot. B. Spampinato, 2019.

Figura 132 Dettaglio della facciata della Chiesa di San Giovanni Fuoricivitas a Pistoia.
Fot. B. Spampinato, 2019.

399



Figura 133 Chiesa di San Pietro a Grado.
Fot. B. Spampinato, 2019

Figura 134 Dettaglio della decorazione esterna a oculi e losanghe entro archetti pensili,
Chiesa di San Pietro a grado.
Fot. di B. Spampinato, 2019.

400



Figura 135 Dettaglio della decorazione a oculi, losanghe e bacini ceramici, Chiesa di San Zeno.
Fot. B. Spampinato, 2019.

Figura 136 Chiesa di San Zeno, Pisa.
Fot. B. Spampinato, 2019.

401



Figura 137 Decorazione a losanghe, chiesa di Att‘ala, regione del Loti, Armenia.
Fot. B. Spampinato, 2019.

Figura 138 Decorazione a losanghe, chiesa di Hovhannavank®, regione di Getark‘unik‘, Armenia.
Fot. B. Spampinato

402



Figura 139 Programma decorativo della superficie esterna,
chiesa di Samt’avisi, regione di Sida K’art’li, Georgia.
Fot. B. Spampinato, 2021.

Figura 140 Dettaglio decorativo a losanghe,
Chiesa di Metexi, Thbilisi, Georgia.
Fot. B. Spampinato, 2021.

403



Figura 141 Facciata della Moschea di al-Aqmar, Il Cairo.
FLoob — NEcipoGLU 2017, 1231 fig. 47,2.

Figura 142 Facciata della Moschea di al-Agmar, Il Cairo.
Fot. E. Shokry Hesham, 2022.

404



Figura 143 Tarsia die leoni e iscrizione di Rainaldo,
dettaglio del programma decorativo della facciata del Duomo di Pisa.
Fot. B. Spampinato, 2019.

Figura 144 Rilievo di spoglio con faro e navi e decorazioni ad intarsio,
lato meridionale del Duomo di Pisa.
Fot. B. Spampinato, 2019.

405



Figura 145 Grifo bronzeo, Museo dell’Opera del Duomo di Pisa.
CONTADINT 2018, 171.

406



