213
TELL HARIRI / MARI : TEXTES

Sommaire. — 1. INTRODUCTION : 1. Histoire d’une
redécouverte ; I'évolution d’une problématique (centre
et périphérie), col. 215-17. 11. L’ amorrite et les particu-
larités syriennes face au « suméro-akkadien », col. 217-
21, J.-M. Durand. m. Mari au III* millénaire d’aprés
les sources écrites, col. 222-34, D. Charpin. — II. LES
ARCHIVES DE L’EPOQUE AMORRITE, col. 234-49, D. Charpin.
— III. HISTOIRE ET VIE POLITIQUE DE MARI A L’EPOQUE
AMORRITE, 1. Les événements, col. 249-57. 11. L’ organi-
sation du royaume de Mari et I'exercice du pouvoir,
col. 257-66. m. La guerre, col. 266-75, D.Charpin. — I'V.
LE MONDE A L’EPOQUE DE MARI : 1. Le Proche-Orient
occidental a I’heure de Mari, col. 275-85, L. Marti. 1.
Les échanges : commerce et cadeaux entre rois,
col. 285-99, L. Marti. — V. ENVIRONNEMENT ET OCCUPA-
TION DE L'ESPACE : 1. Les nomades, col. 299-324,
J.-M. Durand. 1. Les sédentaires, col. 325-57,
H. Reculeau. — VI. LA VIE RELIGIEUSE : 1. Le panthéon
et les temples, col. 357-63, J.-M. Durand. 11. Les
représentations divines : statues et bétyles, col. 363-64,
J.-M. Durand. u1. Le temple et le personnel cultuel,
col. 364-68, J.-M. Durand. 1v. La vie religieuse :
dévotions (ex-votos, etc.), col. 368-69, J.-M. Durand.
v. Prophéties et réves, col. 369-71, J.-M. Durand. vI.
Divination (dont foies), col. 371-80, A. Jacquet. ViL
Ordalies, col. 381-89, A.Jacquet. viL. Les rituels,
col. 389-405. 1x. Calendrier et culte, col. 405-25, A.
Jacquet. — VII. LA VIE JURIDIQUE : 1. Le droit et la justice,
col. 425-28, D. Charpin. 1. Serments, col. 428-36, A.
Jacquet. 1. La vengeance et les cas royaux, col. 436-37,
J.-M. Durand. - VIII. NUMERATION ET METROLOGIE,
1. Systeme de numération et pratiques de calcul,
col. 438-42. 1. Métrologie, col. 442-50, G. Chambon. —
IX. BIBLIOGRAPHIE GENERALE, col. 450-56.

Abréviations.

J.-M. Durand (éd.), Mari, Ebla et les Hourrites :
dix ans de travaux. Actes du collogue international
(Paris, mai 1993). Premiére partie, Amurru 1, Paris,
1996.

J.-M. Durand et D. Charpin (éd.), Mari, Ebla et les
Hourrites : dix ans de travaux. Actes du colloque
international (Paris, mai 1993). Deuxie¢me partie,
Amurru 2, Paris, 2001.

= CRRAI 46, Paris, 2004.

Archives royales de Mari, Paris, 1 a Xxx1, 1948 sv.
D. Charpin et F. Joannés (éds), La circulation des
biens, des personnes et des idées dans le Proche-
Orient ancien. Actes de la XXXVIIFF Rencontre
Assyriologique Internationnale (Paris, 8-10 juillet
1991), Paris, 1992.

C. Nicolle (éd.), Nomades et sédentaires dans le
Proche-Orient ancien. Compte rendu de la XLVI
Rencontre Assyriologique Internationale, Paris,
10-13 juillet 2000, Amurru 3, Paris, 2004.

J.-M. Durand (éd.), Florilegium marianum. Recueil
d’études en I’honneur de Michel Fleury, Mémoires
de NABU 1, Paris, 1992.

D. Charpin et J.-M. Durand (éds), Florilegium
marianum 1. Recueil d’études a la mémoire de
Maurice Birot, Mémoires de NABU 3, Paris, 1994,
D. Charpin et J.-M. Durand (éds), Florilegium
marianum . Recueil d’études a la mémoire de

Amurru 1

Amurru 2

Amurru3
ARM
CRRAI 38

CRRAI 46

FM [1]

FM 1

FMm

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

214

Marie-Thérése Barrelet, Mémoires de NABU 4,

Paris, 1997.

Florilegium marianum v, Mémoires de NABU 6,

Paris, 2003.

D. Charpin et J.-M. Durand (éds), Florilegium

marianum V1. Recueil d’études a la mémoire

d’André Parrot, Mémoires de NABU 7, Paris, 2002.

Florilegium marianum vi. Mémoires de NABU 8,

Paris, 2003.

Florilegium marianum vill. Mémoires de NABU 9,

Paris, 2005.

MARI, Annales de Recherches Interdisciplinaires, 8

vol., Paris, 1982-1997.

J.-M. Durand et J.-R. Kupper (éds), Miscellanea

Babylonica. Mélanges offerts a Maurice Birot,

Paris, 1985.

J.G. Dercksen (éd.), Assyria and Beyond. Studies

Presented to Mogens Trolle Larsen, PIHANS 100,

Leyde, 2004.

Mél. Veenhof W.H. van Soldt er al. (éd.), Veenhof Anniversary
Volume. Studies Presented to Klaas R. Veenhof on
the Occasion of his Sixty-fifth Birthday, PITHANS
89, Leyde, 2001.

FM v

FM 1

FM 1
FM viu
MARI

Mél. Birot

Mél. Larsen

I. INTRODUCTION

1. HISTROIRE D’UNE REDECOUVERTE : LEVO-
LUTION D’UNE PROBLEMATIQUE (CENTRE ET
PEPIPHERIE)

Les textes redécouverts au Tell Hariri par André
Parrot ont tout de suite fortement impressionné les
contemporains par leur masse, ce a quoi I’inventeur a su
donner une grande publicité ; & partir du moment ol les
premiers rapports ont été disponibles sur leur contenu,
leur notoriété a crii de facon exponentielle. Pour
I’histoire de la découverte du site et la compréhension
qu’il s’agissait de 1’antique Mari, on se reportera a
I’exposé de A. Parrot, Mari une ville retrouvée, et au
bref exposé de J.-M. Durand, Cahiers d’Archéologie.

Le grand intérét de ces textes pour les spécialistes
était, outre leur nombre, le fait surtout qu’ils avaient été
trouvés dans une région aussi excentrée, la Syrie était
jugée moins apte que I'Irak, Ie lieu méme de I'inven-
tion de I’écriture, a fournir des documents écrits en
cunéiforme, et pour une époque aussi ancienne. Le site
de Ras Shamra-Ugarit avait certes dés 1928 fourni des
textes mais en bien moins grand nombre et d’époque
beaucoup plus récente, qui venaient compléter les
documents d’El Amarna retrouvés en Egypte. Ils étaient
surtout mélés a des documents en écriture alphabétique
plus conformes 2 la réalité propre a la c6te occidentale.
On peut de nos jours réaliser le choc qui se produisit
apres la trouvaille de Mari par celui qui résulta de la
redécouverte des archives d’Ebla qui fit surgir le monde
syrien en plein troisiéme millénaire : aprés ces deux
miracles majeurs, Mari retrouvée par A. Parrot puis
Ebla par P. Mathiae, il semble désormais impossible de
réaliser une ouverture équivalente dans la connaissance
du Proche-Orient ancien et que toute découverte ne soit
plus que la répétition de ces événements majeurs.

L’afflux des informations nouvelles sur le Proche-
Orient du II° millénaire a permis au premier lecteur des
tablettes de Mari de multiplier des articles dont les titres
soulignent bien I’apparition a la documentation des



215

régions jusqu’ici non connues : 1938 : Aplahanda, roi
de Carkemish ; Le rituel d’I5tar... 1939 : Benjaminites
dans les textes de Mari ; Yamhad et Qatanum ; Un cas
d’ordalie... 1950 : Une tablette inédite de Mari intéres-
sante pour I’histoire ancienne du prophétisme sémitique.

Ces simples titres montrent comment en une dizaine
d’années la documentation mariote révélait son intérét
exceptionnel sur tous les fronts du déchiffrement
cunéiforme, avant tout dans sa spécificité occidentale.
On peut considérer qu’il y eut un point d’orgue en 1973
avec la publication de Une mention de Cananéens dans
une lettre de Mari, qui faisait apparaitre le terme
géographique de Cana’an, malheureusement situé par
suite de la méconnaissance du dossier historique dans la
région de Balih.

Les publications de G. Dossin avaient suivi en fait un
axe double : Il y avait celui de I'Occident, avec la redécou-
verte de la haute époque et ses grandes métropoles :
Carkémish, Alep, Ugarit et Qatna ; G. Dossin crut
longtemps avoir découvert une mention de Jérusalem,
mais ce n’était qu’une illusion du cunéiforme ; en
revanche, il fit réapparaitre Hasor en Palestine et 1’antique
Byblos. Par derriere se profilait la Crete ; D. Charpin a pu
retrouver une mention d’Alasiya, mais I'Egypte est
toujours absente et le fait commence, vue 1’étendue du
déchiffrement, & devenir aujourd’hui un phénomene
signifiant, au méme titre que 1’absence de I’Ebla contem-
poraine de Mari au second millénaire.

Mais il y avait aussi celui de I’Est, 1’akkadien, ol
d’emblée le déchiffreur avait été attiré par « Samsi-
Addu et ses fils », ISme Yasmah-Addu. Si ce dernier
était avant Mari un parfait inconnu, les deux premiers
étaient bien connus comme des monarques assyriens et
ils ont longtemps été tenus pour tels par les historiens
(ARM 1, 111, V).

On comprend aisément que la problématique qui
concernait Mari s’attacha d’emblée a reconnaitre le
monde auquel elle appartenait en propre : était-ce une
ville de I’Est ou de 1'Ouest (cf. le point excellemment
fait sur cette question sans cesse débattue par
D. Charpin 1992a, p. 1-10).

L’argumentation qui tenait pour une vision de Mari
comme le dernier avant-poste mésopotamien en terre
syrienne s’appuyait d’abord et surtout sur le fait que
Mari faisait partie de la série de capitales parmi
lesquelles fut exercée ’exercice d’un pouvoir royal
sumérien aprés le déluge; I'usage d’un akkadien
excellent, qui montre de fait I’état classique de la langue,
celui qui a produit I’ceuvre classique par excellence,
comme le Codex de Hamu-rabi ; I’usage trés important
de I’art divinatoire, connu trés longtemps comme un
marqueur de babylonité ; la mention des grands dieux
suméro-akkadiens dans le culte : Enlil, mais aussi Ea,
tenu alors pour « la Maison de I’eau », dieu sumérien.

D’un autre c6té, on ne pouvait pas ne pas remarquer
une spectaculaire onomastique recourant a des formes
verbales non akkadiennes (celle ol les verbes sont en
Ya-...) ; ’'usage de mots particuliers et le recours & un
akkadien trés déficient dans certains documents ; la

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

216

mention des « Benjaminites », une des tribus d’Isra¢l
dans la Bible ; le culte local au plus grand dieu Dagan
qui rappelle inévitablement le dieu Dagon des Philis-
tins ; la documentation religieuse constituée par la
littérature prophétique, genre inconnu dans I’Est, mais
auquel les prophetes d’Israél devaient plus tard donner
I’essor littéraire que 1’on sait.

On était donc fondé a dire aussi que Mari était le
dernier poste occidental en territoire mésopotamien.
Cette rencontre des deux grandes civilisations au Tell
Hariri était, de plus, montrée spectaculairement par la
situation des restes archéologiques sur 1’Euphrate (tenu
a1’époque comme une grande voie de communication),
a la frontiere qui sépare la Syrie de I'Irak. Cependant,
cela n’est que 1’avatar de la division entre deux
puissances européennes, laquelle ne tenait aucun
compte des réalités culturelles antiques, ni méme de la
géopolitique, comme on le voit usque ad absurdum sur
la frontiere du Nord ou le partage entre Turquie et
France a suivi le tracé du Baghdadbahn, donc la ligne
de moindre pente.

J.-M. DURAND.

II. AMORRITE ET LES PARTICULARITES
SYRIENNES FACE AU « SUMERO-AKKADIEN »

La langue amorrite ne devait pas représenter autre
chose qu’une variété, voire des variétés, de ce que ’on
appelle le « sémitique de I’Est », expression linguis-
tique qui regoit cette dénomination du fait qu’elle
représente les dialectes des grandes cités du Proche-
Orient oriental, dont Babylone et A$Sur furent les deux
métropoles majeures, au I millénaire surtout.

Les nécessités du déchiffrement, c.-a-d. de ce qui a
permis de retrouver derriére la transcription brute du
cunéiforme la fagon la plus économique de comprendre
une langue sémitique, a fait dans la pratique instaurer
une approche étymologique. On a ainsi adopté le
systéme dit de F. Thureau-Dangin qui permet de fagon

"ingénieuse de choisir sa transcription en fonction non

pas de la valeur courante du signe mais du sens qu’on
donne a la séquence des signes. S’y oppose le systeéme
dit de Gelb, qui transcrit mécaniquement en fonction
de valeurs basiques sans interpréter la séquence. Ainsi
pour /qurddum/ le « héros » trouvera-t-on dans le
systeme (A) gi-ra-du-um et dans (B) gu-ra-du-um.
Ce qui a été une voie royale pour interpréter le sens
des textes cunéiformes se révele & 1’heure actuelle
catastrophique pour comprendre la réalité dialectale de
la langue. Ce moyen qui ramene a I’unité étymologique
la pluralité des graphies annule, ipso facto, la diversité
des formes, ce qui a toujours été dans les divers états
des langues indo-européennes ou romanes, grands
ensembles ot ’on peut appréhender la notion de
diachronie linguistique, le meilleur, voire le seul moyen
de comprendre les particularismes ou les évolutions
linguistiques. Que 1’on songe simplement a I’ utilisation
que I’on a pu faire de I’orthographe pour comprendre
I’évolution d’une langue alors que notre transcription
du cunéiforme gomme beaucoup des divergences en lés



217

ramenant de force a une norme préétablie, laquelle
repose sur des données de langues apparentées et trés
normatives, comme ’hébreu et I’arabe.

Ce systéme de transcription fait ainsi disparaitre les
différences entre timbres en /e/ et en /i/ du fait que le
signe MI est transcrit /mé/ ou ME est transcrit /mi/ selon
les besoins. Il est évident, d’autre part, que les systémes
d’écriture en paléo-babylonien des syllabaires de Larsa,
Babylone ou Mari font apparaitre des différences
considérables dans P’articulation des emphatiques,
maintenues en partie ou évoluées dans les dialectes
attestés par les textes retrouvés a Mari (qa/ka, gu/ku, ki),
perdues a Babylone (ka, ku, ki), sonorisées a Larsa (ga,
gu, gi).

Mais lorsque I’on aborde un syst¢me qui régit un
dialecte étranger et qui, de plus, ne posséde pas son
mode propre de notation, comme I’amorrite, le systéme
devient totalement sans reperes.

Quel corpus représentent d’un point de vue linguis-
tique les textes de Mari ?

a) Un premier niveau est constitué par une expression
akkadienne standard dans la mesure ot ¢’est le dialecte
d’ESnunna qui a été adopté comme norme internationale
et qui est souvent d’un parfait classicisme. On voit le
caractére eSnunnéen de la notation 2 la fagon d’indiquer
la contraction de /ia/ en &, ce qui n’est pas 1’usage de
Babylone qui dit /3/ ou maintient la diphtongue. Il y a
d’autres arguments non morphologiques.

b) Un second niveau est constitué par les textes en
provenance de lieux étrangers ou lointains qui
méconnaissent ou pratiquent moins bien cette norme
orthographique, recourant ainsi a des usages contradic-
toires, voire anormaux, du cunéiforme akkadien ; les
corpus les plus divergents, souvent originaires de
Haute-Mésopotamie ol le hourrite était couramment
pratiqué, ont regu 1’étiquette un peu sévere de textes a
« notations barbares ». On a souvent cherché derriére ce
qui est le plus souvent une simple maladresse 1’indice
d’un bilinguisme du scripteur.

¢) Il apparait de plus en plus, désormais, que, lorsque
I’on s’adresse au roi de Mari, certains textes ou il
importe de reproduire de facon la plus fidele ce qui a été
dit, surtout lorsque l'on veut laisser a quelqu’un
I’entiere responsabilité de ses propos, recourent a des
citations expressis verbis. C’est 1a que des fagons
inédites de s’exprimer peuvent le mieux se révéler, tant
au point de vue des formes verbales que du lexique ou
des niveaux de langue (injures et proverbes). 1l faut
traiter de facon singuliére le corpus représenté par les
propos rapportés.

d) Le corpus particulier représenté par les noms
propres entre dans cette catégorie c), dans la mesure ol
I’on dit comment ’individu dont on parle prétend
s’appeler et ou on cite verbatim sa fagon de le faire.
C’est 1a que I’on trouve, de fait, le plus de dialecta-
lismes, dont les fameuses formes en ya- pour les formes
verbales initiales qui entrent dans leur constitution.

Cependant, 12 aussi, la langue akkadienne de
référence peut puissamment intervenir. Face a2 un NP

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

218

féminin qui se présente avec la simple finale en -a
(Hazdla), on peut trouver exactement le méme NP avec
une terminaison en -a-t-um (Hazdlatum). Le méme
individu peut se voir nommé en fonction d’une forme
akkadienne (Iddin-ND, « ND a donné ») ou non-
akkadienne (Yartin-ND). Quand on constate que les
femmes qui sont loin de la zone du pouvoir et de I’écrit
portent majoritairement dans leurs anthroponymes des
formes en Nir-ND (« lumieére de ND ») face aux
hommes qui se disent surtout Nir-ND, on comprend
que plusieurs ont dii akkadiser leur nom en entrant dans
les cercles ol prédominent I’écrit et le pouvoir. Ainsi
faut-il imaginer que face aux NP en Yasib-ND (« ND
est revenu ») des gens particulierement akkadisés
pouvaient se dire /tiir-ND, choisissant donc pour se
désigner une forme et une racine akkadiennes. Comme
il existe aussi pour ce méme individu une fagon de
I’appeler en Yatiir-ND, on comprend que 1’on a ici
affaire 2 un sur-dialectalisme introduisant une fagon
locale de s’exprimer dans la norme akkadienne.

¢€) Un autre niveau linguistique est proposé a I’étude
par le corpus trés particulier formé par les textes appelés
« shakkanakku ». Il s’agit, en fait, de textes écrits avant
que ne soit adoptée sur les Bords de I’Euphrate, puis par
tout le Proche-Orient occidental la norme d’akkadien
d’ESnunna. Deux corpus importants sont aujourd’hui
disponibles pour I’étude, ceux de Mari et de Tuttul. Il est
facile de constater, a la fois que ces écritures notent de
I’akkadien et par ailleurs que ce demier diverge beaucoup
de la sorte pratiquée a ESnunna ou 4 Babylone, tout
particuliérement par le fait que si la forme verbale iprus
a bien une valeur passée et non prospective, ce qui est la
grande différence d’avec les autres langues sémitiques
postérieures : les verbes étaient bien a initiale ia- et non
i-, les formes D et § (II et II) étaient & préfixes en i- et
non u-, la 3¢ personne du pluriel était préfixée en ti- et il
existait une forme correspondant au hiphil (Arabe forme
IV) a c6té apparemment d’une forme en préfixe -S-.
Cela, sans compter les nombreux conservatismes en
phonétique (les « laryngales » sont bien plus nombreuses)
ni les particularismes de vocabulaire tant au point de vue
des racines que de leurs sens.

Il est évident que cet « akkadien occidental » n’était
pas unitaire. La diversité politique devait s’accompa-
gner d’un morcellement linguistique extréme et, cela,
d’autant plus qu’il ne semble pas y avoir eu dans
1’Ouest, ni dans le Nord de norme de référence
culturelle aussi importante ni contraignante que dans
I’Est. On ne constate ainsi que 1’existence de centres de
confédération momentanée qui regroupent les énergies
militaires ou religieuses mais il leur manque cette
expression culturelle communautaire que représentait
le corpus des textes littéraires scolaires orientaux
d’inspiration sumérienne.

La preuve de la diversité linguistique de I’époque est
donnée directement ou indirectement par plusieurs faits
repérés aujourd’hui.

—Dominique Charpin et Nele Ziegler ont publié dans
les Mélanges H. Hunger un important dossier ot le roi
Samsi-Addu reproche clairement a son fils Yasmah-



219

Addu de ne pas savoir I’amorrite et de ne pouvoir ainsi
entrer en contact avec les Bédouins de son royaume.

— Une autre lettre montre clairement qu’il y avait en
Haute-Mésopotamie trois références linguistiques,
I’akkadien, I’amorrite et le subaréen, qui doit désigner
I’expression hourrite. Il ne semble pas courant de les
dominer toutes trois 2 la fois, ce qui permet d’envisager
I’existence du bilinguisme, non du multilinguisme.

— 11 est enfin clairement montré par une lettre d’un
gouverneur de Qattunin qu’une ambassade qui arrivait
a Mari de Kurdi, dans le Sindjar, Etat d’origine
benjaminite, avait avec elle des « traducteurs », ce qui
se disait mdpalum. Le terme est intéressant car en
akkadien apdlum signifie « répondre », non « traduire »,
sens néanmoins indiqué par des lexiques, tout particu-
lierement occidentaux comme ceux d’Ebla ; d’autre
part, dans une formation appartenant 4 une racine
comportant une labiale il n’y avait pas de préfixe en m-
mais ce dernier était dissimulé en n-, trait de langue que
partageait le dialecte de Mari depuis le III* millénaire,
malgré ses différences d’avec I’Est. Cela étant, les
rapports politiques et religieux étaient trés étroits depuis
longtemps entre Mari et Kurda.

On en garde I’impression qu’a I’époque dite amorrite
c’est I'akkadien qui était le vecteur international de
communication. On peut imaginer que son apprentissage
linguistique était devenu un des parametres de 1’éduca-
tion de toute la classe aisée, celle qui faisait des affaires,
mais aussi des dirigeants. On le comprend quand on
constate le niveau linguistique €levé qu’utilisent en
akkadien les princes benjaminites dont les rapports avec
I’extréme Ouest sont si intimes, non seulement quand ils
écrivent au roi de Mari, mais quand ils s’écrivent entre
eux. On pourrait en dire de méme pour les chefs des cités
de Haute-Djéziré quand ils envoyaient des lettres aux
chefs bensim’alites de la méme région, documents que
I’on connait fort bien puisqu’ils ont été ultérieurement
transmis a Mari.

Lorsque les filles du roi de Mari écrivent a leur pere
pour se plaindre de leur sort et sont obligées de se
passer des services des scribes de 1’administration de
leurs époux alors qu’on leur a 6té leurs propres
servantes scribes, elles prennent elles-mémes le calame,
aen juger d’apres le nombre de leurs fautes de manipu-
lation du cunéiforme; on voit alors que leur expression
est plus proche du langage parlé (antéposition du verbe,
idiotismes, expressionnismes) que ne I’est I’akkadien
des autres lettres venant de la méme région, mais c’est
toujours de 1’akkadien qu’elles emploient.

C’est pour cela que lorsque des rois se rencontrent, il
n’est jamais question d’interpretes, car ils pratiquaient tous
I’akkadien, avec sans doute plus ou moins d’accents locaux.

Une autre information d’importance est néanmoins
disponible aujourd’hui. On se rend compte en effet que,
avant que ne s’étende la pratique de I’akkadien
d’ESnunna, 1’Ouest était bien moins démuni de 1’écri-
ture qu’on ne 1’imaginait il y a peu, en opposant un
monde de 1’écrit, surtout oriental, et un monde de la
communication verbale, surtout occidental.

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

220

11 existait de fait une véritable koiné d’écriture pré-
babylonienne dont on constate aujourd’hui la présence
non seulement & Mari et Terqa, mais aussi a Tuttul,
Nagar (Tell Brak), Qatna (Mischrifé), Ebla et Hasor pour
énumérer les sites dans 1’ordre de leur apparition a la
recherche. I. Gelb avait déja fort bien vu lors du colloque
Mari in Retrospect que 1’écriture dite shakkanakku était
fille de I’écriture d’Ebla, en d’autres termes, qu’elle
rappelait les pratiques du III° millénaire. Aujourd’hui,
ce n’est plus simplement pour des criteres stylistiques
mais aussi de structures qu’il faut lui donner raison.

Or, I’écriture dite shakkanakku ne doit plus étre tenue,
comme le montre I’énumération ci-dessus, pour un fait de
conservatoire euphratique propre 4 Mari, mais comme un
phénomeéne pan-occidental (et éventuellement nordique,
si ’on y ramene les pratiques paléo-assyriennes). Cela
pose un probléme car, sauf a Mari et a Ebla, on ne connait
pas d’attestation d’écriture pour la plupart de ces grands
centres, malgré leur importance avérée au III° millénaire,
surtout pour Tuttul et Nagar. Il a pu y avoir des évolutions
particulieres a chacun de ces sites : les documents ne sont
pas encore trés nombreux et il est difficile de voir quelle est
leur unité, a part le fait qu’ils pratiquent le cunéiforme et
que ce dernier ne répond pas aux normes de I'Est,
lesquelles ont été ultérieurement utilisées.

On se rend compte néanmoins que la situation a dii
é&tre complexe, car chaque centre important a recouru a
une double expression, bien visible encore en partie a
I’époque de Mari : recours a une expression akkadienne
de I’Est lorsqu’il s’agissait de communiquer avec
quelqu’un d’extérieur & sa zone : le cas le plus typique
est celui de Kiiltepe, I’antique Kanesh, ot les besoins de
communication entre marchands assyriens se satisfont
du dialecte et de la notation paléo-assyriennes, mais ol
I’on emploie un excellent akkadien lorsqu’il s’agit pour
un marchand d’envoyer de Kanesh une lettre a son
homologue mariote. La situation est la méme, mutatis
mutandis, pour ASSur elle-méme.

A Tuttul, avant sa conquéte par Samsi-Addu, 4 un
moment oll I’on ne pratique encore que 1’écriture locale
shakkanakku, on a retrouvé un accord international
entre trois rois, ceux de Tuttul, de Mari et peut-étre de
Qatna, recourant a une expression qui sera presque celle
qu’utilisera ensuite Yahdun-Lim lui-mé&me.

A Mari, qui a pourtant généralisé méme pour 1’enre-
gistrement local le syst¢me international, on peut a
I’occasion retrouver dans des documents administratifs
de bourgs secondaires du royaume des rémanences de
I’époque antérieure.

11 faut donc postuler, pour le tout début du II*
millénaire, I’existence de la pratique de I’écriture dans
les régions occidentales, I introduction dans ces derieres
du systeéme oriental certainement sous l’influence
dynamique de Samsi-Addu qui a exporté vers 1’Ouest les
traditions de son lieu d’origine, mais aussi la persistance
pour les besoins locaux des vieilles traditions.

Tout cela donne une vision beaucoup plus complexe
des choses qu’on ne pouvait I'imaginer il y a peu.

J.-M. DURAND.



221 TELL HARIRI/MARI : TEXTES

II. MARI AU III* MILLENAIRE D’APRES LES
SOURCES ECRITES

Le troisitme millénaire a vu trois grandes phases
dans I’histoire de Mari. De celle des débuts, appelée
désormais « Ville I » par les archéologues, les textes ne
disent rien ; on doit ici rappeler que la fameuse « liste
royale sumérienne » est un document tardif, intéressant
du point de vue historiographique, mais qui ne doit pas
&tre pris au premier degré (malgré Margueron 2004,
p. 301). Les documents écrits ne peuvent en fait étre
utilisés par I’historien que pour la période traditionnel-
lement décrite comme « présargonique », ou « protody-
nastique III », puis celle de I’empire d’ Agadé, et enfin
celle de la troisi®me dynastie d’Ur. Comme cette
nomenclature le montre, la difficulté principale reste la
synchronisation des données mariotes avec les phases
successives de la vie politique du cceur de la Mésopo-
tamie, beaucoup mieux documentées.

A. DES ORIGINES A LA DYNASTIE D’ AKKAD. — Tell
Hariri est le premier site syrien qui ait livré des textes
datant de I’époque dite « présargonique » ; depuis lors,
la situation a bien changé. Elle a été bouleversée par la
découverte des archives du palais G de Tell Mardih,
I’antique Ebla, en 1975. Par la suite, le site de Tell
Beydar, I’antique Nabada, prés de 1’actuelle Hassake,
a livré pres de 200 tablettes de la méme époque (Ismail
et al. 1996 ; Milano et al. 2004). Numériquement, les
textes découverts & Mari sont bien loin de pouvoir
rivaliser avec ceux d’Ebla ; ils n’en sont pas moins
d’une importance considérable, par la diversité de leurs
genres et de provenances sur le site.

Des statues inscrites. — Alors que tous les textes d’Ebla
ou de Nabada sont des documents d’archives inscrits sur
des tablettes d’argile, une bonne part des inscriptions de
Mari de la méme époque ont été retrouvées gravées sur la
pierre : il s’agit d’inscriptions votives, qui identifient le
personnage représenté par la statue qui sert de support au
texte (Gelb-Kienast 1990, p. 3-26), a ’exception de deux
vases. Ces statues furent déposées dans des temples ;
selon les conceptions mésopotamiennes, le dévot
représenté par sa statue était ainsi constamment sous les
yeux de la divinité, qui ne pouvait I’oublier. Trois temples
ont livré des exemplaires parfois trés beaux, dont une
partie seulement comporte une dédicace : celui d’« EStar-
virile » (Inanna-NITA, souvent simplement décrit comme
« temple d’EStar »), fouillé avant la deuxiéme guerre
mondiale, celui d’EStar-sarbat (lecture vraisemblable de
« Nini-zaza »), découvert dans les années cinquante. La
statue d’Arra’il qui fait référence au roi Ikiin-Samasg,
vouée au dieu Samas, provient de Sippar (Gelb-Kienast
1990, p. 9 MP 8) ; elle a manifestement été vouée dans
I’Ebabbar des 1’époque (Steinkeller 1984, p. 33). On
connait d’ailleurs une copie néobabylonienne de I’inscrip-
tion qui figurait sur 1’épaule droite d’une statue d’un
marchand de Mari, vouée a Sama$ dans I’Ebabbar
(Sollberger 1967). On ignore I’origine de la jarre vouée
par I’épouse d’Tklin-Mari a la divinité Nin-zi de la ville de
Warane, qui provient de fouilles clandestines (Gelb et
Kienast 1990, p. 8-9 MP 7).

Une seule de ces statues représente un roi de Mari.
C’est d’ailleurs la découverte de la statue d’ISqi-Mari en

222

1934 qui permit I’identification du site (on lisait alors le
nom de ce roi Lamgi-Mari). On sait maintenant qu’il fut
le demier souverain avant la conquéte de Mari par Sargon
(Charpin 2005). Auparavant, Iblul-Il est nommé sur les
statues de plusieurs de ses serviteurs, vouées dans le
temple d’EStar-sarbat ; 1a plus célébre est celle du chef-
chantre Ur-NanSe, qui fournit sans doute la plus ancienne
représentation d’un eunuque. D’autres rois sont nommés
de la méme fagon par leurs proches (épouse, frére, fils,
fonctionnaires) : Ikfin-Mari, Ik(in-Samas et Ikﬁn-gamagan.
Le nom des souverains est suivi par le titre de « roi de
Mari » (Ikin-Mari, Ikin-Samag, Ikiin-Samagan, Iblul-T],
I8qi-Mari), parfois suivi par I’épithéte encore mystérieuse
de «ensigal du dieu Enlil » (Tkiin-Samag, I$qi-Mari). Un
certain nombre d’inscriptions ne nomment que 1’orant et
son titre, sans référence au roi contemporain : c’est
notamment le cas de la célebre statue du « lieutenant »
(nu-banda) Ebih-Il du Louvre.

11 faut noter que les dépdts de fondation de cette
époque comportaient des tablettes en pierre malheu-
reusement dépourvues d’inscription. Les temples ont
donc été identifiés sur la base des inscriptions des
statues qui y ont €té retrouvées. Dés lors, la découverte
dans le « palais présargonique » d’une statue vouée &
Ama-uSumgal (un des noms du dieu Dumuzi) permet
de résoudre un probléme depuis longtemps soulevé,
celui de la nature de ce batiment (Margueron 2004,
p. 226-227) : ¢’était a la fois la résidence du roi, mais
aussi un temple au dieu Dumuzi. On sait que dans les
traditions du troisieme millénaire le roi était identifié
au dieu-pasteur Dumuzi : rien d’étonnant 4 ce que sa
résidence ait été considérée comme le temple de ce
dernier (Charpin s.p.).

Quelques dizaines de tablettes. — On n’a pas encore
retrouvé a Mari des archives en place comme 2 Ebla,
mais seulement une quarantaine de tablettes cunéiformes
éparses (Charpin 1987a et 1990). On doit noter la
multiplicité des points de découverte de ces documents :
un dans le sanctuaire dit P.25, trois dans un batiment
dénommé « Maison rouge », huit dans ce qu’A. Parrot
appelait les « communs a ’ouest de I’esplanade » (lot
C), huit dans le palais présargonique (lot D), vingt-deux
dans le batiment du chantier B. Dans ce dernier cas, il
est clair qu’on a affaire au contenu de paniers retrouvé
éparpillé dans quatre piéces différentes.

Les tablettes retrouvées sont, a une exception pres,
des documents de comptabilité. Leur rédaction, trés
laconique, ne permet pas de savoir de quelle adminis-
tration ils relevaient ; cependant, certains textes, qui
enregistrent des dépenses pour des offrandes, sont a
rattacher a la gestion des temples. D’autres mention-
nent « le palais », ou encore « la maison du roi ». Les
tablettes retrouvées dans le palais et celles découvertes
dans ce que Parrot avait appelé « les communs a 1’ouest
de I’esplanade du temple de Dagan présargonique »
forment manifestement une unité, soulignée lors de leur
publication (Charpin 1987a, groupes C et D) ; 1a réinter-
prétation de ces « communs » comme « Maison du
Grand Prétre » (Margueron 2004, p. 174-179 et 259-
261) permet désormais de comprendre la raison d’étre
de cette unité (Charpin s.p.). On a également retrouvé



223

un fragment de texte littéraire (Bonechi-Durand 1992) ;
il a été identifié¢ comme « Ama-u§umgal, ami d’Enki »
(Black 1992, p. 92).

La date de ces archives est désormais assurée. Contrai-
rement a Ebla, les documents de Mari étaient datés, non
seulement par le nom du mois, mais aussi par I’indication
de I’année. Cependant, on ne donnait que le chiffre de
P’année de régne, sans mentionner le nom du souverain :
on a donc des textes datés du « mois de Ibasa, an 22 » ou
encore « mois de Hali, an 35 ». Les tablettes découvertes
au « chantier B » de Mari (MARI 5, p. 80-89 n* 21-36 et
MARI 6, p. 245-252 n° 38-42) sont datées des années 18
a 35 d’un roi qui ne peut étre que Hida’ar (Charpin
2005). Les tablettes des lots C et D (MARI 5, p. 70-80,
n* 5-12 et 13-20) datent des années 2 a 8 d’un roi qui
doit étre ISqi-Mari, dernier souverain avant la conquéte
de Mari par Sargon (Charpin 2005).

Les éléments d’une histoire politique. — Pendant
longtemps, on a cru qu’il serait impossible d’écrire une
véritable histoire politique de cette époque, faute de
sources appropriées : ni Mari, ni Ebla n’ont en effet livré
d’inscriptions commémoratives, qui offrent en général la
base de la reconstitution des événements. Cependant, la
patiente mise en ordre chronologique des tablettes
administratives d’Ebla (Biga 2003) a permis récemment
aux épigraphistes italiens d’aboutir & des conclusions a
la fois solides et spectaculaires (Archi-Biga 2003).

Pendant plus de cinquante ans, au xxIve siécle, la
scéne politique de la Syrie occidentale et du Moyen-
Euphrate a été dominée par deux cités : Ebla et Mari.
Dans une phase initiale, Mari réussit sa politique
d’expansion. On ne sait pas grand chose des rois de
Mari les plus anciennement mentionnés dans les
archives d’Ebla : Anubu, puis Sa’umu. Par la suite,
IStup-(i)Sar atteignit Emar, qu’il détruisit. Finalement,
Iblul-11 fit des campagnes répétées en remontant la
vallée de 1’Euphrate jusqu’a Ha-su-wa-an® en amont
de Karkemi§ (sans doute Ha§8um). Pour ne pas étre
envahie, Ebla dut payer un tribut considérable en or et
argent ; le versement eut lieu 8 Mane, port d’Ebla sur
I’Euphrate en aval d’Emar. Iblul-II mourut a la fin du
regne du souverain d’Ebla Igri$-Halab ou la premiére
année de son successeur Irkab-Damu.

Iblul-11 fut remplacé sur le trone de Mari par Nizi,
qui régna sans doute 3 ans, puis par Enna-Dagan. Ce
dernier, dans sa célebre lettre au roi d’Ebla (ARET X1
4), rappelle les exploits de ses prédécesseurs et se vante

Ebla Mari
Anubu
Sa’umu

Igri§-Halab Iblul-11

an 1 d’Irkab-damu

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

224

essentiellement d’avoir achevé une expédition commen-
cée par Iblul-Il. Enna-Dagan de Mari et Irkab-Damu
d’Ebla moururent la méme année et le texte MEE 1 35
constitue un récapitulatif des « cadeaux » envoyés par
le roi d’Ebla a Mari sous Enna-Dagan. Son successeur
Ikun-(i)$ar régna moins d’un an.

Apres cette période de sept ans qui vit trois rois sur le
trone de Mari (Nizi, Enna-Dagan et Ikun-(i)3ar), le régne
de Hida’ar se caractérise par sa durée : pas moins de 35
ans, presque entiérement contemporains du régne d’ISar-
damu a Ebla (avec au maximum un décalage de quelques
années). Les tablettes retrouvées au « Chantier B » datent
trés vraisemblablement de son régne. Hida’ar fut vaincu
pres de Terqa par les armées d’Ebla menées par le vizir
Ibbi-zikir en I’an 32 d’ISar-damu (Archi-Biga 2003, p. 8a
et 13-26), apres quoi la paix fut conclue entre Ebla et Mari.

Le rayonnement de Mari apparait par exemple dans
Vinscription de AMAR-AN, « le E de Nagar, I’homme
d’Abal », qui a voué sa statue dans le temple de « Nini-
zaza » a Mari (Gelb et Kienast 1990, p. 12 MP 12 ;
Sallaberger 1998b, p. 35). Cependant, Mari ne dominait
pas alors le « triangle du Habur » (malgré Margueron
2004, p. 313) : les textes d’Ebla et de Beydar montrent
clairement que la grande puissance régionale était alors
Nagar, I’actuel Tell Brak (Archi 1998). Nagar avait
d’ailleurs participé 4 I’alliance d’Ebla et de Ki§ contre
Mari (Archi-Biga 2003, p. 18).

Peu apres sa victoire sur Mari, Ebla fut détruite, sans
qu’on sache précisément dans quelles circonstances :
A. Archi et M.-G. Biga pensent qu’il pourrait s’ agir d’une
vengeance de Mari, mais ce n’est qu’une hypothése
actuellement invérifiable. Du moins est-il sir que le régne
d’I8qi-Mari est a situer apres celui de Hida’ar, puisque le
nom d’Iqi-Mari n’apparait pas dans les archives d’Ebla.
11 est attesté par sa statue du temple d’Estar, mais aussi
par une autre statue retrouvée dans le palais, ainsi que par
une centaine de scellements faits avec deux sceaux
différents lni ayant appartenu (Beyer apud Margueron
2004, p. 311). D’aprés les données d’Ebla, c’est sans
doute pendant la neuvieme année du régne d’I3qi-Mari
que Mari fut détruite par Sargon, donc trés peu de temps
apres que ce dernier ait vaincu Lugal-zagesi. Les tablettes
retrouvées dans le palais et dans la « Maison du Grand-
Prétre » datent des années 2 a 8 d’un roi qui est trés
vraisemblablement I8qi-Mari.

On peut résumer ces synchronismes sous la forme du
tableau suivant :

an 1 de Nizi (au moins 3 ans de régne)

Enna-Dagan (4 ? ans de régne)

derniére année d’Irkab-damu = an 7
ISar-damu an 1

Ikun-(i)Sar
avenement de Hida’ar (au plus t6t)

(Hida’ar) années 20-35 = tablettes du chantier B
I8ar-damu an 35 : destruction d’Ebla fin de Hida’ar et avénement d’I$qi-Mari (au plus tot)

(I8qi-Mari) années 2-8 = tablettes groupes C et D (P-1)

I8qi-Mari 9 = destruction de Mari par Sargon



225

La domination sargonique. — La question de savoir
qui est responsable de la destruction de Mari est
aprement discutée. J.-Cl. Margueron refuse d’en rendre
Sargon responsable et date 1’évenement de Naram-Sin.
S’agissant d’histoire politique, il est de bonne méthode
de partir des données textuelles et de les examiner de
maniere critique, en tenant compte de toutes les
données disponibles, dont bien entendu celles fournies
par I’archéologie.

Que disent les textes ? Une inscription de Sargon
indique : « Mari et I'Elam se tinrent devant lui » (Frayne
1993, p. 12n° 1 : 86-93). Le texte sumérien de la méme
inscription indique : « L’homme de Mari et ’homme de
I’Elam » : il s’agirait donc ici apparemment d’une
premiére étape, lors de laquelle les rois de la périphérie
reconnurent la supériorité du roi d’ Akkad. Mais dans
une autre inscription, le ton est différent : « Sargon, le
roi, se prosterna a Tuttul devant le dieu Dagan et (le)
pria. Il (= Dagan) lui donna le Haut Pays : Mari, Yarmuti
et Ebla, jusqu’a la Forét de Cedres et aux Montagnes
d’argent » (Frayne 1993, p. 28-29 n° 11 : 14-28). Mainte-
nant qu’il est sGr que Tuttul est & Tell Bi‘a (corriger
Margueron 2004, p. 310 n. 15), la question se pose de
savoir si, pour aller y prier Dagan, Sargon devait d’abord
avoir soumis Mari ; on notera que le prologue du Code
de Hammu-rabi pose le méme probléme (Charpin-
Ziegler 2003, p. 244). Par ailleurs, le texte ne parle pas
de destructions : de fait, Ebla était déja en ruines. Il ne
s’agit que de la domination d’une grande région nord-
ouest, définie par les emplacements de trois villes, Mari,
Yarmuti et Ebla, ainsi que par des descriptions assez
vagues (« Forét de Cedres » et « Montagnes d’argent »,
sans doute I’ Amanus et le Taurus).

L’argument le plus probant pour attribuer la destruc-
tion de Mari a Sargon est un nom d’année ainsi
formulé : « année ou Mari a été détruite ». Elle figure
sur deux tablettes de Nippur qui appartiennent a un lot
de comptes d’équidés et bovidés (TMH v 80 et OSP 1
102 ; cf. Westenholz 1975, p. 115 n° 13). Certes, cette
formule ne dit pas par qui Mari a été détruite. Mais les
tablettes sont clairement attribuables a 1’époque de
Sargon ; une datation sous le réegne de Naram-Sin est
totalement exclue par la forme arrondie des tablettes et
la paléographie. Si le nom d’année est attribuable &
Sargon, la destruction de Mari I’est aussi, car il n’est
pas dans la logique des noms d’années de cette époque
de mentionner des événements qui ne sont pas a porter
au crédit du roi. D’oul la conclusion de A. Westenholz :
« The raiding of Mari can safely be credited to Sargon »
(Westenholz 1974, p. 154, suivi par D. Frayne 1993,
p. 8). Deux arguments supplémentaires confirment cette
attribution : dans les tablettes de Nippur, les seuls rois
mentionnés dans des noms d’années sont EnSakusanna,
Lugalzagesi et Sargon et aucun souverain postérieur.
Enfin, dans le lot auquel appartiennent ces deux
tablettes, un autre compte comporte un nom d’année
mentionnant Sargon (TMH v 85).

On doit ajouter que Nardm-Sin se vanta ainsi :
« Dagan m’a donné Armanum et Ebla et j’ai capturé
Rid-Adad, le roi d’Arménum » (Frayne 1993, p. 134

SUPP. AU DICT. DE LA BIBLE

TELL HARIRI/MARI : TEXTES

226

n° 26 : 23-31). On retrouve mention de la soumission
d’Armanum et Ebla dans trois autres inscriptions
duplicats (Frayne 1993, p. 136 n° 27). Il n’est nuile part
question d’une destruction d’Ebla, déja en ruines depuis
des décennies : dans la région, le pouvoir est passé anx
mains du roi d’ Armanum, seul mentionné.

Deux éléments sont enfin 4 prendre en considération.
Si ’on accepte que la destruction d’Ebla soit contem-
poraine de Sargon, il faut &tre conscient que cette
datation repose en grande partie sur des critéres
paléographiques : il n’y a pas dés lors de raison de les
récuser, s’agissant des tablettes retrouvées a Mari. On
doit enfin rappeler que la révolte du soi-disant roi
Migir-Dagan de Mari contre Naram-Sin n’est mention-
née que dans un texte légendaire qui ne doit pas étre
considéré comme historiquement fiable (malgré
Margueron 2004, p. 311).

La présence paléo-akkadienne & Mari a laissé peu de
traces qui lui soient explicitement attribuables. Il n’est
pas juste de dire a propos de Nardm-Sin : « Nous savons
que ses filles furent prétresses a Mari » (Margueron 2004,
p. 310b). Une jatte en bronze indique simplement :
« Nardm-Sin, roi des quatre rives ; ME-Ulmas, sa fille »
(Frayne 1993, p. 158 n° 52). Rien n’indique qu’il s’agisse
d’une prétresse. Quant 2 Sumsani, elle est prétresse a
Sippar : « Naram-Sin, roi des quatre rives ; Sumsani,
prétresse-entum de Samag a Sippar, sa fille » (Frayne
1993, p. 157 n°® 51). Le contexte archéologique de ces
objets ayant disparu, on se gardera de vouloir trop faire
parler ces inscriptions (auxquelles il faut ajouter celle du
scribe Dabala : Gelb-Kienast 1990, p. 378 « Varia 12 »).

LA PERIODE DITE DES SAKKANAKKU. — Pendant
longtemps, le statut de Mari a I’époque ot la troisieme
dynastie d’Ur régnait en Mésopotamie a ét¢ mal compris :
on a cru que les personnages qui exercaient alors le
pouvoir a Mari étaient « vassaux » des rois d’Ur. En effet,
ils se définissaient comme Sagin (akk. Sakkanakku) ; or
ce titre était celui des gouverneurs militaires du royaume
d’Ur. Cependant, la copie paléo-babylonienne d’une
inscription votive permit de savoir qu'un de ces
Sakkanakku, Apil-kin, était considéré par les rois d’Ur
comme un souverain indépendant, décrit avec le titre de
«roi » (lugal) (Civil 1962). Plus tard, J.-M. Durand identi-
fia deux listes dynastiques, qui lui permirent d’établir que
le plus ancien des Sakkanakku devait étre contemporain de
I’empire d’ Akkad (Durand 1985a, p. 152-159). On a donc
affaire & une dynastie fondée par un « gouverneur
militaire » de I’époque d’ Akkad, le titre s’étant transmis
apres la chute d’Akkad et ayant fini par désigner des
souverains indépendants, qui traitaient sur un pied
d’égalité avec leur voisin méridional.

Une documentation écrite limitée. — La documen-
tation écrite sur cette longue période est malheureuse-
ment trés réduite. On dispose de textes contemporains
(Frayne 1993, p. 231-237 et Frayne 1997, p. 439-450) :
il s’agit de cinq inscriptions de fondation et des
dédicaces sur cinq statues (dont une connue par une
copie postérieure), dont le texte est malheureusement
fort bref. On dispose également des légendes de sceaux

SB.-XIV.-8-



227

ayant appartenu, soit aux Sakkanakkii enx-mémes, soit
a certains de leurs proches. Elles sont pour la plupart
connues par des empreintes, retrouvées essentiellement
a Mari, dans le grand palais ou le petit palais oriental
(Beyer 1985) ; un exemplaire a été retrouvé dans le
temple d’EStar a A38ur (Bér 2005) et un autre sur une
tablette paléo-assyrienne de Kiiltepe (Teissier 1990).
On a aussi retrouveé trois sceaux : deux proviennent de
Mari, celui d’un serviteur d’Iddin-El (Beyer-Durand
1993) et celui de Zinuba, fils d’Iddin-Ilum (Beyer 1985,
p. 183), un troisieme se trouve au musée britannique,
celui d’un serviteur d’Isi-Dagan (Collon-Finkel 1987).

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

228

11 faut souligner que les quelque cinq cents tablettes
publiées sous le titre Textes administratifs de I’époque
des Sakkanakku (Limet 1976) ne datent en réalité pas de
cette époque, mais de la période précédant la réforme
de I’écriture qui a marqué le regne de Yahdun-Lim
(Durand 1985a, p. 160-171).

Deux fragments de listes dynastiques ont été identi-
fiés et publiés par J.-M. Durand, T.343 et ARM xx11,
n° 333 (Durand 1985a, p. 152-159). Leur combinaison,
encore hypothétique, permet de reconstituer la liste
suivante :

Sakkanakku de Mari dates Mésopotamie dates
(nombre d’années de régne) Sargon (55 ans) 2288-2234
2307-2253
Rimus (9 ans) 2233-2227
2252-2246
. Manistusu (15 ans) 2226-2212
1didis (60) 2255-2196 2245-2231
(max. 2278-2223 ; min. 2245-2186) Naram-Sin (37 ans) 2211-2175
(56 ans) 2230-2175
Su-Dagan (5) 2195-2191 Sar-kali-$arr? (25 ans) 2174-2150
I8mah-Dagan (45) 2190-2146
Niir-Mér (Niwar-Mér) (5) 2145-2141
18dub-El (I8tup-Ilum) (11) 2140-2130 Gudea
I8kun-Addu (8) 2129-2122
Apil-Kin (35) 2121-2087 Ur-Nammu (18 ans) 2110-2093
(max. 2144-2110 ; min. 2093-2059)
Iddin-Tlum (5) 2086-2082 Sulgi 2092-2045
Ium-I8ar (12) 2081-2070
Turdm-Dagan (20) 2069-2050
Puzur-Estar (25) 2049-2027 Amar-Su’en 2044-2036
(max. 2073-2049 ; min. 2039-2017)
Hitlal-Erra (7) 2026-2020 $6-Sin 2035-2027
Hanun-Dagan (8) 2019-2012 Ibbi-Sin 2026-2003
Isi-Dagan 2011-
Itdr *-...
Amer-Nunnnu (6 ans)
Tér-Dagan (8 ans)
Dagan-... (6 ans)

On sait qu’il existe deux traditions différentes quant a
lalongueur de la période d’ Akkad : I’une attribue 37 ans
a Nardm-Sin, I’autre 56 ans. Il est actuellement impossi-
ble de privilégier I’'une par rapport & I’autre (Sallaber-
ger 2004, p. 27-29 en particulier n. 30) ; les deux options
ont donc été indiquées (en italique, les dates avec un
regne de Nardm-Sin de 56 ans). Les dates pour Ur IIl et
Akkad sont celles proposées par W. Sallaberger
(Sallaberger 2004, p. 42) ; elles compriment la période
entre la fin d’ Akkad et le début d’Ur III, ce qui donne
des synchronismes différents de ceux qu’avait indiqués
J.-M. Durand en 1985.

On a ici gardé I’hypothese de travail de J.-M. Durand,
qui a considéré que I’an 1 de Puzur-Estar = Sulgi 44,
soit ici 2049 (noter que dans le tableau p. 156, a chaque
fois est comptée une année en trop). On peut préciser

I’amplitude de I’incertitude : une cinquantaine d’années.
En effet, il est slir que les 35 ans d’Apil-Kin sont a
placer pendant les 18 ans du régne d’Ur-Nammu (2110-
2093), soit au plus haut Apil-kin 35 = 2110 (donc Apil-
kin 1 =2144) et au plus bas Apil-kin 1 = 2093 (cf. déja
Durand 19854, p. 153-154). L’hypothése la plus haute
donne le début d’Ididi§ 24 ans plus t6t que dans le
tableau ci-dessus, soit 2278 ; 'hypothése la plus basse
donne le début d’Ididi§ 10 ans plus tard, soit 2245.
Toutes les dates des Sakkanakku dans le tableau ci-
dessus sont donc susceptibles d’étre remontées de 24
ans ou abaissées de 10, au maximum (on ne 1’a explici-
tement indiqué que pour Ididis, Apil-kin et Puzur-Estar).

P. Michalowski a proposé que le successeur d’ Apil-
kin ne soit pas Iddin-Ilum, mais un Iddin-Dagan
inconnu par ailleurs dans les sources de Mari



229

(Michalowski 1999) ; cependant, il est partiellement
revenu par la suite sur cette hypothése (Michalowski
2005), de sorte qu’on n’a pas cru devoir la retenir ici.

A. Otto, partant d’une analyse iconographique des
statues et des sceaux-cylindres, a proposé une nouvelle
organisation chronologique des Sakkanakku (Otto s.p.).
Celle-ci offre 1’avantage de supprimer la lacune entre
les derniers Sakkanakku et la dynastie de Yagid-Lim ;
mais elle crée un vide troublant pour toute la période
d’Ur III postérieurement au synchronisme Ur-
Nammu/Apil-kin.

On doit rappeler que la séquence Ididi§-Apil-kin
forme un bloc de 169 ans. Le tableau ci-dessus montre
clairement que, quelles que soient les différentes
hypotheéses retenues, le début d’Ididis est antérieur a
I’avénement de Nardm-Sin ; des lors, il est historique-
ment hautement vraisemblable qu’il ait ét€ installé par
Sargon. On voit comment I’analyse de la liste dynastique
T.343, avec le synchronisme entre Apil-kin et Ur-Nammu
d’Ur III, aboutit & une conclusion semblable a celle
qu’avait donnée 1’analyse des tablettes « présargoniques »
combinée avec les données d’Ebla.

Une histoire brillante, mais mal connue. — 11 ne fait
aucun doute que la puissance de Mari pendant la période
des Sakkanakku a été considérable, méme si une histoire
politique détaillée reste actuellement hors de portée. Des
six premiers Sakkanakku, contemporains des dynasties
d’ Akkad et de Lagas II (Gudea), on ne sait pratiquement
rien. Par la suite, on ne dispose que de quelques inscrip-
tions commémoratives. Quatre tablettes de fondation en
bronze commémorent la construction du temple de
Ninhursag par Niwar-Mér (Frayne 1993, p. 233 n° 1).
I8dub-El (IStup-Ilum) est célebre par sa statue retrouvée
dans le grand palais (Frayne 1993, p. 235 n° 1) ; il a
également béti le temple de Bél-métim, soit Dagan,
comme le rappellent neuf tablettes de fondation (Frayne
1993, p. 235-237 n> 2-3 ; cf. Archi 2004, p. 323). De
tels travaux supposent des moyens importants.

C’est avec Apil-kin qu’on arrive sur un terrain un peu
plus solide. A Mari méme, la situation documentaire
reste inchangée : deux plaques de fondation en bronze
au nom d’ Apil-kin ont ét€ découvertes dans le Sahurum
adjacent au temple de Ninhursag. Mais une tablette
paléo-babylonienne de Nippur contient la copie d’une
dédicace de « Tardm-Uram, fille d’Apil-kin, roi de
Mari, bru d’Ur-Nammu, roi d’Ur » (N 2230 + N 4006 :
vii 5-12 ; Civil 1962 et 1985 ; Frayne 1997, p. 86 n° 52).
On voit ainsi qu’un mariage dynastique unit les rois de
Mari et d’Ur : Ur-Nammu donna 2 son fils Sulgi comme
épouse une fille d’ Apil-kin, qui recut alors le nom de
Tardm-Uram (« Elle-aime-Ur »). On connait également
le sceau d’un serviteur de cette Tardm-Uram (Frayne
1997, p. 87 n° 53). Les liens entre les deux dynasties
restérent étroits : un texte daté de I’avénement d’Ibbi-
Sin montre qu’une soixantaine d’années plus tard, des
offrandes étaient offertes a (une statue ? d”)Apil-kin
dans la chapelle funéraire d’Ur-Nammu (Boese-
Sallaberger 1996). Tardm-Uram n’arriva pas seule a
Sumer. On voit par exemple qu’un certain Puzur-Erra,

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

230

fils d’un Sakkanakku de Mari, était administrateur-
sanga du temple de Utu a Larsa sous le régne d’ Amar-
Su’en (Sharlach 2001) ; I8bi-Erra, a qui fut confiée la
ville d’Isin avant qu’il usurpe le statut de roi, était lui
aussi d’origine mariote.

D’Iddin-Ilum, on posseéde une statue vouée a la déesse
Inanna (Frayne 1997, p. 441 n° 1) ; peut-étre se trouvait-
elle a D'origine dans la chapelle d’Estar (S.132 du
palais), dont les peintures murales ont été datées de
I’époque d’Ur 1T (Moortgat 1964). La tombe de son fils
Zinuba, mort trés jeune, a été retrouvée ; elle contenait
un sceau qui a permis I’identification (Frayne 1997,
p- 442 n° 2). On a également retrouvé dans le palais le
sceau du Sabra Iddin-Dagan (Frayne 1997, p. 442
n° 2001). Ilum-iSar a laissé des briques commémorant
des travaux d’irrigation (Frayne 1997 ; Durand 1985a).
Son successeur Turam-Dagan n’est connu que par le
sceau de son fils Puzur-EStar (Frayne 1997, p. 444 n° 1).

Avec Puzur-EStar, ’historien a de nouveau plusieurs
éléments a sa disposition. Il se pose d’abord a son sujet
un probléme chronologique. En fonction du synchro-
nisme entre Apil-kin et Ur-Nammu, les 25 ans du regne
de Puzur-E3tar se situent au plus haut entre Sulgi 21 et
Sulgi 44 et au plus bas entre Amar-Sin 5 et Ibbi-Sin 10.
La question a été posée depuis longtemps de savoir si le
Sakkanakku Puzur-EStar qu’on trouve dans des textes
d’Ur I (datés de gulgi 44 et Ibbi-Sin 2) doit étre identi-
fié au souverain de Mari, ou s’il s’agit d’un homonyme,
occupant une fonction de gouverneur militaire au sein
du royaume d’Ur ; les avis sur la question sont divisés,
les plus récents estimant qu’il s’agit sans doute d’un
homonyme (Sharlach 2001, p. 60-61). Une statue inscrite
au nom de Puzur-EStar a été retrouvée a Babylone.
Pendant longtemps, les cornes dont sa téte est ornée ont
été interprétées comme marquant la divinisation du
souverain, dont on n’a par ailleurs aucun signe ; on sait
désormais que ces cornes ont été sculptées dans 1’épais-
seur du bandeau qui entourait primitivement la téte,
vraisemblablement dans Ia seconde moiti¢ du deuxieme
millénaire (Blocher 1999).

Le grand palais, que A. Parrot a souvent appelé
« palais de Zimri-Lim », fut en réalité édifié par les
Sakkanakku (Margueron 2004, p. 370). Pour dater sa
construction, on a souvent mis 1’accent sur la crapau-
dine de Hanun-Dagan ; mais on ne doit pas oublier
qu’on a trouvé dans le grand palais des scellements
mentionnant ses deux prédécesseurs, Puzur-Estar et son
fils Hitlal-Erra. Comme on a également retrouvé dans le
« petit palais oriental » des scellements de serviteurs de
Puzur-E§tar et de son fils Hitlal-Erra (mentionné
comme « lieutenant »-nu-banda), la conclusion la plus
vraisemblable est que Puzur-EStar vécut dans le « petit
palais oriental » pendant qu’avaient lieu les travaux du
grand palais dans lequel il s’installa avant la fin de son
regne. Son fils Hitlal-Erra est connu par la copie néo-
babylonienne d’une dédicace de statue faite a Sippar,
sans qu’on sache si le monument se trouvait dés
I’origine dans cette ville. On y reléve le titre de « roi »
(lugal), attribué 2 la fois au dédicant et a son pére Puzur-
EStar ; il ne s’agit sans doute pas d’une modernisation



231

due au copiste, qui a par ailleurs fidélement reproduit
des formules archaiques.

La fin de la période reste totalement inconnue : on ne
posseéde que quelques scellements au nom de Sakkanakku
que la reconstitution la plus vraisemblable de la liste
dynastique place apres Hanun-Dagan. Un fait est
cependant a souligner : entre les Sakkanakku et la
dynastie amorrite de Yahdun-Lim, il n’y eut pas de
rupture telle que le souvenir de la période précédente ait
été perdu. Le fait qu’on ait retrouvé dans les ruines du
palais les statues d’ISdub-El et d’Iddin-Tlum le montre ;
on doit aussi rappeler que la statue de Puzur-EStar a été
retrouvée a Babylone avec deux autres trés semblables,
plus mutilées (Blocher 1999), toutes trois formant sans
doute part du butin rapporté par Hammu-rabi. Autrement
dit, au moins cing statues de 1’époque des Sakkanakku
étaient encore visibles a Mari a I’époque de Zimri-Lim.
Par ailleurs, les deux listes dynastiques qui ont été
retrouvées sont postérieures a la dynastie des Sakkanakku :
T.343 a I’écriture paléo-babylonienne typique de I’époque
de Yahdun-Lim et a été retrouvée avec des dizaines
d’autres tablettes de la méme période. ARM xxi1, n° 333
est d’une graphie plus récente et pourrait fort bien dater
du régne de Zimri-Lim.

Bibliographie.

Archi 1998 = A. Archi, « The Regional State of
Nagar According to the Texts of Ebla », dans Subartu
1v/2, Turnhout 1998, p. 1-15 ; 2004 = « Translations of
Gods : Kumarpi, Enlil, Dagan/NISABA, Halki », Or
73,2004, p. 319-336. — Archi-Biga 2003 = A. Archi et
M.G. Biga, « A Victory on Mari and the Fall of Ebla »,
JCS 55,2003, p. 1-44.

Bér 2005 =J. Biir, « Die Beziehungen zwischen Mari
und Assur wihrend der Sakkanakku-Periode », dans
CRRAI 48, Leyde 2005, p. 11-30. — Beyer 1985 =
D. Beyer, « Nouveaux documents iconographiques de
I’époque des Shakkanakku de Mari », MARI 4, 1985,
p. 173-189. — Beyer-Durand 1993 = D. Beyer et
J.-M. Durand, « Sceau-cylindre d’Ishar-béli, shabra du
shakkanakku 1ddin-El », dans Cluzan 1993, p. 195. —
Biga 2003 = M.G. Biga, « The reconstruction of a
relative chronology for the Ebla texts », Or 72, 2003,
p- 345-367. — Black 1992 =J.A. Black, « Some Structu-
ral Features of Sumerian Narrative Poetry », dans
M.E. Vogelzang et H.L.J. Vanstiphout (éds), Mesopota-
mian Epic Literature : Oral or Aural, Lawiston, N'Y
1992, p. 71-101. — Blocher 1999 = F. Blocher, « Wann
wurde Puzur-EStar zum Gott ? », dans J. Renger (éd.),
Babylon : Focus mesopotamischer Geschichte, Wiege
[riiher Gelehrsamkeit, Mythos in der Moderne, Colloquien
der Deutschen Orient-Gesellschaft 2, Sarrebriick 1999,
p. 253-269. — Boese 1996 = J. Boese, « Zu einigen
Frithdynastischen Figuren aus Mari », dans Mél. Beran,
Miinster 1996, p. 25-49. — Boese-Sallaberger 1996 =
J. Boese et W. Sallaberger, « Apil-kin von Mari und die
Konige der ITI. Dynastie von Ur », AoF 23, 1996, p. 24-39.
— Bonechi-Durand 1992 = M. Bonechi et J.-M. Durand,
« Oniromancie et magie 2 Mari 4 1’époque d’Ebla », QdS
18,1992, p. 151-159 et pl. I-1L.

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

232

Charpin 1982 = D. Charpin, « Mari et le calendrier
d’Ebla », RA 76, 1982, p. 1-6 ; 1987 = « Tablettes
présargoniques de Mari », MARI 5, 1987, p. 65-127 ;
1990a = « Nouvelles tablettes présargoniques de
Mari », MARI 6, 1990, p. 245-252 ; 1993 = « Le début
de I'année dans le calendrier sémitique du III®
millénaire », NABU 1993/56 ; 1998 = « Les textes
cunéiformes de Mari a 1’époque proto-dynastique »,
dans M. Lebeau et K. Van Lerberghe (éds), En Syrie
aux origines de I'écriture, Turnhout 1998, p. 53-56 ;
2005¢ = « Mari et Ebla : des synchronismes confir-
més », NABU 2005/1 ; s.p. = « Temples et palais de
Mari au III° millénaire ». — Civil 1962 = M. Civil, « Un
nouveau synchronisme Mari - Ur III* dynastie d’Ur »,
RA 56, 1962, p. 213-214. - Gelb-Kienast 1990 =
L.J. Gelb et B. Kienast, Die altakkadischen Konigsin-
schriften des dritten Jahrtausends v. Chr., FAOS 7,
Stuttgart 1990. — Collon-Finkel 1987 = D. Collon et 1.
Finkel, « A seal naming Isi-Dagan of Mari », MARI 5,
1987, p. 602-604. — Cluzan 1993 = S. Cluzan (éd.),
Syrie. Mémoire et civilisation, Paris 1993.

Frayne 1990 = D.R. Frayne, Old Babylonian Period
(2003-1595 BC), RIME 4, Toronto 1990 ; 1993 =
Sargonic and Gutian Periods (2334-2113 BC), RIME 2,
Toronto 1993 ; 1997 = Ur 11l Period (2112-2004),
RIME 3/2, Toronto 1997.

Ismail ef al. 1996 =F. Ismail, W. Sallaberger, Ph. Talon
et K. Van Lerberghe, Administrative Documents from
Tell Beydar (Seasons 1993-1995), Subartu 2, Turnhout
1996.

Krebernik 1984 = M. Krebernik, « Zur Lesung
einiger frithdynastischer Inschriften aus Mari », ZA 74,
1984, p. 164-167.

Limet 197§ = H. Limet, Textes administratifs de
I’époque des Sakkanakku, ARM 19, Paris 1976.

Margueron 2004 = J.-C. Margueron, Mari, métropole
de I’Euphrate au I1I° et au début du IFF millénaire avant
J.-C., Paris 2004. — Michalowski 2004 = P. Michalowski,
« The ideological Foundations of the Ur III State »,
dans CDOG 3, Sarrebriick 2004, p. 219-236 ; 2005 =
« Iddin-Dagan and his Family », ZA 95, 2005, p. 65-76.
— Milano ef al. 2004 = L. Milano, W. Sallaberger,
Ph. Talon et K. Van Lerberghe, Third Millennium
Cuneiform Texts from Tell Beydar (Seasons 1996-2002),
Subartu 12, Turnhout 2004. — Moortgat 1964 =
A. Moortgat, « Die Wandgemalde im Palaste zu Mari
und ihre historische Einordnung », BaM 3, 1964, p. 68-
74 et pl. 9-11.

Otto s.p. = A. Otto, « Archaeological hints for a new
order of the Sakkanakku of Mari », P. Matthiae et al.
(éd.), From Relative to Absolute Chronology in Syria
and Palestine in the 1" Mill. BC., Convegno Interna-
zionale, Rome 9/11-01/12/2001, Rome.

Sallaberger 1998a = W. Sallaberger, « Der antike
Name von Tell Beydar : Nabada », NABU 1998/130 ;
1998b = « Ein Synchronismus der Urkunden von Tell
Beydar mit Mari und Ebla ? », dans Subartu 1V/2,



233

Turnhout 1998, p. 23-39 ; 2000 = « Nagar in den
friihdynastischen Texten aus Beydar », dans CRRAI 42,
Leuven 2000, p. 393-408 ; 2001 = « Die Entwicklung
der Keilschrift in Ebla », dans Mél. Orthmann,
Frankfurt/Main 2001, p. 436-445 ; 2004 = « Relative
Chronologie von der frithdynastischen bis zur altbaby-
lonischen Zeit », dans CDOG 3, Sarrebriick 2004,
p. 15-44. — Sharlach 2001 = T.M. Sharlach, « Beyond
Chronology : The Sakkanakkus of Mari and the Kings
of Ur », dans CRRAI 45/2, Bethesda 2001, p. 59-70. —
Sollberger 1967 = E. Sollberger, « Lost Inscriptions of
Mari », dans J.-R. Kupper (éd.), La civilisation de Mari,
Liége 1967, p. 103-108.

Teissier 1990 = B. Teissier, « A Shakkanakku seal
impression from Kiiltepe », MARI 6, 1990, p. 649-653.

Westenholz 1974 = A. Westenholz, « Early Nippur
Year Dates and the Sumerian King List », JCS 26, 1974,
p. 154-156 ; 1975 = Old Sumerian and Old Akkadian
Texts in Philadelphia Chiefly from Nippur. Literary and
Lexical Texts and the Earliest Administrative
Documents from Nippur, BiMes 1, Malibu 1975.

D. CHARPIN.

Il. LES ARCHIVES
DE L'EPOQUE AMORRITE

Les archives de Mari de 1’époque amorrite couvrent
un laps de temps limité, a savoir un demi-siécle, scandé
par trois phases successives. La premiére regroupe les
regnes de Yahdun-Lim et SGmi-Yamam (ca. 1810-ca.
1792). La conquéte de Samsi-Addu y mit fin : le
royaume de Mari fut alors englobé dans un empire
couvrant toute la Haute-Mésopotamie, du Tigre a
I’Euphrate, le trone de Mari étant occupé par un fils du
conquérant, nommé Yasmah-Addu. En 1775, quelques
mois aprés la mort de son fondateur, cet empire
s’écroula. Mari retrouva son indépendance avec Zimri-
Lim, dont le régne d’un peu plus de treize ans s’acheva
par une victoire du roi de Babylone Hammu-rabi en
1761 ; celui-ci, quelques mois apres sa conquéte de la
ville, décida la destruction de Mari. Environ 20 000
tablettes ont été retrouvées, couvrant une période
d’environ 50 ans, mais la répartition chronologique des
textes est trés inégale : la grande majorité date seulement
des vingt derniéres années de la vie du palais. Pour cette
phase, on dispose donc d’une moyenne de plus de deux
textes par jour, ce qui est une situation tout a fait
exceptionnelle dans I’ Antiquité.

Pour une présentation générale des archives de Mari,
voir Durand 1992 ; Guichard 1997 ; Charpin-Ziegler
2003, p. 1-27 (la plus complete).

1. LES CONDITIONS DE PRESERVATION DE CES
ARCHIVES

On ne saurait cependant se contenter de s’émerveil-
ler devant la quantité et I’intérét des textes qui ont été
découverts lors des fouilles du Tell Hariri depuis 1934 ;
encore faut-il comprendre dans quelles conditions ils
ont été conservés et quel avait été leur statut avant leur

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

234

ensevelissement sous les ruines des édifices ou ils ont
été retrouvés.

A. LE CAS DU PALAIS. — On le comprend aujourd’hui
de mieux en mieux : la plupart des batiments que
fouillent les archéologues sont vides ou presque et il
faut des conditions trés particulieres pour que des
archives soient conservées jusqu’a nos jours (Joannés
[éd.] 1995). Pour évaluer ce que représentent les
milliers de tablettes retrouvées dans le palais de Mari,
on doit donc partir de la situation rencontrée lors de la
fouille de ce monument. Ce qu’André Parrot dégagea
constitue les vestiges du palais détruit délibérément par
les Babyloniens en 1759. Tout ce qui avait de la valeur
a leurs yeux avait été emporté avant que le feu ne soit
mis 2 la poutraison et les murs abattus : seuls sont restés
les objets jugés non intéressants (Margueron 1990).

Or, au sein méme des archives, on observe une
différence notable entre deux types de situation.
Certains lots d’archives n’ont manifestement pas été
touchés par les Babyloniens, qui les ont laissés tels
quels. C’est le cas d’une bonne partie des documents
administratifs, en particulier les centaines de textes de
« repas du roi » retrouvés notamment dans des jarres
découvertes dans la salle 5 du palais, sans doute
tombées de 1’étage (Charpin 2001, p. 29). Il semble
également que les archives du quartier des femmes
soient restées intactes : on a découvert dans les salles 52
et 110 a la fois des textes administratifs et des lettres
rattachés 4 la reine mére ou a des épouses de Zimri-Lim
(Charpin 1995, p. 39). Enfin, la salle 24 semble avoir
abrité les archives du chef des marchands Iddin-
Numusda, alias Iddiyatum.

Mais une partie des archives fut soumise a un tri, en
particulier la correspondance des rois. On le sait grace
a4 une série d’étiquettes de coffres découvertes dans la
salle 115 (Charpin 1995). Celles-ci portent au revers
une date, entre le 28 et le 30 du mois VII de I’année 32
de Hammu-rabi (1761). Sur la face figurait ’indication
du contenu : « panier de tablettes (= lettres) de serviteurs
de Samsi-Addu » (1 exemplaire) ou « paniers de tablettes
(= lettres) de serviteurs de Zimri-Lim » (6 exemplaires).
On voit donc que, s’appuyant sans doute sur un classe-
ment préexistant, les Babyloniens mirent les archives
de la chancellerie dans des caisses qu’ils stockérent
dans la salle 115. Or un fragment d’étiquette a été
retrouvé a coté de la porte du palais : il appartenait sans
doute a un coffre qui fut emporté. Dés lors, il semble
que les 7 étiquettes retrouvées correspondaient & 7 caisses
qui, pour une raison ignorée, n’ont pas été sorties du
palais. La conclusion est claire : une partie des archives
fut tres vraisemblablement déménagée a Babylone et
ne se trouve plus dans les ruines du palais de Mari.
Cette déduction est corroborée par I’analyse interne de
la correspondance (cf. col. 239 a).

On doit enfin mentionner un troisiéme type de
situation, constituant ce qu’on peut appeler des archives
mortes : il s’agit de textes qui avaient déja été mis au
rebut dans 1’Antiquité. La totalit¢ des quelques
centaines de tablettes de 1’époque des rois Yahdun-Lim



235 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

et Simi-Yamam est dans ce cas : on les a retrouvées
sous le dernier sol d’occupation du palais, en particulier
dans la zone des salles 133 a 142. Elles avaient servi de
remblai lors de travaux effectués au début du régne de
Yasmah-Addu. Une partie des archives administratives
du temps de Yasmah-Addu a également ce statut:
plusieurs dizaines de comptes de dépenses d’huile ont
ainsi été retrouvées a ’intérieur d’une banquette de la
salle 116, précisément destinée a servir de support a des
jarres d’huile (Charpin 1985b).

11 faut terminer par une mise en garde. On pourrait
déduire de ce qui précéde que I'étude des textes
administratifs en fonction de leur répartition spatiale
permettrait de déterminer précisément quelles furent les
fonctions des différentes pie¢ces du palais d’apres la
nature et le contenu des tablettes qui y ont été
découvertes. Cet espoir du fouilleur fut décu dés la
publication des textes de la salle 110 par J. Bottéro en
1954 (ARM v11). On sait aujourd’hui pourquoi : la fouille
dans les années 1933 & 1939 fut menée avec un encadre-
ment insuffisant pour que ’enregistrement des lieux de
provenance des objets ait pu étre correctement effectué,
de sorte que les indications de provenance des tablettes
sont souvent inexactes. On I’a compris en constatant que
de nombreux raccords pouvaient &tre effectués entre des
fragments réputés provenir de salles différentes, mais
fouillées la méme année, comme les salles 108 et 115
(Charpin-Durand apud Margueron 1996, p. 147). Il est
donc difficile d’exploiter de maniére assurée toutes les
données qui ont été fournies par le fouilleur sur les lieux
de découvertes des tablettes ; certaines informations se
révelent cependant cohérentes.

B. LES AUTRES LIEUX. — Les archives retrouvées dans
le palais forment I’essentiel des données écrites que
I’historien peut utiliser. Mais on ne doit pas oublier que
d’autres batiments sur le site de Mari ont livré des textes.
Une mention particuliere doit étre faite du « petit palais
oriental », fouillé a partir de 1979 au « chantier A ». Les
tablettes qu’on y a retrouvées datent de trois moments
(Charpin 1985a). D’abord, la période ot Yasmah-Addu
s’installa dans ce batiment lorsque d’importants travaux
furent réalisés dans le grand palais au début de son
regne. Une deuxieéme phase est documentée au début du
régne de Zimri-Lim : le batiment servit alors de résidence
a un haut dignitaire, le devin Asqidum, et a sa famille.
Enfin, ce petit palais fut habité par la reine Sibtu lors de
la onziéme année de Zimri-Lim (Ziegler 1997, p. 55).
D’autres chantiers extérieurs au palais ont livré des
textes, comme le chantier E (Charpin-Ziegler 2003,
p-12n.79).

On doit enfin rappeler que d’autres sites de Haute-
Mésopotamie ont livré des archives contemporaines de
celles de Mari (voir la bibliographie dans Charpin-
Ziegler 2003, p. 20-25 avec les ajouts signalés ci-apres).
Les principaux sont : Tell Ashara/Terqa, Tell Bi‘a/Tuttul
(cf. Durand et Marti 2004), Chagar Bazar/A$nakkum’
(Lacambre et Millet Alba s.p.), Tell Leilan/Subat-Enlil,
Tell Rimah/Qattar, Tell Shemshara/Sugarr (Charpin
2004b, p. 167-178).

236

C. LA CONSERVATION DES TABLETTES DANS L’ ANTIQUI-
TE. — Comment les tablettes étaient-elles stockées dans
I’ Antiquité ? La fouille ne peut donner que des informa-
tions partielles : on retrouve parfois des tablettes dans
des jarres, comme celles de la salle 5 du palais de Mari,
ou a proximité d’un lot de tessons formant un ou
plusieurs vases qui avaient manifestement servi a les
stocker, comme dans la salle 2 du palais de Shemshara
(Eidem-Laessoe 2001, p. 16). Mais les paniers (quppum)
ou les coffres (pisannum) mentionnés dans les textes
n’ont laissé d’autre trace éventuellement que les
étiquettes en argile qui servaient & empécher qu’on les
ouvre sans controle (Charpin 2001). Les textes parlent
aussi de sacoches de cuir (tukkanum), qui n’ont pas
davantage survécu ; elles semblent avoir avant tout servi
au transport des tablettes.

IL LES DIFFERENTS GENRES DE TEXTES

La richesse des archives de Mari tient en particulier
au caractére complémentaire des genres qui y sont
attestés, méme si chaque catégorie est représentée
numériquement de facon trés inégale.

A. PAs DE BIBLIOTHEQUE. — Il faut commencer par
rappeler qu’on a affaire dans le cas du palais de Mari a
des archives, non & une bibliotheque. Sans doute
possede-t-on quelques textes qui pourraient rentrer dans
la catégorie des ouvrages « littéraires ». Ils sont peu
nombreux et la justification de leur présence dans le
palais est presque toujours de nature pratique. Certains
textes sont liés au culte ou a d’autres activités
religieuses : il s’agit par exemple de rituels, ou encore
d’incantations, dont certaines en langue houtrrite, voire
de psaumes pénitentiels (Durand-Guichard 1997). Il en
va de méme pour des recueils de présages comme ARM
xxvI/1, n* 2, 3 ou 248, qui sont des ouvrages techniques
utilisés par des devins. Certains textes de haute tenue
littéraire, comme la fameuse « épopée de Zimri-Lim »
(Durand-Guichard 1997, p. 21 n. 16), n’en sont pas
moins des textes de circonstance et non des ceuvres de
référence ; le statut de la copie de « L’insurrection
générale contre Nardm-Sin » n’est pas clair (Charpin
1997a). Le petit nombre de ces textes peut conduire &
penser qu’il en existait bien davantage, qui furent
emportés par les vainqueurs babyloniens (Durand 1988,
p- 63). On doit de toute fagon rappeler qu’il n’existait
pas de véritables bibliothéques a haute époque : on ne
retrouve que des fonds de manuscrits, souvent liés a un
enseignement (Charpin 1986, p. 428-431). Il semble
qu’un exemple en ait été découvert en 1998 a Tell Hariri
au chantier K (Margueron 2004, p. 455).

B. LES TEXTES HISTORIOGRAPHIQUES. — Les textes
« historiographiques » sont peu nombreux et cela a
pendant longtemps pesé sur la reconstitution de
I’histoire politique du royaume.

Les inscriptions commémoratives. — Le plus
souvent, en effet, le schéma des événements peut étre
déduit des inscriptions royales commémorant les princi-
pales victoires des souverains : malgré les distorsions
présentes dans ce genre de textes, destinés avant tout a
exalter la figure du roi, on arrive le plus souvent &



237

décoder la rhétorique royale et 4 en tirer des informa-
tions fiables, a défaut d’étre compleétes (Charpin 2004b,
p. 166). Hélas, les fouilles de Mari en ont fort peu livré
pour I’époque amorrite. Les deux textes principaux
datent du régne de Yahdun-Lim : ils ont pour support
un clou de fondation, désigné généralement comme
«disque » (Frayne 1990, p. 602-604) et d’ autre part des
briques dans le temple de Samas (Frayne 1990, p. 604-
608). Pour Samsi-Addu et son fils Yasmah-Addu, on a
retrouvé a Mari une seule inscription commémorative,
trés mutilée, celle de la « statue Cabane » (Frayne 1990,
p. 615-616) ; d’autres textes proviennent d’autres sites,
comme Terqa ou Ninive, sans parler du prisme
récemment publié dont on ignore I'origine (Charpin-
Ziegler 2003, p. 119). A Mari, on a également retrouvé
des projets de dédicaces d’objets votifs (Charpin
1984a). Une seule inscription sur brique date du temps
de Zimri-Lim ; la « stele de victoire » n’est qu’une
proposition soumise au roi (Charpin-Ziegler 2003,
p. 170 n. 8 ; Charpin 1997b).

Les listes chronographiques. — A coté des inscrip-
tions commémoratives, différentes listes qu’on peut
appeler chronographiques rendent de grands services a
I"historien, — quand elles existent, ce qui est rarement le
cas a Mari. Il manque tout d’abord une liste des rois : au
contraire d’autres sites, comme Ebla, Babylone ou
Ugarit, Mari n’a pas conservé de textes li€s au culte des
ancétres ol seraient énumérés chronologiquement tous
ceux qui ont occupé le trone. On posséde seulement
deux listes fragmentaires des souverains de la fin du
troisieéme et du tout début du deuxieme millénaire, qui
porterent le titre de Sakkanakku (Durand 1985a) ; rien
avant ni rien apreés. L'ordre de succession des rois
postérieurs et la durée de leur regne n’ont pu étre établis
qu’a la suite de longues recherches.

Ala période amorrite, deux systemes de datation
furent employés selon le régime politique. A I'époque
ou Mari fut englobée par Samsi-Addu dans le royaume
de Haute-Mésopotamie, les documents furent datés par
les éponymes d’AsSur. Des listes de ceux-ci ont été
récemment publiées, mais elles ne couvrent pas cette
période ; une nouvelle liste qui la concerne a été
découverte récemment, également a Kiiltepe/Kanes,
mais elle est encore inédite. En revanche, on a retrouvé
dans le palais de Mari plusieurs manuscrits fragmen-
taires d’une sorte de chronique (Birot 1985 ; Durand
2003) ; celle-ci racontait les événements ayant affecté
la famille des Samsi-Addu année aprés année, en
fonction des éponymes assyriens dont I’ordre peut de
ce fait étre connu pour cette époque. Les dernieres
années du régne de Samsi-Addu ne sont pas couvertes
par ce texte, mais la succession des éponymes est
désormais fixée avec un bon degré de certitude
(Charpin-Ziegler 2003, p. 156-161).

Lorsque le royaume de Mari fut indépendant, on
utilisa des noms d’années : ce systéme consistait a
donner a chaque année non pas le nom d’une personne,
mais celui d’un événement de I’année antérieure. Cette
coutume est attestée pour Yahdun-Lim, SGmd-Yamam
et Zimri-Lim, mais aucune liste n’a été retrouvée.

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

238

L’ ordre des noms d’années de Zimri-Lim est désormais
entierement reconstitué (Charpin-Ziegler 2003, p. 257-
260), ainsi que celui de SGmi-Yamam (Charpin-Ziegler
2003, p. 66-69), mais pas celui de Yahdun-Lim
(Charpin-Ziegler 2003, p. 57-64). Les noms d’années
commémorant souvent des épisodes militaires, on
comprend I’intérét de connaitre leur succession pour
I’histoire politique.

Cependant, la reconstitution de 1’ordre des éponymes
et des noms d’années a été capitale pour une autre
raison. Ce sont en effet tous les événements mentionnés
dans les documents administratifs datés qui ont pu
trouver leur place dans la chronologie : liste de cadeaux
lors de ’avénement d’un roi étranger, énumération du
butin suite a une victoire, etc.

C. LES DOCUMENTS D’ARCHIVE. — Les documents
d’archive retrouvés par milliers dans le palais de Mari
relévent de trois genres différents. Les lettres et les textes
administratifs forment la grande majorité ; ils sont
complétés par des textes juridiques.

La correspondance. — Actuellement, environ 2 500
lettres ont été publiées, ce qui est un chiffre trées
important, d’autant que beaucoup d’entre elles sont
bien conservées et comptent plusieurs dizaines de
lignes : on a donc un corpus considérable rien que du
point de vue de sa taille (et beaucoup reste encore a
publier : les indications chiffrées données ci-dessous
correspondent au corpus des lettres entiérement
publiées en septembre 2006). Mais bien entendu, c’est
le contenu de ces lettres qui s’avere trés intéressant.

a) Expéditeurs et destinataires. — En principe, les
lettres étaient archivées par leur destinataire : elles
constituent sa correspondance passive. De fait, les
missives adressées au roi sont les plus nombreuses dans
les archives du palais de Mari. Une difficulté tient au
fait que ces lettres sont le plus souvent adressées « a
mon seigneur », sans que I’identité de celui-ci soit
précisée. Les lettres n’étant jamais datées, ¢’est d’apres
I’expéditeur et le contenu de la lettre qu’on peut
déterminer a quel roi le courrier fut envoyé : 491
missives ont Yasmah-Addu comme destinataire, plus du
triple (1585) sont adressées a Zimri-Lim. A 1'intérieur
de ce groupe, on peut distinguer entre les lettres recues
par le roi dans son palais et celles qui lui parvinrent
alors qu’il était a I’extérieur.

Les lettres écrites au souverain alors qu’il résidait a
Mari émanent d’abord de souverains étrangers, mais
elles sont moins nombreuses qu’on ne s’y attendrait.
Certaines lacunes s’expliquent pour des raisons
politiques. Zimri-Lim semble n’avoir re¢u qu’une lettre
du roi ISme-Dagan d’Ekallatum ou de son homologue
d’E$nunna Ibal-pi-El ; rien de trés étonnant a cela, car
il fut en mauvais termes avec eux la plupart du temps
(mais voir Guichard 2002, p. 120-121). Plus troublante
est I’absence presque totale de lettres envoyées par des
rois proches de Zimri-Lim, comme Hammu-rabi de
Babylone, et surtout les rois d’ Alep Yarim-Lim et son
fils Hammu-rabi. On en a conclu qu’une partie
importante de la correspondance diplomatique avait



239

disparu (Durand 1998a, p. 28) ; sans doute ces lettres
furent-elles placées dans certains des coffres qui quitte-
rent le palais au moment du pillage babylonien (cf.
col. 235). La correspondance diplomatique du temps de
Zimri-Lim émane donc avant tout de ses nombreux
vassaux du « triangle du Habur » (ARM xxviu ; cf.
Guichard 2003). Le roi recevait aussi des lettres de
membres de sa famille habitant ailleurs qu’a Mari. Le
cas le mieux connu est celui de Yasmah-Addu, & qui son
pere Samsi-Addu et son frére ISme-Dagan envoyerent
de trés nombreuses lettres (respectivement 144 et 91).
La majorité des lettres adressées au roi dans son palais
furent écrites par des fonctionnaires de province : les
plus gros lots émanent de deux gouverneurs de Zimri-
Lim, celui de Terqa Kibri-Dagan (124 lettres) et son
collegue de Saggardtum Yaqqim-Addu (158 lettres).
Des fonctionnaires de la capitale pouvaient aussi écrire
au roi lorsqu’ils étaient en mission a 1’étranger : la
quasi-totalité des 11 lettres envoyées par le ministre
Habdu-Malik a Zimri-Lim furent écrites lors d’une
seule mission dans la région du Sindjar au début de la
douzieme année de son régne.

La correspondance passive du roi comprend
également les lettres qu’il regut alors qu’il ne se trouvait
pas dans sa capitale et qui furent archivées dans le
palais de Mari a son retour. Ces absences avaient des
motifs variés, les campagnes militaires étant le plus
fréquent. Pendant ces périodes, il fallait que le roi fiit
informé de ce qui se passait dans son royaume, comme
une maladie de la reine (ARM xxvi/2, n°® 298), I’arri-
vée de messagers (LAPO 16, n° 375-402), ou, de fagon
plus dramatique, une invasion étrangére (Charpin 1988,
p. 32). Ces lettres sont écrites par des membres de la
famille royale, comme ses épouses, en particulier la
reine Sibtu (auteur de 27 lettres A Zimri-Lim), ou par
des responsables du palais comme 1’administrateur
Mukanni$um (32 lettres a Zimri-Lim), ou encore le
gouverneur de Mari Bahdi-Lim (qui n’écrivit pas moins
de 79 lettres a Zimri-Lim). Dans le cas des fonction-
naires de la capitale, c’est seulement d’aprés le contenu
qu’on arrive a distinguer les lettres qu’ils écrivirent
depuis Mari au roi lorsque celui-ci s’était absenté, de
celles qu’ils lui adresseérent 4 Mari, eux-mémes étant en
mission a I’extérieur.

On doit rappeler qu’on ne gardait pas, en régle
générale, de double des lettres que 1’on expédiait : par
définition, la correspondance active du roi ne se retrouve
donc pas dans ses archives, mais chez les destinataires
des missives qu’il envoya. De fait, on a retrouvé quelques
lettres de Zimri-Lim au roi de Qattard Hatnu-rabi dans le
palais de celui-ci a Tell Rimah (OBTR 1-3). On a
toutefois découvert dans le palais de Mari plusieurs
dizaines de lettres écrites par le roi : 41 émanent de
Yasmah-Addu et 86 de Zimri-Lim. 11 s’agit parfois de
brouillons, ou de lettres qui n’ont pas été€ expédiées pour
une raison ou pour une autre. Le plus souvent, on a
affaire & des lettres écrites par le monarque alors qu’il
était en voyage : elles sont adressées a la reine meére, a ses
épouses ou a des fonctionnaires du palais. Dans quelques
cas privilégiés, on posseéde des « paires de lettres » : la

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

240

missive que le souverain envoya depuis I’extérieur et la
réponse qu’il regut — et archiva a son retour — (LAPO 18,
n 1157 et 1158), ou inversement la lettre que le roi recut
a I’extérieur et la réponse qu’il envoya a Mari a son
correspondant (LAPO 16, n* 134 et 136).

On trouve enfin un troisi¢me ensemble, formé par les
lettres qui n’ont le roi de Mari, ni comme expéditeur, ni
comme destinataire. Il s’agit d’abord de lettres qu’on
lui faisait suivre ; ¢’était notamment une obligation pour
les gouverneurs de province lorsqu’ils recevaient une
missive d’un roi étranger (cf. LAPO 16, n° 51). On a
également retrouvé la correspondance passive de
certains fonctionnaires du palais, comme le devin
Asqiidum, destinataire de 12 lettres (Durand 1988) ou
I’administrateur MukanniSum & qui 30 lettres furent
envoyées par 13 correspondants différents, sans compter
les 28 que lui adressa le roi Zimri-Lim (Lafont 2002).
On doit enfin prendre en compte des lettres qui furent
détournées en période de conflit : les tablettes que
Samiya envoya depuis Subat-Enlil & divers correspon-
dants furent saisies sur le messager qui les transportait
et transmises a Zimri-Lim (Charpin-Ziegler 2003,
p- 167 n. 655), de méme que celles destinées a Yaniih-
Samar au moment de la chute de Yasmah-Addu
(Guichard-Ziegler 2004, p. 236). Les lettres écrites au
roi Ibal-Addu d’ Aslakka posent un probleme (Charpin
1993, p. 166) : il pourrait s’agir de courrier qu’il fit
suivre a Zimri-Lim pendant la période ou il le
reconnaissait comme suzerain. Mais il finit par se
révolter, et le roi de Mari s’empara de sa capitale ; ces
lettres pourraient donc avoir été confisquées lors du
pillage de son palais. Un probléme analogue se pose
pour les lettres destinées a Simfi-dabi : elles furent
peut-étre interceptées, & moins qu’elles n’aient été
emportées a Mari apres la défaite de ce roi benjaminite
(Guichard 2002, p. 133).

On terminera cet apergu par quelques remarques. On
notera d’abord 'importance de la correspondance
féminine, dont une grande partie fut publiée en copie
par G. Dosssin en 1967 (voir désormais Durand 2000,
p- 259-504). Ce terme est quelque peu ambigu, puisqu’il
englobe & la fois les lettres écrites par des femmes et
celles qu’elles recurent, pour un total de 202, soit pres
de 10 % du total de la correspondance actuellement
publiée. Pas moins de 10 femmes regurent un total de
58 lettres (de 1 a 23 chacune), tandis que plus de 35
femmes expédierent un total de 144 lettres (de 1 a 29
chacune). Quelques lots se distinguent dans cet ensemble.
Ainsi, la mére de Zimri-Lim, Addu-diri, a expédié 14
lettres et en a recu 11. La reine Sibtu figure comme
expéditeur dans 29 lettres et comme destinataire dans
23, dont 4 écrites par d’autres personnes que son époux
Zimri-Lim. C’est en bonne partie la correspondance
féminine qui fournit des exemples de prophéties ou de
réves (cf. col. 369-371).

Par ailleurs, la structure méme de la correspondance
retrouvée dans le palais a une conséquence que I’histo-
rien se doit de bien évaluer : les personnages les plus
proches du roi ne sont pas, et de loin, les mieux connus
par les lettres qu'on a découvertes. C’est le cas en




241

particulier du ministre Habdu-malik, qui apparait
seulement comme auteur de 15 lettres et comme
destinataire de 2 ; ce personnage trés important reste de
ce fait trés mal connu, en raison méme de sa proximité
avec le souverain. La méme chose vaut pour Daris-
1ibir, dont on ne connait que 11 lettres (dont 5 écrites a
Zimri-Lim lors d’une mission & Alep, et 4 a
Mukanni$um), et qui ne figure comme destinataire que
de 4 autres.

b) Les conventions du genre épistolaire. — Les lettres
retrouvées dans le palais de Mari ne posent pas de
probléme d’authenticité. Vu leur nature, il n’est pas
question de réécriture a posteriori ni de lettres
apocryphes comme c’est le cas dans d’autres lieux et a
d’autres époques ; la seule exception pourrait &tre
constituée par LAPO 16, n° 251, mais c’est loin d’étre
une certitude. Cela ne signifie pas toutefois que 1’on
doive aborder ces lettres de maniére non critique
(Sasson 2001). Se pose bien entendu le probléme de la
sincérité du message : certaines lettres peuvent avoir été
envoyées dans le but de tromper le roi de Mari. L’ auteur
de la lettre peut aussi transmettre une fausse informa-
tion involontairement ; les anciens en avaient une
conscience aigué et le devoir de vérifier les nouvelles
que 1’on communique au roi est souvent rappelé. Mais
il peut également y avoir une déformation inconsciente
de la situation. Il faut enfin souligner la part considéra-
ble de I’implicite dans les échanges de courrier : expédi-
teur et destinataire se comprenaient souvent 2a
demi-mot, car tous deux étaient parfaitement au courant
de la situation, au contraire de 1’historien moderne.

Les lettres commencent par une formule d’adresse
toujours identique : « A X, dis : ainsi (parle) Y, ton
serviteur/fils/frére/ami/etc. ». Il est clair que la premiére
partie de la formule s’adresse a la personne chargée de
délivrer le message au destinataire. La deuxiéme partie,
dans laquelle I’expéditeur est défini par rapport au
destinataire, est placée dans la bouche de celui qui porte
la tablette ou la lit au destinataire. Le terme choisi pour
situer 1’expéditeur par rapport a son correspondant
(« serviteur », « fils », etc.), dépendait d’un code tres
précis, auquel plusieurs lettres font explicitement
référence (Lafont 2001, p. 232-243).

C’est apres 1’adresse que débute le message adressé
par I’expéditeur au destinataire. Il n’existe pas en
akkadien de « pluriel de politesse » : en principe,
lorsqu’un inférieur s’adressait a un supérieur, il utilisait
la troisiéme personne. On écrivait ainsi au roi : « Que
mon seigneur se réjouisse ! » Mais la deuxieéme
personne se rencontre & 1’occasion, notamment dans des
lettres émanant des proches du souverain.

Bien que la rédaction des lettres soit beaucoup moins
formulaire que celle des contrats, on y trouve cependant
une rhétorique convenue ; celle-ci est d’ailleurs trés
précieuse pour restaurer les passages endommagés. On
trouve ainsi des formules initiales telles que : « Le
palais et la ville de Terqa vont bien ». Par ailleurs, la fin

d’une lettre est souvent consacrée a la demande
d’instructions : « A présent, ceci ou cela, que mon

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

242

seigneur me I’ordonne, afin que j’agisse en fonction de
ce que mon seigneur m’écrira ». Les formules d’apai-
sement se trouvent tant6t au début et tantot a la fin,
comme celle que les généraux utilisent constamment :
« La troupe de mon seigneur va bien : que mon seigneur
ne s’inquiete pas ! ».

La plupart des lettres ne comportent pas de date, ni
d’indication du lieu o se trouve le destinataire ; cela
constitue évidemment un handicap considérable pour
I’historien, qui est contraint de chercher les indices
permettant d’obtenir ces informations essentielles a
I’interprétation du texte. On ne faisait figurer ie jour et
le mois, ainsi que le lieu de rédaction, que lorsqu’on
était en déplacement.

Comme on ne gardait en général pas de copie des
lettres qu’on envoyait, les réponses au courrier recu
comportaient trés souvent des citations des lettres
antérieures. Dans quelques cas privilégiés, on possede
des « paires » de lettres, qui permettent de voir que ces
citations étaient en général faites de mémoire, et non
mot & mot. Elles permettent néanmoins de reconstituer
les échanges épistolaires dans leur globalité.

Tres souvent, dans les rapports adressés au roi, les
déclarations ou les dialogues occupent une place
importante ; ils contribuent a I’impression de « vie »
qui se dégage de ces documents. La question qui se
pose est celle de la fiabilité de leur transcription. Ici,
contrairement aux citations de lettres antérieures, nul
contrdle ne peut étre effectué et 1a question ne peut faire
I’objet que d’une estimation. On peut du moins noter
que dans certains cas, les auteurs des lettres insistent
sur la fidélité de leur citation, comme lorsque Asqlidum
termine son compte rendu de 1’entrevue qu’il eut avec
le roi d’Alep en ces termes : « Présentement, je viens
d’écrire a4 mon seigneur ce que j’ai entendu de la
bouche (méme) de Yarim-Lim » (ARM xxvi/1, n° 13 :
27-29 ; cf. Charpin 2002b, p. 15).

¢) Rédaction des lettres. — L’écriture des lettres
semble avoir suivi deux modéles principaux : la dictée,
ou la rédaction par un scribe (Charpin s.p. b). Dans
certains cas, le scribe semble en effet avoir écrit directe-
ment sous la dictée. Plusieurs lettres du roi Samsi-
Addu, ou celui-ci se déchaine contre son fils
Yasmah-Addu, ont manifestement été dictées sous
I’emprise de la colére ; certaines phrases ne sont méme
pas completes, d’autres comportent de longues incises,
dans d’autres encore le verbe ne se trouve pas en
position finale, etc. Un exemple explicite de dictée vient
de la ville d’Andarig, au sud du Jebel Sinjar : un
prophete-dpilum du dieu Samas y réclama au représen-
tant de Mari un scribe, de fagon a pouvoir lui dicter une
missive adressée par le dieu Sama au roi Zimri-Lim.

Cependant, le souverain se contentait le plus souvent
d’indiquer a son secrétaire ’essentiel du message a
écrire ; quelques tablettes contiennent les notes prises
lors de tels entretiens (Joannes 1983, 1985 et 1987).
Elles servaient de canevas au texte définitif établi par
le scribe. La tablette une fois inscrite, le scribe la relisait
a son maitre, y apportait éventuellement quelques



243 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

corrections, puis la mettait sous enveloppe, qu’il scellait
avec le sceau-cylindre de I’expéditeur. La lettre était
alors préte a étre envoyée a son destinataire.

Traditionnellement, on considére que seuls des scribes
professionnels étaient capables d’écrire. De nombreux
indices, en particulier dans les archives de Mari, montrent
qu’il n’en était rien : non seulement des administrateurs,
mais aussi des généraux étaient capables de lire et,
éventuellement, d’écrire (Charpin 2004¢). On doit enfin
noter que la totalité de la correspondance a été rédigée en
akkadien, a I’exception d’une lettre en hourrite destinée
a Zimri-Lim (Salvini 1988) : aucune lettre n’a été rédigée
en amorrite, alors méme qu’une bonne partie de 1’élite
était bilingue (Charpin-Ziegler s.p.).

d) Transport des lettres. — Les conditions dans
lesquelles les lettres étaient acheminées 2 leur destina-
taire étaient trés variées (Lafont 1997). On a tantot des
messagers qui accomplissaient en personne la totalité du
trajet, tantdt un systeme de relais, qui avait ’avantage
de la rapidité, puisque le porteur de la tablette n’avait
pas besoin de halte pour se reposer. Le texte inédit
M.5696, qui récapitule I’enrdlement (pigittum) des
soldats effectué dans les jardins de Saggaritum le
8/xii/ZL 9 donne le chiffre des hommes qui furent
mobilisés au moment ot Zimri-Lim partit avec toute son
armée pour aider le roi d’Alep : il n’y avait pas moins
de 100 « chargés-du-courrier » (Sa §ipirdtim) et 64
coureurs-ldsimum. Ces chiffres sont inattendus : jamais
jusqu’a présent on n’aurait cru qu’un tel nombre de
messagers ait existé dans le royaume de Mari. Ces
données peuvent étre confirmées par un document limité
au seul district de Saggaratum, qui atteste 1’existence
dans cette région de 19 Sa Sipirdtim et 22 ldsimum.

Comme toute entreprise importante, I’envoi de
messagers était précédé d’une consultation oraculaire,
notamment en période d’hostilités. En dépit de ces
précautions, il arrivait que les messagers soient arrétés
par l'ennemi et le courrier qu’ils transportaient
intercepté (col. 241). On avait parfois recours a des
marchands, chargés de faire passer en secret du courrier
a travers un pays ennemi (Charpin-Durand 1997 ;
Charpin 2004f).

e) Lecture des lettres. — La lecture de la correspon-
dance se faisait de maniere trés différente, selon qu’il
s’agissait de courrier intérieur ou de missives envoyées
par un autre roi.

Dans le cas du courrier administratif, les messagers
n’étaient normalement pas admis en présence du
monarque : ils laissaient la lettre « a la porte du palais ».
On voit donc le rdle trés important que jouait le
secrétaire royal, qui donnait lecture a son maitre de
cette correspondance. Parmi ces personnages, le mieux
connu est Su-nuhra-Halu, secrétaire de Zimri-Lim
(Sasson 1988). 11 arrivait fréquemment que les expédi-
teurs joignent a leur lettre destinée au roi une seconde
lettre adressée a Su-nuhra-Halu, dans laquelle ils
résumaient ou recopiaient la premiere. De cette fagon,
Su-nuhra-Halu pouvait & I’avance prendre connaissance
du contenu du message qu’il aurait a lire et éventuelle-

244

ment attirer 1’attention du roi sur tel ou tel point ; ce
genre de missive s’achevait souvent par I’annonce de
I’envoi d’un présent.

La procédure était toute différente lorsqu’il s’ agissait
de la correspondance échangée entre souverains. Dans
ce cas, le roi donnait ses instructions (fémam wu’ urum)
a ceux appelés « messagers » (mdr $ipri), mais qui sont
en réalité des diplomates (Lafont 1992). Une fois arrivés
a destination, ceux-ci étaient introduits aupres du roi lors
d’une audience, au cours de laquelle ils lisaient eux-
mémes la tablette dont ils étaient porteurs.

Les textes administratifs. — Pris individuellement,
les textes administratifs sont & premiére vue beaucoup
moins intéressants que les lettres : leur contenu est a la
fois monotone et laconique, articulé au moyen de
quelques mots-clés toujours identiques. On possede de
longues listes de distributions de rations d’huile ou de
vétements, des inventaires de vaisselle, des comptes de
céréales et de vin, dans lesquels la motivation des
dépenses ou des apports, quand elle figure, n’est
indiquée que de maniére trés allusive. Il ne faut pas en
rester a ce contact superficiel : ’étude des documents
administratifs se révele en réalité trés fructueuse, pour
peu qu’on mette en ceuvre les techniques appropriées.
11 faut 2 1a fois les classer chronologiquement et recons-
tituer les séries. Ainsi peut-on obtenir de tres
nombreuses informations, notamment sur la culture
matérielle, le fonctionnement de 1’administration et
méme sur ’histoire politique.

a) Des textes datés. — Le premier avantage qu’offrent
les textes administratifs sur les lettres est d’étre presque
toujours datés. Encore a-t-il fallu pouvoir exploiter ces
indications chronologiques, ce qui n’a pas été le cas
immédiatement, faute de listes qui auraient donné
d’emblée la séquence des noms de mois, ainsi que celle
des noms d’années ou des éponymes. L.’ ordre des mois
pour I’époque de Zimri-Lim a pu étre trés vite établi ;
un deuxieme calendrier, parfois utilisé a 1’époque de
Yasmah-Addu, n’a pu étre reconstitué que plus
récemment (voir en dernier lieu Charpin-Ziegler 2003,
p- 155-156). La séquence des noms d’années a été, en
revanche, plus longue a établir et ce n’est qu’en 2003
que le travail a pu étre considéré comme achevé. 1l
existe encore quelques incertitudes concernant la
séquence des éponymes pour la période de Samsi-
Addu. Néanmoins, il est désormais possible d’ordon-
ner chronologiquement la quasi-totalité des milliers de
textes administratifs découverts.

b) Des séries. — Un certain nombre de textes forment
de fagcon évidente des séries. La mieux connue est celle
dite des « repas du roi » (naptan Sarrim). 1l ne s’agit
nullement de « menus » établis pour la table du
souverain : en fait, ces documents forment la compta-
bilité des réserves de céréales a I’intérieur du palais.
Des textes étaient rédigés quotidiennement et des
récapitulatifs établis a la fin de chaque mois (Sasson
1982). Une analyse paléographique de ces textes a
établi qu’ils avaient été écrits par deux « mains »
différentes (Materne 1985) ; on sait désormais qu’il



245

s’agit de deux femmes-scribes (Ziegler 1999, p. 106).
Pour le régne de Zimri-Lim, le nombre de textes
disponibles est tel qu’il est possible de tirer des conclu-
sions des lacunes dans la série : en effet, lorsque le roi
était absent, aucun texte de ce genre n’était rédigé. On
peut donc déduire les périodes durant lesquelles Zimri-
Lim ne se trouvait pas & Mari, & partir des plages
chronologiques dépourvues de « repas du roi » (Durand
1988, p. 144). Le tres petit nombre de tablettes de ce
genre datant de Yasmah-Addu interdit malheureuse-
ment de faire de méme pour cette époque (Charpin
1985a, p. 254).

On peut également citer d’autres séries, comme les
dépenses d’animaux ou les comptes d’huile. Ce qu’il faut
remarquer, c’est que 1I’on ne posséde que des lambeaux
de séries initialement beaucoup plus importantes. Ainsi,
les textes de dépenses d’huile forment plusieurs sous-
ensembles abondamment documentés, mais chronologi-
quement distincts. Ceux qui ont été retrouvés salle 79
sont composés de 105 petites tablettes, couvrant une
période de trois mois, a la fin de la premiére année de
Zimri-Lim (Duponchel 1997). Trois grands récapitula-
tifs, rédigés a la fin de chaque mois, reprennent les
données des petites tablettes écrites au jour le jour. A ce
rythme, pour le seul régne de Zimri-Lim, rien que pour
les dépenses d’huile, on devrait avoir plus de 4 700
textes, ce qui n’est nullement le cas. On possede
également pour les dépenses de bronze quelques grands
récapitulatifs annuels ; ils integrent les données de petits
comptes qui ont été en partie conservés (Durand 1990b,
p. 160-177 ; Lacambre 1997).

La raison du caractére incomplet de ces séries est
claire : bien souvent, les scribes, une fois le récapitula-
tif établi, réutilisaient les petits comptes périmés. Ce
recyclage explique en bonne partie que 1’on ne possede
pas la totalité des textes produits par chaque service.
Dans d’autres cas, les tablettes périmées étaient réutili-
sées comme remblai lors du réhaussement d’un sol, la
confection de banquettes, etc. (Charpin 1985a, p. 254-
255 ; cf. col. 235-236).

Les informations que fournit la reconstitution de ces
séries datées sont innombrables. On peut ainsi connai-
tre les déplacements de Zimri-Lim au jour le jour dans
les trois premiers mois de son régne ; ou reconstituer le
calendrier cultuel, avec les offrandes régulieres faites
dans le palais ou dans les différents temples de la
capitale (Lafont 1999 ; Jacquet 2002).

On le voit, ces séries de documents administratifs
concernent essentiellement le palais, et plus précisé-
ment les comptes des dépenses de denrées effectuées a
I’intérieur de celui-ci (Durand 1985c¢) : on est loin d’'une
comptabilité portant sur I’ensemble du royaume. La
seule exception est constituée par les documents issus
du recensement. En effet, ils furent établis localité par
localité, puis recopiés sur de grandes tablettes dans les
différents centres provinciaux avant d’étre acheminés
jusqu’a la capitale. La, ils furent entreposés dans des
paniers scellés, gardés dans une piéce elle-méme
scellée ; on a d’ailleurs retrouvé quelques étiquettes de

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

246

ces paniers (Charpin 2001, p. 14-18). C’est le seul cas
ou des documents administratifs portent sur I’ensemble
du royaume, plus précisément sur les trois provinces
centrales : celles de Mari, Terqa et Saggaratum. Seuls
étaient recensés les hommes en dge de partir 4 la guerre.
Néanmoins, a partir de ces textes, une estimation de la
population sédentaire du ceeur du royaume peut étre
tentée, corroborée par d’autres éléments : un chiffre
entre 32 000 et 50 000 personnes peut &tre raisonna-
blement proposé pour le régne de Zimri-Lim (Millet
Alba 2001 ; Charpin 2005). D’autres documents
pourraient ressembler davantage a de réels recense-
ments : ce sont les inventaires de familles entieres qui
furent déportées a la fin du régne de Zimri-Lim (Lion
1997 et 2004).

c) La culture matérielle. — Les documents adminis-
tratifs livrent des données trés abondantes sur la culture
matérielle. Leur richesse lexicale a d’abord ét€ exploi-
tée par les éditeurs des volumes de ARM vIi, IX et XXI
(Bottéro 1957, Birot 1960 et Durand 1983). Par la suite,
de nombreuses études ont été publiées. Dans certains
cas, les textes peuvent étre mis en relation avec des
objets, qu’ils aient été découverts a Mari ou ailleurs.
Ainsi, en matiére de joaillerie, le palais de Mari n’a-t-
il rien donné pour 1I’époque amorrite : le pillage des
Babyloniens a été bien mené. Cependant, de nombreux
textes documentent une sorte de médaillon ; un bijou
de ce genre, datant de la méme époque, a été retrouvé
lors des fouilles de Larsa (Durand 1990a et Charpin
1990). De la méme fagon, la vaisselle de luxe n’est-elle
connue que par les inventaires retrouvés dans le palais
de Mari, les objets eux-mémes ayant disparu (Guichard
2005). D’autres dossiers portent sur des données pour
lesquelles I’archéologie reste muette, comme les essences
parfumées (Joannes 1993) ou les habits (Durand s.p.).
Enfin, ces textes permettent d’appréhender des aspects
techniques tels que les méthodes de pesée (Joannés
1989). Bien entendu, ces données sont & compléter avec
les informations sur les mémes sujets qui se trouvent
dans les lettres.

d) Le fonctionnement de I’administration. — Les
textes administratifs sont le produit de I’administration
du palais : en dehors de leur objet propre, ils permettent
donc de reconstituer les procédures qui étaient suivies.
On a ainsi pu voir comment des marques & ’ocre rouge
étaient tracées sur les petites tablettes lorsque leur
contenu était intégré dans un récapitulatif (Charpin
1984b). Ces textes permettent aussi de reconstituer les
carrieres des individus en charge des différents secteurs.
Plus largement, c’est I’ensemble des individus attestés
dont il est possible de faire une étude prosopogra-
phique. L’étude du harem a commencé par I’exploita-
tion des lettres, trés vivantes ; mais elle n’a vraiment pu
se développer qu’avec I’étude des listes de rations
versées aux femmes vivant dans le palais, a I’époque
de Yasmah-Addu (Durand 1985b) et surtout de Zimri-
Lim (Ziegler 1999).

e) Intérét pour I’histoire politique. — Les textes
administratifs permettent de dater des dossiers de
correspondance. C’est ainsi qu’un lot de lettres



247 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

envoyées par le vizir Habdu-malik lors d’une mission
dans la région du Sindjar a pu &tre trés précisément
situé au début de la douziéme année du régne de Zimri-
Lim (Charpin 1988, p. 209) ; on pourrait multiplier les
exemples. C’est ainsi que peu a peu, il est devenu
possible de proposer des dates de plus en plus précises
et de plus en plus assurées pour la majorité des lettres,
ce dont on ne révait méme pas il y a trente ans.

Les documents administratifs informent également sur
des événements non ou mal documentés par les lettres.
Le cas le plus typique est celui des campagnes militaires
auxquelles le roi participait : par définition, les lettres
qu’il recevait 2 ce moment-la portaient sur d’autres
sujets, ses généraux se trouvant aupres de lui (si 'on
exclut les cas ou plusieurs fronts existaient simultané-
ment). On peut ainsi citer une campagne qui mena
Yahdun-Lim dans la région du « triangle du Habur », qui
n’est connue que par une série de documents adminis-
tratifs rédigés « a la porte » des différentes villes que le
roi visita lors de son périple (Charpin 1994). C’est aussi
le cas de la campagne que fit Zimri-Lim au Yamhad et
qui le mena jusqu’a Ugarit (Villard 1986).

Les actes juridiques. — Les textes juridiques ne
représentent qu’une petite fraction des archives (environ
200 textes), et cela s’explique fort bien, puisqu’ils
relevent avant tout de la sphere privée.

On doit en effet noter qu’il n’existe pas véritablement
d’actes juridiques internationaux écrits a cette époque.
Les textes qualifiés de « traités » sont en réalité des
propositions d’alliance adressées par écrit par un roi a
un autre dans le cadre de négociations diplomatiques a
distance ; ces projets n’ont dans certains cas jamais €té
ratifiés (cf. col. 274-275). C’est seulement a partir de
la seconde moitié du deuxieéme millénaire qu’existent
des traités écrits ayant en tant que tels une valeur
juridique ; celle-ci se marque notamment par
I’empreinte des sceaux des contractants et par I’exis-
tence de copies sur des supports « nobles » comme le
bronze ou I’argent (Charpin 2002a, p. 490).

Les actes de droit privé retrouvés sont des contrats de
vente (terrains, maisons, esclaves), d’adoption, de
mariage ainsi que de nombreux préts. A Iinstar des
enveloppes de lettres et de certains textes administratifs,
ces contrats étaient scellés. Celui qui renongait & un droit
(comme le vendeur) ou s’engageait (comme 1’emprun-
teur) déroulait son sceau, de méme qu’un certain nombre
de témoins. Certains textes se laissent regrouper en
dossiers, comme ceux qui ont trait a Yarim-Addu, ou les
groupes de créances au nom de Habduma-Dagan, Dad3,
etc. On possede aussi des piéces de procédure : déclara-
tions sous serment, actes d’accusation, minutes de proces.

Du point de vue des formulaires employés par les
scribes, on notera que ce sont les actes les plus anciens
(ceux qui datent de Yahdun-Lim et SGim{l- Yamam) qui sont
les plus « classiques » : ils correspondent aux normes de la
Babylonie du nord a la méme époque. Cela s’explique par
le transfert culturel qui se produisit alors des traditions
écrites, Mari ayant adopté les usages en vigueur dans le
royaume d’E$nunna (Charpin-Ziegler 2003, p. 40 n. 99).

248

Par la suite, les scribes mariotes acquirent leur autonomie
et purent rédiger des actes correspondant davantage aux
réalités juridiques locales, s’écartant par la-méme des
formulaires babyloniens (Charpin s.p. a).

La présence de ces tablettes dans le palais pose
probleme. On s’attendrait en effet a les trouver dans les
maisons des propriétaires de ces archives ; des raisons
particuliéres doivent a chaque fois étre supposées.

D. HORIZON GEOGRAPHIQUE DES ARCHIVES DE MARI. —
Un dernier point doit étre souligné : celui de 1’horizon
géographique trés étendu des tablettes de Mari.

Généralement, ce sujet n’est abordé qu’a propos de la
correspondance. On a souvent souligné I’inexactitude
de ’appellation « lettres de Mari » : il s’agit en effet de
lettres retrouvées & Mari, mais qui ont ét€ en majorité
écrites ailleurs (Lambert 1967). Elles reflétent néanmoins
le plus souvent les usages locaux, méme lorsqu’elles
ont été écrites a I’étranger ; ainsi, les lettres envoyées
par Yarim-Addu depuis Babylone n’ont-elles aucun
caractére babylonien. C’est en revanche le cas des
missives expédiées depuis le cloitre de Sippar par la
princesse Eristi-Aya, devenue religieuse-naditum
(Durand 2000, p. 390). Les scribes se déplagant
manifestement avec leurs maitres, on ne s’étonnera pas
que les lettres envoyées par des généraux babyloniens
a Zimri-Lim lors de la campagne qu’ils menérent en
Haute-Mésopotamie soient également d’un style
typiquement babylonien (Joannes 2002, p. 193-194).
Une étude des différentes fagons d’écrire en vigueur &
la méme époque dans tout le Proche-Orient de I’époque
est donc possible : les lettres envoyées par le roi de
Qatna offrent des particularismes (Durand 1998a,
p. 472 ; Durand 2000, p. 173 note b), celles du chef des
marchands d’ AsSur d’autres (Durand 2001), etc.

Mais ces particularismes ne sont pas I’exclusivité des
lettres. On trouve également a 1’occasion des documents
administratifs qui ont été rédigés loin de Mari et
refletent des usages locaux : c’est le cas, par exemple,
de tablettes rédigées lors du « voyage de Zimri-Lim a
Ugarit » (ARM xxu1, n* 535 et 536).

Enfin, le statut des textes techniques est loin d’&tre
toujours évident. Certains des rituels pourraient fort
bien avoir été rédigés ailleurs et apportés ensuite & Mari
(Fleming 1999, p. 161), de méme qu’un recueil de
présages astronomiques (ARM xxvV/1, n° 248 ; Durand
1988, p. 64 n. 318).

Voir la bibliographie générale col. 450-56.
D. CHARPIN.

Ili. HISTOIRE ET VIE POLITIQUE DE MARI
A L'EPOQUE AMORRITE

Le royaume de Mari a occupé & deux reprises une
place non négligeable sur 1’échiquier politique du
Proche-Orient amorrite : sous les régnes de Yahdun-
Lim et SGmd-Yamam (ca 1810-ca 1794 et ca 1794-92),
puis sous celui de Zimri-Lim (1775-61). Sa caractéris-
tique est d’offrir un exemple particulieérement clair de



249

monarchie dimorphique : le roi gouvernait un territoire
occupé par une population sédentaire, mais aussi des
nomades qui se déplacaient hors des frontigres du
royaume, tout en le reconnaissant exclusivement comme
souverain.

Entre ces deux phases, de ca 1792 a 1775, Mari fut
intégrée dans une vaste construction couvrant toute la
Haute-Mésopotamie : elle avait a sa téte le puissant
Samsi-Addu, aidé dans la derniere décennie de son long
régne par deux fils, Iime-Dagan, installé & Ekallatum,
et Yasmah-Addu, roi de Mari.

Les archives de Mari offrent une documentation
inégalée, aussi bien pour la connaissance fine des
événements qui ont eu lieu pendant la trentaine
d’années précédant sa destruction (I) que pour la
reconstitution des structures politiques, qu’il s’agisse
de 1’organisation interne du royaume comme de ses
relations avec le monde alentour (Ir).

L. LES EVENEMENTS

On voudrait d’abord décrire a grands traits les princi-
paux événements qui ont marqué 1’histoire politique du
royaume de Mari a 1’époque amorrite ; le lecteur
intéressé par plus de détails est invité & consulter une
récente synthése (Charpin-Ziegler 2003), ici complétée
par la référence a des publications parues depuis.

A. DARRIVEE D’UNE DYNASTIE AMORRITE. — La
dynastie des souverains qui avait régi Mari depuis le
xXIv® siécle avec le titre de Sakkanakku disparut & une
date et dans des conditions qui restent inconnues. On
peut simplement dire que la vallée du Moyen-Euphrate,
comme la Babylonie du Nord, semble avoir connu une
phase d’extréme fragmentation politique au début du
XIx® siecle : ainsi, 2 proximité de Mari, Suprum et
Mislan en amont ainsi que Puzurrén en aval semblent
avoir formé des entités politiques autonomes.

L’histoire de la dynastie amorrite de Mari commence
avec Yagid-Lim, sur lequel on sait & vrai dire peu de
chose. ARM 1, n° 3 raconte ses démélés avec Ila-kabkabu :
ce rappel historique fait ainsi remonter 1’antagonisme
entre Yahdun-Lim et Samsi-Addu a 1’époque de leurs
peéres respectifs, mais le lieu a partir duquel I’'un comme
I’autre exercait son pouvoir n’est pas connu. On a
supposé, non sans raisons, que Yagid-Lim avait sa
capitale & Suprum et [la-kabkabi & Agadé. On ignore les
conditions dans lesquelles Yahdun-Lim s’empara de
Mari aux alentours de 1810. Le cceur de son royaume
fut formé par trois pdles sur le Moyen-Euphrate : Mari,
Terqa et Tuttul.

B. LES REGNES DE YAHDUN-LIM ET DE SOMU-YAMAM
(ca 1810-ca 1792). — La durée du régne de Yahdun-Lim
reste inconnue : 15 « noms d’années » sont attestés, ce
qui donne une indication approximative seulement
(Charpin-Ziegler 1983, p. 57-64). Les sources dont on
dispose sont d’abord constituées de deux inscriptions
commémoratives : celle du « disque » et celle des
briques de fondation du temple de Sama. On a par
ailleurs retrouvé preés d’un millier de documents
administratifs : les plus anciens reflétent une fagon

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

250

d’écrire archaique (tablettes dites a tort « Sakkanakku »),
abandonnée lorsque fut décidée une réforme de I’écri-
ture (Durand 1985a), accomplie sous I’influence a la
fois politique et culturelle du puissant royaume
d’Esnunna (Charpin-Ziegler 2003, p. 40 n. 99). Une
demi-douzaine de lettres seulement a été retrouvée
(Charpin 2004a, p. 83-5). Le détail des événements du
régne de Yahdun-Lim échappe encore a la connais-
sance ; Ceux qui sont connus ne peuvent pas encore étre
clairement situés chronologiquement. Quelques faits
majeurs peuvent cependant étre notés.

La situation géopolitique de Mari sur le Moyen-
Euphrate met ses souverains dans 1’obligation de
choisir entre une orientation privilégiée vers I’Ouest,
ou un accord avec des puissances orientales. 11 semble
qu’au début de son régne, Yahdun-Lim choisit I’alliance
avec Alep, épousant une princesse yamhadéenne. Puis
il changea de camp, se soumettant 4 son puissant voisin
oriental, le roi d’E§nunna, qui dominait alors le Suhim
jusqu’aux abords mémes de Mari. L’ implantation d’une
ville neuve entre Terqa et Tuttul, Dlr-Yahdun-Lim,
marqua la volonté du roi de Mari de renforcer sa
présence face aux menaces occidentales. Le roi d’ Alep
aida trois rois benjaminites de la vallée de 1’Euphrate
dans leur résistance 4 Yahdun-Lim, mais celui-ci réussit
a les vaincre, les poursuivant jusque dans le Liban.

La seule zone d’expansion possible se situait vers le
nord : Yahdun-Lim remonta le Habur et entreprit de
soumettre tout le piémont de I’ Anti-Taurus a son
autorité, concluant des alliances avec la multitude des
rois locaux. Mais il se heurta a une nouvelle puissance
en pleine expansion, celle de Samsi-Addu. Celui-ci,
depuis Ekallatum qu’il avait conquise en 1811, avait
entrepris de s’installer d’abord au sud du Djebel
Sindjar, puis au nord de celui-ci ; il put ainsi contrdler
la partie orientale du triangle du Habur depuis la ville de
Subat-Enlil (Tell Leilan), qui fut une de ses résidences
principales. L’ affrontement entre Yahdun-Lim et Samsi-
Addu eut lieu a Nagar (Tell Brak). Le roi de Mari se
vanta de sa victoire ; celle-ci fut cependant de courte
durée. Yahdun-Lim succomba a une intrigue de palais ;
il fut remplacé par un de ses fils, Sdmi-Yamam. Mais
celui-ci ne put se maintenir que deux ans sur le tréne ;
il finit assassiné, Mari étant finalement conquise par
Samsi-Addu vers 1792.

C. MARI DANS LE ROYAUME DE HAUTE-MESOPOTAMIE
SoUs SAMSi-ADDU ET YASMAH-ADDU (CA 1792-1775). —
Mari sous domination étrangére. — Pendant longtemps,
cette période a été présentée comme 1’« interrégne
assyrien ». Cette désignation s’appuyait sur deux faits :
d’une part, Samsi-Addu figure parmi les souverains de
la « liste royale assyrienne » ; d’autre part, pendant le
temps ou Mari lui fut rattachée, le comput du temps se
fit au moyen des éponymes assyriens (cf. col. 238-239).
De fait, trois ans apres sa conquéte d’Ekallatum, Samsi-
Addu s’était emparé d’ AsSur (1808) ; la conquéte de
Mari n’eut lieu que seize ans plus tard. Cependant, un
récit assyrien postérieur insista sur le fait que Samsi-
Addu était de souche étrangere ; il y a maintenant de trés
sérieux indices pour situer les origines de sa dynastie a



251

Agadé (Durand 1998a, p. 108-109 ; Charpin 2004d,
p. 149-150). Ainsi, apres le régne de Stimd-Yamam,
Mari passa bien sous un contrdle extérieur, mais celui-
ci ne peut véritablement &tre qualifi€ d’« Assyrien » ; le
terme le plus juste est celui d’« Ekallatéen ». De fait,
dans sa stele, le roi Dadusa d’Es$nunna mentionne son
voisin Samsi-Addu comme « roi d’Ekallitum »
(Charpin-Durand 1997, p. 371-2 ; cf. IM 95200 : x 9-10
[Charpin 2004, p. 154]) ; par ailleurs, au moment ol
Mari fut conquise par Zimri-Lim, les serviteurs du
régime antérieurs furent qualifiés d’« Ekallatéens »
(Guichard-Ziegler 2004, p. 244).

Des débuts mal documentés. — Les premiéres années
de la domination de Samsi-Addu sont trés pauvrement
documentées et le statut de I’ancien royaume de Mari a
cette époque est peu clair. Du moins voit-on que le roi
d’Ekallatum se désigna désormais comme « celui qui a
réuni les rives du Tigre et celles de I’Euphrate »,
signifiant par la sa domination sur I’ensemble de la
Haute-Mésopotamie. Suite & la prise de Mari, il écrivit
aux rois occidentaux, dont celui de Hazor, réclamant un
tribut considérable (Ziegler-Charpin 2004) : dans ’esprit
de Samsi-Addu, sa conquéte de Mari lui ouvrait la voie
a une forme d’hégémonie sur I’ouest du Proche-Orient
qui s’étendait jusqu’en Palestine.

La situation devient beaucoup plus nette pour les
douze années suivantes, lorsque Yasmah-Addu fut
installé sur le tréne de Mari par son pére, sans doute a
partir de 1787 (éponymie de Ri$-Samas). Yasmah-Addu
a parfois été désigné comme « vice-roi », ce qui corres-
pond bien 2 la situation politique, mais pas 2 la fiction
institutionnelle. Officiellement, il était bel et bien roi ; en
réalité, son pere lui laissa seulement la responsabilité de
la gestion intérieure de son royaume, gardant celle de la
politique extérieure. De fait, Samsi-Addu semble n’avoir
eu qu’une médiocre confiance dans les capacités de son
fils, choisissant lui-méme ses conseillers et I’abreuvant
de lettres — une aubaine pour I’historien ! Les quatre
premiéres années du regne de Yasmah-Addu restent mal
connues, faute de sources. On sait que le grand palais de
Mari fut I’objet d’importants travaux, tandis que le roi
s’installait provisoirement dans le « petit palais oriental »
(chantier A).

Sept années mouvementées. — Sous 1’éponymie
d’Tkuppiya (1782), une alliance fut conclue entre Samsi-
Addu et le roi de Qatna IShi-Addu, suite a laquelle
Yasmah-Addu épousa une princesse de Qatna, Dam-
hurési (Durand 2000, p. 295-199). Au méme moment,
les armées d’ESnunna envahirent la vallée de I’ Euphrate
en aval de Mari. Leur campagne dans le Suhiim dura
quelques mois ; la paix fut conclue entre Samsi-Addu et
Dadusa au début de 1’année suivante (1781, éponymie
d’Asqiidum).

Les deux rois concrétisérent aussitot leur alliance par
une campagne conjointe contre les régions situées a
P’est du Tigre (Charpin 2004b) : Samsi-Addu s’empara
d’ Arrapha, puis envahit la vallée du Petit Zab, s’atta-
quant au puissant royaume de BlinG-EStar, roi d’ Arbeles.
De son coté, ISme-Dagan mettait le siege a Ninive, qui

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

252

finit par tomber (Ziegler 2004b). Au mé&me moment,
une autre armée envoyée par Samsi-Addu en renfort au
roi de Qatna menait une campagne dans la Beqa‘a
(Charpin 1998). A I’automne 1780 (début de 1’épony-
mie d’AsSur-malik), Qabra, principale place-forte du
royaume d’Arbéles, tomba : Samsi-Addu et Dadusa
s’en partagerent les dépouilles. La campagne orientale
continua dans deux directions : le général ISar-Lim
s’empara de Nurrugum sur le Tigre dans la région de
Ninive. Dans la vallée du Petit Zab, alors que Susarré
(Tell Shemshara) s’était ralliée 4 Samsi-Addu, celui-ci
dut conquérir Sik¥abbum apres une longue résistance.
Mais la révolte des Turukkéens menés par Lidaya
contraignit a ’abandon de cette région, apres que sa
population ait été en partie déportée (automne 1779, fin
d’ AsSur-malik).

Pendant ce temps, Yasmah-Addu s’était rendu a
I’Ouest : il aurait di rejoindre son beau-pére, le roi de
Qatna, mais une révolte dans la région du Balih menée
par Larim-Numaha, roi d’Aparhd, le contraignit a
changer ses plans. C’est alors qu’une grave épidémie
frappa toute la vallée du Moyen-Euphrate, cessant a la
fin d’ ASSur-malik. Une révolte des Turukkéens au coeur
méme du royaume causa beaucoup de tracas a2 Samsi-
Addu et ISme-Dagan. Le roi d’Alep, Simi-epuh, en
profita pour faire des conquétes sur la rive gauche de
I’Euphrate, dans la région en amont d’Imar, et encoura-
gea les nomades benjaminites a se livrer au pillage ;
mais il mourut vers le mois viii/Awiliya (fin du
printemps 1778).

Au début de I’éponymie de Nimer-Sin (automne
1778), le général Mut-Bisir fut envoyé aupres du roi de
Qatna : apres avoir participé aux opérations militaires
dans le pays d’ Apum (région de Damas), il ramena les
troupes mariotes. A 1’automne 1777, Samsi-Addu
envoya une armée participer aux cotés des ESnunnéens
et des Babyloniens au si¢ge de Malgium.

L’éponymie d’ Addu-bani (1777/76) fut marquée par
un grand recensement dans tout le royaume de Haute-
Mésopotamie ; les tablettes retrouvées a Chagar Bazar
en documentent un aspect (Talon-Hammade 1997).
Yasmah-Addu dut repartir dans le Zalmaqum agité par
de nouveaux troubles ; il y fut rejoint par son pere. Mais
la répression ne régla pas tous les problemes : d’autres
foyers de troubles s’allumeérent pendant le printemps et
I’été de I’éponymie de Tab-silli-AsSur.

Ala fin de 1été 1775, Samsi-Addu mourut : ce fut le
signal d’une révolte généralisée, attisée par Alep a
I’ouest et E$nunna & 1’est. Yasmah-Addu ne put se
maintenir que quelques mois a Mari ; son frere ISme-
Dagan, en revanche, réussit a conserver Ekallatum,
tandis que des fid¢les gardaient quelques villes-clés,
comme Samiya 4 Subat-Enlil et Yarim-Addu 2 Kahat.

D. LE REGNE DE ZIMRI-LiM (1775-1761). - Ce régne
d’un peu plus de treize ans est de loin la période la
mieux connue de toute ’histoire de Mari, juste avant
que le site ne soit détruit. D’une part, on dispose de
milliers de documents administratifs, datés pour la
plupart. D’autre part, les lettres sont trés abondantes et



253

leur datation de plus en plus fine & mesure que la
recherche progresse. En outre, Zimri-Lim recut une
correspondance beaucoup plus diversifiée que son
prédécesseur Yasmah-Addu. Les lettres qui lui furent
adressées provenaient non seulement des responsables
provinciaux, mais aussi de nombreux rois, de ses filles
mariées dans des cours étrangéres, sans compter les
rapports de ses sujets en mission a I'extérieur du
royaume : généraux, devins, marchands, etc. De ce fait,
c’est sous le réegne de Zimri-Lim que la couverture
géographique des archives de Mari est la plus large.

Les origines de Zimri-Lim. — Zimri-Lim apparte-
nait a la famille de Yahdun-Lim : il se présenta et fut
considéré pendant son régne comme « fils de Yahdun-
Lim ». Cependant, le sceau dont il se servit au moment
méme ol il prit le pouvoir le désigne comme « fils de
Hadni-[...] », sans doute Hadni-Addu ; celui-ci est en
effet connu comme époux d’Addu-diri, la mere de
Zimri-Lim. Hadni-Addu appartenait a la famille de
Yahdun-Lim, dont il était vraisemblablement le frere
ou, peut-étre, le fils ; Zimri-Lim était donc sans doute
un neveu (ou un petit-fils) de Yahdun-Lim. On ignore
tout de son histoire avant qu’il ne s’engage dans la lutte
contre Yasmah-Addu.

La prise du pouvoir par Zimri-Lim. — C’est avec le
soutien du roi d’Alep Yarim-Lim que Zimri-Lim se
lanca dans une campagne le long du Moyen-Euphrate :
Tuttul tomba la premiére, puis Terqa. Il semble que
Mari ait d’abord été prise par le chef nomade (merhiim)
Bannum, aidé par son homologue Zakura-abum
(Guichard-Ziegler 2004, p. 238-240) ; Zimri-Lim
n’entra 2 Mari que quelques semaines apres 1’expulsion
de Yasmah-Addu. Il s’empara des femmes du harem de
ce dernier, et choisit d’épouser Dam-hurési, ce qui lui
évita des problémes avec Qatna (Durand 2000, p. 295-
299). Certains « serviteurs » de Yasmah-Addu se rallie-
rent au nouveau roi, comme le devin Asqiidum, qui, il
est vrai, avait épousé une fille de Yahdun-Lim.

Tres vite apres son couronnement, Zimri-Lim recut
des offres d’alliance de la part du roi d’ESnunna Ibal-pi-
El ; mais il préféra rester fidele & Alep. Sa premiere
année (1774) fut consacrée a restaurer le royaume de
Mari tel qu’il se présentait sous Yahdun-Lim : la grande
affaire fut la prise de Kahat, verrou du triangle du
Habur. Cependant, un grave conflit opposa Zimri-Lim
aux princes benjaminites, Sim(-dabi, Yagih-Addu et
Hardum ; MiSlin et Samanum tombérent a la fin du
printemps 1773 et furent démantelées. Les principaux
meneurs de la rébellion se réfugiérent a ’ouest : on
soupconna les habitants d’Imar de leur avoir donné
asile. Daris-libur fut donc envoyé a Alep, mais le roi
Yarim-Lim jura qu’il n’abritait pas ces fugitifs et
s’engagea a les extrader si jamais ils se trouvaient sur
son territoire (Charpin s.p. d).

Zimri-Lim put mesurer une nouvelle fois la faveur de
son protecteur alépin : c’est en effet alors qu’arriva a
Mari Sibtu, une princesse yamhadéenne que son pére
Yarim-Lim lui donna comme épouse.

L’année 1772 fut consacrée a une campagne dans la
partie occidentale du triangle du Habur, qui culmina

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

254

avec la prise d’Aslakka. Tous les rois du triangle du
Habur, sous 1’égide de Haya-simi d’lidn-sura,
rendirent hommage a Zimri-Lim.

La guerre avec ESnunna et le second conflit avec
les Benjaminites. — Dés 1’automne 1772, un conflit
avec ESnunna éclata, attisé par les Benjaminites
désireux de revanche. Zimri-Lim renforga ses liens avec
ses alliés par toute une série de présents ; lors de la féte
d’Estar, il intronisa un certain nombre de souverains de
I’'Ida-Maras (Lacambre 2002, p. 2-4). II avait envoyé
Asqlidum a Qatna, pour éviter qu’ Amud-pi-El ne s’allie
avec le roi d’Es$nunna ; il obtint son soutien militaire, de
méme que celui de Hammu-rabi de Babylone (Joannes
2002). La guerre éclata peu apres, sur plusieurs fronts :
une armée d’ESnunna envahit la vallée du Moyen
Euphrate jusqu’a Hanat et au-dela, tandis qu’en amont
de Mari les Benjaminites se révoltaient. Zimri-Lim
écrasa ces derniers a Dir-Yahdun-Lim. Cependant, une
autre armée eSnnunéenne, ayant remonté le Tigre,
franchit le Sindjar et s’installa a Subat-Enlil. Les rois
Sarraya de Razami et Qarni-Lim d’Andarig se
rangerent du coté d’ESnunna, alors que Biind-Estar de
Kurdd et Hadnu-rabi de Qattard poursuivirent la
résistance. La menace fut trés sévére pour le roi de Mari
et ses alliés, d’autant que les Benjaminites avaient repris
le combat en amont de Mari. Cependant, attaqué dans
le Zagros, Ibal-pi-El dut quitter Subat-Enlil et subit une
lourde défaite sous les murs d’Andarig ; ’armée
eSnunnéenne se retira du Suhfim. Du coup, la tension
monta entre Mari et Babylone, pour savoir ol serait
fixée la frontiere sur I’Euphrate entre les deux
royaumes. Malgré I'intervention de I’empereur élamite,
un accord ne put étre trouvé, car Zimri-Lim refusa que
Hit soit attribuée a Hammu-rabi. De ce fait, le roi de
Mari accepta une réconciliation avec les Benjaminites,
facilitée par le renouvellement presque complet de leurs
chefs. Ceux-ci durent reconnaitre la souveraineté de
Zimri-Lim, qui leur permit en contrepartie de racheter
les prisonniers qu’il avait faits. Des négociations
s’engagérent entre Mari et ESnunna et, aprés deux
années d’hostilités, la paix fut conclue & I’automne
1770 : le roi de Mari, acceptant de reconnaitre Ibal-pi-
El comme son « pere », récupéra tous les territoires qui
avaient été occupés par ESnunna. La fin de I’année fut
marquée par un recensement des provinces centrales du
royaume.

L’apogée du regne (1769-1765). — La paix avec
ES&nunna ouvrit une période de quelques années caracté-
risées par un relatif équilibre des puissances dans
I’ensemble du Proche-Orient. Chacun des principaux
rois regroupait sous sa tutelle un certain nombre de
souverains de second rang, comme le décrit un
fonctionnaire de Zimri-Lim : « Il n’y a pas un roi qui,
a lui seul, soit réellement fort : dix ou quinze rois
suivent Hammurabi de Babylone, autant Rim-Sin de
Larsa, autant Ibal-pi-El d’E$nunna, autant Amud-pi-El
de Qatna ; vingt rois suivent Yarim-Lim du Yamhad ».
Le Proche-Orient était donc divisé en six zones
d’influence : a I’est, Larsa, Babylone et ESnunna, a
P’ouest, Qatna et Alep. La puissance de cette derniére



255

était alors considérée comme la plus grande, I’empor-
tant notamment sur Babylone. Le reste de la lettre
montre clairement que, pour son auteur, il fallait ajouter
au centre un sixiéme grand roi : Zimri-Lim de Mari.

Cet équilibre relatif n’empécha pas des conflits
régionaux, en particulier au sud du Djebel Sindjar, entre
les rois de Kurda et d’ Andarig ; I’intervention sur place
de Zimri-Lim ne suffit pas & apaiser les tensions. Le roi
de Mari réussit en revanche a renforcer son contréle sur
le triangle du Habur. D’une part, il installa un gouver-
neur a Nahur ; d’autre part, il fit de Haya-stimii le relais
de son autorité, les roitelets locaux devant considérer le
roi d’Ilan-surd comme leur « pére », tandis que celui de
Mari était leur « seigneur », selon une hiérarchie a trois
degrés. Cela ne fut cependant pas du goilit du roi
d’ASnakkum, qui provoqua divers conflits. Dans
I’espoir de les apaiser, Zimri-Lim entreprit en 1767 un
long voyage, qui se termina & Husla.

Les huitieme et neuvieme années de Zimri-Lim furent
marquées par un spectaculaire resserrement des relations
de Mari avec I’Elam, tant commerciales que diploma-
tiques. Elles furent complétées par une coopération
militaire : Mari, tout comme Babylone, fut sollicitée par
I’Elam pour participer a une campagne dirigée contre le
royaume d’ESnunna. La ville tomba, sans doute au
printemps 1765 (Lacambre 2002, p. 8-11).

Zimri-Lim se trouvait alors dans 1’Ouest : aprés avoir
rassemblé son armée, puis réuni les troupes de ses
vassaux du nord, il prit part 2 une campagne du roi
d’Alep contre un vassal récalcitrant, le roi d’Azara.
Apres la victoire, Zimri-Lim poursuivit son périple ; il
rencontra Yarim-Lim un peu avant Alep et celui-ci, de
méme que son épouse GasSera et son fils Hammu-rabi,
accompagnerent Zimri-Lim et sa nombreuse suite dans
le reste de son voyage. Chemin faisant, le roi de Mari
recut des cadeaux de nombreux rois locaux, dont on
apprend par la-méme !’existence, comme Yantin-
Hammu de Gubla (Byblos). Ce voyage s’acheva par un
séjour d’un mois & Ugarit ; les Mariotes y rencontrérent
des marchands crétois et leurs interprétes.

Le conflit avec I’Elam et ses suites (1765-1764). —
Alors qu’il était encore a 1’Ouest, Zimri-Lim apprit
I’entrée des Elamites a ESnunna : il en félicita les rois
d’Ansan et de Suse, heureux de voir son ancien
adversaire vaincu. Mais les nouvelles qui suivirent
furent trés inquiétantes. Forts de leurs succes, les
Elamites commencerent a envahir le triangle du Habur,
occupant Subat-Enlil, décidément un site-clé dans la
géopolitique de 1’époque. De son c6té, Atamrum
profitait de I’assassinat de Qarnf-Lim pour s’emparer
du tréne d’Andarig et, peu aprés, mettait le siége a
Razama. Zimri-Lim rentra en héte a Mari ; Hammu-
rabi ayant lui aussi ét€ attaqué par les Elamites, un traité
d’alliance finit par étre conclu entre les rois de Mari et
de Babylone ; ils échangerent des troupes, ce qui offre
de nombreuses informations sur les combats en Babylo-
nie. Dans leur lutte, les rois de Mari et de Babylone
purent compter sur le soutien du roi d’ Alep Yarim-Lim,
bientdt remplacé par son fils Hammu-rabi ; en revanche,
Amud-pi-El de Qatna choisit le camp adverse. Apres de

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

256

nombreuses péripéties, les Elamites, vaincus en
Babylonie a Hiritum, durent se retirer (LLacambre 2002,
p. 11-19). Il n’est pas impossible que le chapitre xiv de
la Genese ait conservé un écho déformé de ce conflit
(Charpin-Ziegler 2003, p. 226 et Durand 2005¢).

Suite au départ des Elamites, ESnunna recouvra son
indépendance, au grand dam du roi de Babylone ; les
soldats y choisirent comme roi I’'un des leurs, nommé
Silli-Sin. De sanglants réglements de compte secoué-
rent le triangle du Habur. Atamrum réussit  se réconci-
lier avec Zimri-Lim ; son influence s’étendit depuis
Andarig jusqu’au nord du Sindjar, incluant Subat-Enlil.
Cela provoqua la fureur d’ISme-Dagan, dont le royaume
d’Ekallatum ne dépassait guere la moyenne vallée du
Tigre (Ziegler 2002).

Les difficultés de la fin du régne (1763-1761). —
L’année 1763 fut marquée par de graves tensions dans la
région du Djebel Sindjar : ISme-Dagan essaya par tous
les moyens de déstabiliser la région qui avait reconnu la
suprématie de Zimri-Lim. Le roi de Mari fut géné dans
ses tentatives de reprise en main par le manque de
troupes : une bonne partie de ses soldats était en effet
alors en Babylonie. Celle-ci était le théatre d’un affron-
tement majeur, opposant Hammu-rabi de Babylone a
Rim-Sin de Larsa. En raison du systeme des alliances,
cet événement ne laissa pas les royaumes syriens indiffé-
rents : des troupes furent envoyées par Mari et Alep a
Hammu-rabi. Finalement, ce dernier réussit dans son
entreprise et annexa I’ancien royaume de Larsa : I’équi-
libre des puissances était nettement rompu en faveur de
Babylone. C’est ce qu’on put constater peu apres.
Atamrum, descendu en Babylonie au moment de la
chute de Larsa, dut remonter « accompagné » par des
troupes babyloniennes : il ne dépendait désormais plus
du roi de Mari. Il mourut peu apreés et sa succession fut
réglée par Hammu-rabi. Aussi, lorsque I’année suivante
le roi de Babylone se langa dans une guerre contre Silli-
Sin d’ESnunna, Zimri-Lim prit le parti de ce dernier ; il
n’est donc pas étonnant qu’aprés sa victoire sur
E$nunna, Hammu-rabi se soit retourné contre son ancien
allié. Zimri-Lim était d’ailleurs affaibli par la guerre
qu’il venait de mener contre les rois d’Aslakka et
d’Eluhut. Les circonstances précises de la chute de Mari
en 1761 sont toujours inconnues. Occupé pendant
plusieurs mois par les Babyloniens, le palais fut pillé
puis systématiquement détruit (1759) : c’est ce qui
paradoxalement explique que les archives aient été (en
partie) conservées (cf. col. 234-237).

II. PCORGANISATION DU ROYAUME DE MARI ET
L’EXERCICE DU POUVOIR

11 sera ici essentiellement question de la période de
Zimri-Lim ; ’époque ou Mari fut englobée dans le
royaume de Haute-Mésopotamie présente en effet des
différences importantes et reste moins bien connue, en
dépit de progres récents (Villard 2001).

A. LE ROI, SON TERRITOIRE, SES SUJETS ET SES VASSAUX.
— Le royaume de Mari n’était pas un tout unitaire, pas
plus que ne I’était la France d’ Ancien Régime. Lorsque,
dans ses actes publics, le roi de France tentait d’embras-
ser I’ensemble des terres et des hommes sur lesquels il



257

exercait son autorité, il devait user d’une périphrase :
« Nos royaumes, pays, seigneuries et sujets », ou encore
« les pays de notre mouvance et obéissance ». Il n’en
allait pas autrement dans le Proche-Orient amorrite. Les
frontiéres y existaient bel et bien (Charpin 2004f), mais
n’avaient pas de caractére absolu ; I’enchevétrement des
zones d’autorité y était encore compliqué par la coexis-
tence de sédentaires et de nomades. La nomenclature
des Anciens opposait le royaume proprement dit (mdtum
ou namlakatum) et la zone de parcours des sujets du roi
de Mari restés nomades (nawiim).

Le royaume et ses subdivisions territoriales. — Le
territoire du royaume de Mari était désigné simplement
comme mdt Mari « pays de Mari », ou encore Ah
Purattim « les Bords-de-1’Euphrate ». Sous Zimri-Lim,
il comportait trois provinces centrales, ainsi que des
marches aux statuts différents, et des domaines situés
dans des royaumes étrangers.

a) Les provinces centrales. — Les trois provinces
centrales, ayant pour chef-lieu respectif les villes de
Mari, Terga et Saggaratum, sont bien connues (Lion
2001). Une part importante des lettres publiées initia-
lement émanent de leurs gouverneurs : Kibri-Dagan de
Terqa (Kupper 1950) et Bahdi-Lim de Mari (Kupper,
1954), ce dernier n’étant nullement un « préfet du
palais », comme on I’a cru longtemps, mais le gouver-
neur de la province de Mari. Par la suite, ont été
publiées les lettres de Yaqqim-Addu, gouverneur de
Saggaritum (Birot 1974).

Les provinces avaient a leur téte un gouverneur,
désigné par le titre de Sdpitum. Pas plus que pour les
« Juges » de la Bible, il ne s’agit de personnages ayant
avant tout un réle judiciaire : en réalité, le verbe
Sapdtum signifie « exercer |’ autorité, gouverner ». Les
Sdpitum étaient aidés dans leur tiche par deux
auxiliaires : une sorte d’intendant, désigné comme abu
bitim, et un responsable des terres, le sa sikkatim. Au
niveau local, 1’autorité était exercée par une sorte de
« maire », le sugdgum, assisté d’un lieutenant (laputtim).
Pendant longtemps, un contresens a été fait sur ce titre :
comme son étymologie le classait comme étant d’origine
ouest-sémitique, et non akkadienne, on a considéré que
les sugdgum étaient des chefs nomades ; le terme est de
ce fait souvent traduit par « sheikh ». I. Nakata s’est &
juste titre élevé contre cette approche, soulignant qu’en
fait il s’agit des responsables locaux, le plus souvent
désignés par rapport & une localité, et que chaque
localité n’avait qu’un sugdgum en méme temps (Nakata
1989). Les Anciens (§ibiitum) jouaient un réle non
négligeable dans la vie de chaque localité.

Le caractere particulier de ces trois provinces
centrales se marque par le fait qu’elles seules furent
soumise a la procédure du recensement (#ébibtum) a la
fin de la cinquiéme année de Zimri-Lim. Par ailleurs,
au moment de I’invasion élamite, seules furent obligées
de préter serment les femmes de ces trois provinces

-(Bonechi 1997 et Charpin 2005).

La nomination des « fonctionnaires » relevait du roi
lui-méme, qui plagait (Sakdnum) ses serviteurs a leur

SUPP. AU DICT. DE LA BIBLE

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

258

poste. L’exercice du pouvoir ainsi délégué par le roi
s’exprime avec le verbe « faire » (epésum), complété par
I’abstrait de la fonction : §dpitiitam epésum « exercer la
fonction de gouverneur ». Le probléme est bien entendu
de savoir de quelle marge de manceuvre le roi disposait
dans son choix par rapport aux grandes familles locales
ou aux structures tribales : elle n’était pas toujours tres
large, comme on le voit au début du régne de Zimri-Lim,
lorsque s’opposerent le devin Asqiidum, beau-frére du
roi, mais ancien fonctionnaire de Samsi-Addu, et
Bannum, qui défendait les intéréts des Bensim’alites
(Durand 1988, p. 71-73). On le constate aussi a propos
de la nomination d’'un sugdgum (Villard 1994). Les
titulaires de ces charges devaient verser au roi un
« présent » (igisiim). Mais en contrepartie, ils avaient
I'usufruit de biens royaux, en particulier de terres,
comme le montre cette lettre du gouverneur de Saggara-
tum : « Sumhu-rabi, lorsqu’il exergait la charge de
gouverneur dans le district de Saggaratum, détenait 60
arpents de terre a Bit-Akkaka. Lorsqu’Itir-Asdu fut
nommé comme gouverneur, comme son prédécesseur,
il détint x arpents de terre a Zibnatum. Maintenant, moi,
j’ai pris x arpents de terre. Dam-hurdsi m’a écrit : “Ne
touche pas a2 mon champ !” J’ai dit : “Auparavant,
lorsque Sumhu-rabi avait ét€ nommé gouverneur, il avait
pris un champ sans probleme ; puis Itir-Asdu, une fois
nommé, prit aussi un champ sans probleme. Maintenant,
qu’en est-il de moi 7 » (LAPO 17, n° 752). A la mort
des fonctionnaires, un inventaire (pigittum) de leurs
biens était réalisé, permettant au palais de récupérer ce
qui lui appartenait (van Koppen 2002).

b) Les zones périphériques. — Le ceeur du royaume
était entour€ de territoires de statuts variés. La province
de Qattunan, le long du cours inférieur du Habur, était
dirigée par un Sdpitum. Cependant, il s’agissait d’une
zone écologiquement fragile et dont la population était
extrémement volatile (Durand 2004, p. 149-153). A
plusieurs reprises, le gouverneur de Qattunin mit
Zimri-Lim en garde contre des mesures comme le
recensement, susceptibles de faire fuir les habitants. Par
ailleurs, le statut des différents responsables de cette
province reste encore difficile 2 comprendre (Birot
1993 ; Durand 1994 ; Guillot 1997). La province de
Qattunin s’arrétait un peu au sud de I’actuelle Hasseke.
Au centre du triangle du Habur, Nahur fut le siege
d’une province confiée a Itir-Asdd a partir de I’an 6 de
Zimri-Lim, qui avait cette particularité de ne pas étre
en continuité territoriale avec le reste du royaume
(Guichard s.p.).

En aval de Mari, la vallée de I’Euphrate portait le
nom de Suhim. Cette région était divisée en deux : le
« Suhlim supérieur » (eliim) autour de Hanat (I’ile de
‘Ana, aujourd’hui engloutie dans les eaux du lac du
barrage de Haditha) et le Suhim inférieur (Saplum),
ayant pour chef-lieu Yabliya, 1’actuel Sigin (Charpin-
Millet Alba s.p.). La région fut dominée par ESnunna a
I’époque de Yahdun-Lim ; le roi de Mari acheta alors la
ville de Puzurran (Charpin 1992a). Le Suhiim fut
ensuite disputé entre Samsi-Addu et le roi d’E$nunna.
Lors de la chute du royaume de Haute-Mésopotamie,

SB.-XIV.-9-



259

Ibal-pi-El II occupa le Suhlim et proposa a Zimri-Lim
de fixer leur frontiere & Harrddum (Khirbet ed-Diniye),
ce que le nouveau roi de Mari refusa. Finalement, la
frontiere du royaume fut repoussée bien en aval jusqu’a
Hit ; ce fut des lors avec le roi de Babylone qu’un
probléme territorial se posa, Hammu-rabi souhaitant
que la souveraineté sur Hit lui soit reconnue, mais
Zimri-Lim s’y opposant. L’ administration du Suhiim
sous Zimri-Lim reste encore mal connue : un personnage
nommé Meptiim y jouissait d’une autorité considérable,
sans qu’on sache exactement a quel titre.

Vers le nord-ouest, la frontiere du royaume a I’époque
de Zimri-Lim était située dans la région de Halabit
(= Halebiye ; Durand 1988, p. 126), 13 ol prend fin le
défilé du Hanuka. Plus en amont sur I’Euphrate, la ville
de Tuttul eut un statut particulier ; malheureusement, les
fouilles de Tell Bi‘a n’ont pas livré de textes contempo-
rains de Zimri-Lim, mais seulement de plus anciens
(Krebernik 2001). Tuttul avait été pleinement intégrée
au royaume de Yahdun-Lim, qui portait le titre de « roi
de Mari, Tuttul et du pays bédouin » ; mais Zimri-Lim
n’intégra pas Tuttul dans sa titulature (Charpin-Ziegler
2003, p. 182 n. 90). Sous le régne de ce dernier, la ville
fut dirigée par Yakbar-Lim, aupres duquel le roi de Mari
délégua son représentant, un certain Lanas(im ; I’assem-
blée locale (tahtamum) joua un r6le important (Durand
1990c). Plus haut dans la vallée du Balih, la ville de Dér
eut également un statut particulier, Hammén y veillant
aux intéréts de Zimri-Lim avec le statut de sugdgum
(Durand 2004, p. 130 et 177).

On notera en ARM xxv1il, n° 84, la fagon dont Haya-
stim cite une lettre qu’il a regue de Zimri-Lim. Le roi
de Mari lui écrivit : « Ces hommes sont des serviteurs
a moi. Ils ont écrit depuis Tuttul et la frontiere du
Suhiim », ce qui donne une bonne définition des
frontieres du royaume de Mari sur I’Euphrate.

c) Des domaines a ’étranger. — La fin du regne de
Zimri-Lim vit ’acquisition par le roi de Mari de
domaines situés autour de la ville d’Alahtum (plus tard
Alalah, I’actuel Tell Acana). Zimri-Lim aurait voulu
transformer ces terres en une véritable enclave de
souveraineté, a I’image de ce qu’il avait déja réalisé
dans I’Ida-Maras, a Nahur. Mais il se heurta a I’oppo-
sition du roi d’Alep et de son entourage : I’exemption
du « service d’ost » réclamée par I’intendant du roi de
Mari ne fut pas accordée (Durand 2002).

Le roi de Mari et les nomades sim’alites. — Yahdun-
Lim, Simi-Yamam et Zimri-Lim ne furent pas
seulement rois de Mari ; ils étaient aussi des chefs
nomades. Leur autorité s’étendait sur I’'une des princi-
pales tribus de I’époque, celle des Bensim’alites (mot a
mot, les « fils de la gauche », c.-a-d. les gens du Sud,
dans une civilisation ot I’on s’oriente au sens propre
du terme). Ceux-ci étaient divisés en deux groupes, les
Yabasti et les Afarugayii (Durand 2004), qui compor-
taient chacun un certain nombre de clans (gayiim). Les
Sim’alites qui nomadisaient en dehors des frontiéres du
royaume de Mari ne reconnaissaient toutefois que le roi
de Mari comme souverain (Charpin 1991, p. 14 n. 55).
On voit ainsi des incidents impliquant des Sim’alites

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

260

dans le pays d’ Apum (région de Subat-Enlil) &tre portés
a la connaissance du roi de Mari, de fagon qu’il
intervienne (ARM xxv1/2, n°® 358). La complémentarité
économique des nomades bensim’alites par rapport aux
populations locales sédentaires a donné lieu a des
accords trés précis (Guichard 2002 ; Durand 2004,
p- 148).

Les nomades bensim’alites étaient placés sous 1’auto-
rité de chefs de pature (merhiim). Les mieux connus
sont Ibal-El et Ibal-pi-El ; il n’y a aujourd’hui aucun
doute quant a I’existence de deux personnages
différents. La recherche sur ces figures trés importantes
est handicapée par le fait qu’il est souvent question du
merhiim anonymement. Certaines lettres écrites par des
gouverneurs (§dpitum) soulignent le fait que des dégits
pourraient étre commis par des nomades qui ne relévent
pas de leur autorité, mais de celle de leur merhim
(LAPO 17, n° 752). De méme qu’un gouverneur
termine une lettre au roi en indiquant « le palais, la ville
et le district (halsum) vont bien », de méme un merhiim
comme Ibal-El achéve ses missives en notant que « les
Bensim’alites et les paturages (nawiim) vont bien ».

Le roi de Mari et ses « vassaux ». — Le systeme de
dépendance qui unissait les rois formait une sorte de
pyramide. Au sommet se trouvait un des « grands rois »
de I’époque, Zimri-Lim a 1’apogée de son regne étant
reconnu comme tel par ses pairs de Babylone ou d’ Alep.
En dessous se situaient des rois qui se décrivaient
comme « fils » de celui qui était leur « pére ». Eux-
mémes pouvaient avoir des rois dans leur mouvance :
ceux-ci se définissaient alors comme « serviteurs » du
roi de Mari (Lafont B. 2001, p. 234-238).

Le cas des rois benjaminites est différent, du moins
tel qu’il fut réglé a partir de la cinquieme année de
Zimri-Lim (Charpin-Ziegler 2003, p. 203) : a 'intérieur
du royaume de Mari, ils n’eurent que la possession de
domaines et les membres de leurs tribus fixés dans les
villages de la vallée de I’Euphrate (Millet Alba 2004)
furent soumis a la conscription (cf. ARM xXI1, n® 428
et 429).

B. LE POUVOIR ROYAL. — Les modalités de 1’exercice
du pouvoir a Mari sont bien différentes selon les
époques. Elles tiennent en partie a des questions de
caractére, mais surtout au fait que le statut du roi de
Mari ne fut pas identique sous Yasmah-Addu et sous
Zimri-Lim. Les observations qui suivent traiteront
essentiellement du régne de ce dernier, qui fit manifes-
tement revivre des coutumes ayant déja existé sous
Yahdun-Lim, mais sont surtout connues par la
documentation la plus récente.

La nature de la royauté. — La nature de la royauté
de Zimri-Lim est difficile & définir, car nous sommes
en partie victimes de la culture savante. Si 1’on
considére la lettre bilingue qu’un scribe adressa a
Zimri-Lim peu aprés son avénement pour attirer 1’ atten-
tion du nouveau souverain sur sa situation (LAPO 16,
n° 22), on pourrait avoir 'impression d’un roi
« mésopotamien » ; il ne s’agit manifestement que d’un
aspect de la réalité (Lafont S. 1995).



261 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

Peut-on trouver une définition populaire de la
royauté ? Un texte pourrait le faire croire : « Deux trés
gros chalands barraient le fleuve : le roi et les soldats y
étaient embarqués. Ceux de droite criaient & ceux de
gauche : “La royauté (Sarritum), le sceptre, le trone, la
durée de regne (paliim), le pays haut et bas sont donnés
a Zimri-Lim !” et tous les soldats répétaient : “Ils sont
donnés a Zimri-Lim !” » (LAPO 18, n° 1139). Il s’agit
ici d’un chant de victoire entonné par des soldats. La
définition de la royauté qui s’y trouve est triple. D’une
part, elle se manifeste par des attributs symboliques,
sceptre et trone. D’ autre part, elle posséde une dimension
temporelle : le terme paliim qui I’exprime signifie en
méme temps « dynastie ». Enfin, cette royauté s’exerce
sur un espace qui est donné a Zimri-Lim, « le pays haut
et bas ». En fait, cette définition apparait si élaborée
qu’on peut douter de son caractére vraiment populaire.
Le contexte de cet extrait doit &tre pris en compte : il
s’agit du récit d’une vision qu’eut une certaine Kakka-
lidi dans le temple d’ItGir-Mér et que rapporta la reine &
son époux Zimri-Lim. Dés lors, il n’est pas impossible
que les scribes qui ont servi d’intermédiaire soient
intervenus dans la formulation définitive de ce péan.

Trois divinités jouaient un réle particulier par rapport
a la royauté a Mari : Dagan, Itdr-Mér et Diritum. Dagan
était une divinité régionale, dont le temple principal se
trouvait a Terqa : c’est lui qui attribuait la royauté sur
toute la région du Moyen-Euphrate (Feliu 2003).

Itir-Mér, en revanche, était la divinité tutélaire de la
ville de Mari (Durand 1997b). Samsi-Addu attribua sa
conquéte de Mari a la faveur de ce dieu : « Samsi-Addu,
préfet du dieu Enlil, vicaire du dieu AsSur. Lorsque le
dieu ItGir-Mér, mon seigneur, m’eut donné sans réserve
le pays de Mari et les Bords-de-1’Euphrate pour les
posséder (beliim) et les gouverner (Sapdrum), je lui fis
un veeu » (MARI 3, p. 42 n° 1). Cette inscription royale
comporte une titulature de Samsi-Addu et une dédicace.
Dans sa titulature, Samsi-Addu se définit par rapport au
dieu Enlil, auquel il voua un culte particulier ; par
ailleurs, la domination qu’il exercait sur la métropole
religieuse d’ A§Sur se marque par le titre traditionnel de
« vicaire » (iSSiakkum) du dieu AsSur. Mais le plus
intéressant dans ce document est la motivation du veeu
formulé par Samsi-Addu. Il s’agit en effet de la légiti-
mation religieuse de sa conquéte (militaire !) de Mari.
En décrivant le dieu ItGr-Mér comme son « seigneur »,
Samsi-Addu s’en reconnaissait implicitement le serviteur
(wardum) : il y a donc de la part du conquérant
reconnaissance de la divinité locale. De ce fait, Ittr-Mér
lui remet son territoire : Samsi-Addu en devient le
propriétaire (verbe beliim) et le gouvernant (Sapdrum).
Samsi-Addu n’exerce donc pas le pouvoir & Mari par
suite de son droit de conquéte ; parce qu’il a reconnu la
divinité locale, celle-ci lui a confié son territoire a
gouverner. Il ne faut bien siir pas étre dupe de cette
fiction théocratique ; elle souligne cependant le désir, de
la part du conquérant, de se faire accepter « en douceur »
par le clergé et la population du royaume annexé. On
posséde une sorte de contre-épreuve de cette analyse.
Lorsque Zimri-Lim s’appréta a entrer a Mari, un de ses

262

proches, Bahdi-Lim — qui devait devenir gouverneur de
la capitale — lui dit : « De méme que tu es roi de
Bédouins, tu es aussi, en second lieu, roi d’un territoire
akkadien » (ARM v1,n° 76 = LAPO 17,n° 732). On aici
I’opposition entre les anciens occupants du pays, sujets
de Yasmah-Addu, d’obédience akkadienne et les
nouveaux arrivants, les Bédouins sim’alites.

La troisi¢me figure qui jouait un réle important dans
la royauté de Zimri-Lim est la déesse Estar de Dér,
autrement appelée Diritum ; on peut la définir comme
la déesse protectrice de la dynastie. Sa féte, au début de
I’hiver, était I’occasion pour le roi de Mari de réunir
autour de lui ses principaux vassaux, dans la
commémoration de ses ancétres (Durand-Guichard
1997 ; cf. A. Jacquet, col. 412-414).

L’exercice du pouvoir. — Une fin de lettre banale
d’un gouverneur dit a peu pres : « J’ai informé mon
seigneur. Que mon seigneur délibére et m’écrive ce
qu’il convient de faire : j’agirai selon les instructions
de mon seigneur ». Par commodité, on distinguera donc
quatre phases dans 1’exercice du pouvoir : information,
délibération, décision et exécution.

a) Information. — L’information était le premier
devoir des serviteurs du roi, d’olt ’abondante corres-
pondance qui nous est parvenue. Une des phrases-types
que I’on y trouve est : « J’ai écrit & mon seigneur un
rapport sur tout ce que j’ai vu » (par ex. ARM xxv1/2,
n° 390 : 7). Un mot-clé est celui de « rapport
complet » (témum gamrum). Les correspondants
concluent trés souvent leurs lettres par : « Que mon
seigneur en soit informé » (bélf lii ide). Toutefois, les
informations que I’on transmet doivent étre vérifiées.
Parfois, on indique au roi qu’on ne I’a pas instruit d’une
affaire, parce qu’on n’a pas encore pu en contrler
I’exactitude, comme dans cet exemple : « Jusqu’a
présent, je n’ai pas eu confirmation des nouvelles
concernant la troupe. Aussi n’ai-je pas écrit a mon
seigneur. A la suite de ma présente tablette, j enverrai 2
mon seigneur un rapport complet » (ARM xxvi1 /2,
n° 369, 1. 10’-14’). Dans d’autres cas, le correspondant
préfere faire état de rumeurs, en prenant soin d’ajouter
qu’il n’a pas pu en vérifier le bien-fondé. Enfin, les
fonctionnaires locaux sont tenus de transmettre au roi
les plaintes qui leur sont soumises. Une lettre de ce
genre s’achéve ainsi : « Voila les griefs que cet homme
a exposés devant moi. A présent, j’ai peur que tot ou
tard cet homme ne déclare : “J’ai exposé mes griefs
devant Yasim-El, mais il n’a pas transmis & son seigneur
I’affaire dont je lui avais parlé”. Maintenant, j’ai écrit a
mon seigneur les griefs de cet homme qu’il a exposés
devant moi » (ARM xxvi/2, n° 402, 1. 25-34).

Il est vrai que cette correspondance officielle est loin
d’avoir la tenue littéraire des lettres de Pline et surtout,
qu’aucun caractere individualisé ne se dessine a sa
lecture : la rhétorique en est trop stéréotypée. Mais les
milliers de lettres de ce genre permettent de dresser un
tableau trés précis du royaume : activités agricoles et
pastorales, travaux publics (canaux, édifices, etc.),
diplomatie (passage de messagers, etc.).



263

Tres souvent, les lettres s’achévent ainsi : « Moi, j’ai
écrit & mon seigneur en fonction de mon état de
serviteur. Que mon seigneur agisse en fonction de son
état de roi » (ARM xxvI/1, n° 181), ou encore : « A
présent, je viens d’écrire a mon seigneur : Que mon
seigneur agisse comme il lui paraitra bon en fonction
de sa réflexion » (ARM xxvy/2, n° 220).

b) Délibération. — Une fois informé d’un probleme,
le roi réfléchit (STtulum, verbe « interroger » au mode
réflexif). Dans la rhétorique convenue de 1’époque, il
n’est pas rare de trouver des expressions comme : « Que
mon seigneur réfléchisse en fonction de sa qualité de
roi » (ARM xxvI/2, n° 352), ou : « en fonction de sa
qualité de dieu et de roi » (ARM xxvi/2, n° 391).

Pour éclairer sa réflexion, le roi disposait d’un Conseil
qu’il pouvait consulter ; on remarquera qu’au sens propre,
le nom de cet organe signifie « secret » (piristum). On
notera en ce sens une lettre du général Ibal-pi-El au
ministre SG-nuhra-Hald : « Tu sais que plusieurs fois notre
seigneur (Zimri-Lim) nous a admonestés dans notre
assemblée (puhrum) en ces termes : “Comment se fait-il
que I’information confidentielle que je vous ai dite prenne
le vent 7° » (LAPO 16, n° 55). On posséde une tablette qui
donne la liste nominative des « 23 personnes qui ont une
place assise en face du roi, lors du Conseil » (M.6845,
cité par Durand 1988, p. 267 n. b). L’assistance a ce
Conseil est bien entendu cruciale pour les courtisans.
Certains envoyés de Zimri-Lim a la cour de rois
« vassaux » se plaignent d’étre exclus du Conseil. La cour
de Babylone fut, & un moment donné, secouée par une
grave crise : Hammu-rabi décida d’exclure certains
membres de son Conseil, au profit de hauts fonctionnaires
du roi d’Ekallatum ISme-Dagan (ARM xxv1/2, n° 104).
Certains des exclus réclameérent la rédaction par écrit
d’une liste des personnes admises & ce Conseil (Durand
1988, p. 268 n. b).

On ne voit jamais un groupe d’« Anciens du pays »
auprés du roi de Mari. Dans d’autres monarchies
contemporaines, le groupe des Anciens semble en
revanche avoir joué un rdle trés important. Ainsi, a
Kurd4, une des monarchies située au sud du Djebel
Sindjar, on voit le ministre de Zimri-Lim envoyé aupres
du roi Hammu-rabi craindre que ce dernier soit
empéché par les Anciens de son pays de conclure
I’alliance qu’il est venu lui proposer (ARM Xxvi/2,
n°® 393, 1. 8-12).

Tel ou tel proche du roi était parfois accusé d’exercer
sur lui une mauvaise influence. Ainsi, au début du
regne, la conduite du devin Asqiidum, beau-frére du roi,
fut violemment dénoncée par un autre haut personnage,
Bannum (Durand 1988, p. 73-74). Dans un tel systéme
monarchique, il ne saurait y avoir de partis. On ne peut
méme véritablement parler de factions. Ce qui apparait,
ce sont des oppositions de personnes : la calomnie était
chose courante, et celui qui en était victime devait
trouver, dans ’entourage du roi, un protecteur qui
puisse prendre sa défense. Les exemples abondant, un
seul suffira ici. Dans la garnison des soldats de Mari
installée a Ilan-surd, un conflit opposa deux officiers,
Yams{im et Ustasni-El. On posseéde une lettre de ce

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

264

dernier 2 Sunuhra-Hald : il y demande au secrétaire du
roi d’intervenir en sa faveur, d’autant que son adversaire
est soutenu par un autre haut personnage, nommé Ulluri
(ARM xxv1/2, n° 344),

¢) Décision. — Le vocabulaire employé permet de
distinguer deux types de décisions. D’une part, le roi
doit trancher (pardsum) les affaires qui lui sont
soumises : la décision qu’il prend s’appelle purussim.
Le terme wurtum désigne des « instructions » ; & la
différence de purussim, qui est une décision du
monarque sur un probléme qui lui est soumis, le terme
wurtum désigne des instructions a I’initiative du roi.

Proche de wurtum, le terme isiktum désigne plus
précisément les régles régissant le travail confié a
quelqu’un. On posseéde ainsi une tablette qui décrit la
facon dont les métallurgistes du palais doivent agir pour
obtenir un alliage de bon aloi (Durand 1987c¢, p. 608-
609). Un autre exemple est trés clair : deux devins se
plaignent qu’un général les empéche de procéder
mensuellement a une consultation hépatoscopique en
les privant d’agneaux. Leur lettre s’achéve par la
mention : « Que notre seigneur nous fixe notre isiktum »
(ARM xxvi/1,n° 101, L. 30), ce qui veut dire ici : « Que
notre seigneur nous dise a quel rythme nous devons
examiner les entrailles des agneaux ».

Plus solennel, le terme Siptum a donné lieu a une
abondante littérature (Charpin 1991). M. Stol a
proposé que ce mot dérive d’un verbe Sapdtum qui
signifie « menacer » ; il a été suivi par W. von Soden,
qui traduit ce terme dans son dictionnaire par
« Drohung ». En fait, une telle traduction est impossi-
ble dans certains contextes, de sorte qu’on est amené a
proposer que le mot dérive d’un autre verbe Sapdrum,
qui signifie « commander » : Sipfum est un « ordre »,
exprimé de facon particulierement solennelle. Les
caractéristiques d’un $iptum sont triples : proclamation
orale, face a une communauté rassemblée et souvent
accompagnée de menaces contre les récalcitrants. On
notera que, contrairement a ce qui a parfois ét€ indiqué,
un gouverneur ($dpitum) pouvait édicter lui-méme un
Siptum, et non seulement transmettre une telle décision
du roi. Si un $iptum se traduit le plus souvent par une
contrainte, tel n’est pas toujours le cas. Il peut au
contraire constituer un engagement de la part de I’auto-
rité : pas de convocation pour la corvée (en particulier,
utilisation des beeufs de la population pour travailler
les terres du palais).

Les danndtum (lit. « choses fortes ») constituent de
véritables sommations (ARM 111, n° 30) : les soldats
n’ayant pas accepté 1’ordre (siptum) de Kibri-Dagan,
celui-ci écrit au roi d’envoyer des danndtum. Ce terme
ne désigne donc pas tant le contenu de la décision que
la fagon énergique avec laquelle elle est signifiée, voire
les menaces qui accompagnent sa transmission.

d) Exécution ou résistances. — Les lettres des
fonctionnaires s’achévent souvent par une phrase
standard : « Quoi que mon seigneur m’écrive, je le
ferai ». L’exécution des ordres royaux se heurtait
cependant parfois & des résistances. Il arrivait que les
gouverneurs, prévoyant ces difficultés, suggerent au roi



265

de ne pas prendre telle décision qui serait impopulaire.
Ainsi, le gouverneur de Saggaritum rappelle-t-il a
Zimri-Lim qu’au moment d’une convocation a I’armée,
celui-ci avait promis a ses sujets de ne pas exercer de
contrainte sur leur famille jusqu’a leur retour. Or entre-
temps, il avait ordonné une réquisition de beeufs pour
battre le grain du palais. Yaggim-Addu, avec beaucoup
de tact, suggere au roi de suspendre 1’application de
cette décision (ARM x1v, n° 48). La ville de Tuttul offre
un cas particulier, puisqu’elle jouit d’une certaine
autonomie. Il arrivait que des demandes formulées par
Zimri-Lim aux habitants de Tuttul par 1’intermédiaire
de son représentant (hassdnum) se heurtent a un refus
pur et simple (Durand 1990c, p. 57).

IIL. LA GUERRE

La vie politique « internationale » connaissait alors
davantage de conflits que de périodes pacifiques. Dans
cette section, la période ou Mari fut intégrée au
royaume de Haute-Mésopotamie sera autant prise en
considération que celle ou elle fut la capitale d’un
royaume indépendant.

A. LA GUERRE : CAUSES ET PRETEXTES. — Dans le
Proche-Orient amorrite, la guerre était une réalité
omniprésente. Zimri-Lim s’en plaignit 4 I’occasion a
son beau-pere, le roi d’Alep Yarim-Lim : « Cela fait
longtemps que je suis revenu sur mon tréne et que je
livre combat et bataille ! Or jamais mon pays n’a
engrangé une moisson tranquillement ! » (LAPO 18,
n°® 857). La guerre est ici présentée comme néfaste et
contraire a la prospérité économique. Mais dans
d’autres contextes, on fait miroiter a celui qui va partir
en guerre 1’enrichissement qu’il va en tirer sous la
forme du butin. C’est ainsi que le roi de Qatna I$hi-
Addu invita son gendre, le roi de Mari Yasmah-Addu, a
venir le rejoindre : « Ne sois pas négligent concernant
ta montée ici. C’en est le moment. Fajs faire du butin
par ton armée et qu’ils te bénissent ! Les trois villes
dont je t’ai parlé ne sont pas fortes : nous les prendrons
en un seul jour (chacune). Monte vite vers moi que nous
prenions ces villes et que ton armée fasse du butin. Si
tu es mon frére, monte vite vers moi ! » (LAPO 17,
n° 443). Ces deux citations, qui donnent des points de
vue contradictoires, conduisent a poser une question
essentielle : pourquoi faisait-on la guerre a I’époque
amorrite ? La guerre avait pour but d’étendre le controle
des rois sur des territoires et leurs habitants ; elle
permettait aussi I’enrichissement des souverains et de
leurs sujets ; elle constituait enfin un genre de vie qui
avait dans I’idéologie de 1’époque des connotations
positives.

Etendre son contrdle sur la terre et sur les
hommes. — Disposer d’un vaste territoire était un idéal
pour les rois de I’époque amorrite. On voit par exemple
Lamassi-A$Sur faire dans une lettre a son beau-frere, le
roi de Mari Yasmah-Addu, le veeu suivant : « Que Dieu
te donne un vaste pays a commander ! » (LAPO 18,
n° 1088). Le verbe « agrandir » (ruppusum) est, de
maniére significative, employé a deux reprises a propos
de Yahdun-Lim. Dans l’inscription du « disque »,

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

266

Yahdun-Lim déclara : « J’ai agrandi mon pays »
(Disque ii 24). Des années plus tard, le roi d’E$nunna
rappela a son héritier Zimri-Lim la grandeur qu’avait
connue Mari sous Yahdun-Lim. Il employa exactement
la méme expression : « Yahdun-Lim (...) est devenu fort
et il a agrandi son pays » (A.1289* = LAPO 16, n° 281 :
11 34). Mais la plupart du temps, 1’argumentaire qui est
développé par les rois repose sur le précédent historique
(Charpin 1998b) : on revendique un territoire qui avait
autrefois fait partie de son royaume et a entre-temps été
perdu. Il s’agit de récupérer ce qui a été indiment pris
par un roi voisin (Ziegler 2002, p. 256-257).

Un deuxieéme aspect de la guerre de conquéte porte,
non pas sur les territoires eux-mémes, mais sur la
population qui s’y trouvait. A cette époque les hommes
étaient rares et en tant que tels, source de puissance et de
richesse. A plusieurs reprises, deux rois ayant combattu
ensemble se partagérent les dépouilles du vaincu de
différentes manieres. Le roi d’E$nunna Dadusa et
Samsi-Addu s’étaient alliés contre Qabra et remporte-
rent la victoire sur le roi BinG-EStar. Dans sa stéle
commémorative, Didusa indiqua : « Ses nombreux
captifs (Sallatum), les richesses considérables de cette
ville, or, argent, pierres précieuses, biens de luxe de
qualité, et tout ce que ce pays possédait, je 1’apportai
triomphalement a E$nunna, ma ville royale et I’exposai
aux habitants du pays haut et bas, petits et grands. Tout
ce qui restait dans ce pays : cette ville, son vaste territoire
et ses établissements, je les donnai en présent a Samsi-
Addu, le roi d’Ekallatum. » (IM 95200 : 1x 5-11 ; Charpin
2004b, p. 154). C’est donc un territoire vide que le roi
d’ESnunna rétrocéda & son voisin Samsi-Addu. En sens
inverse, on voit qu’avant d’abandonner Réapiqum,
Samsi-Addu déporta dans son royaume tous les
habitants de cette ville (Charpin-Ziegler 2003, p. 85) : il
y eut la encore dissociation entre les hommes et le
territoire. On voit alors des convoitises s’exprimer.
Yasmah-Addu souhaita dans plusieurs lettres disposer
d’un devin ou d’un scribe originaires de cette ville : il
s’agissait clairement de mettre la main sur les membres
des élites compétentes.

S’enrichir. — Une des motivations de la guerre était de
s’enrichir. On a vu plus haut I’invitation a venir faire du
pillage adressée par I$hi-Addu & Yasmah-Addu, ou
encore I’énumération de Dadusa : faire du butin consti-
tuait certainement un des buts de la guerre, mais pas le
seul. On peut encore énumérer plusieurs facons de
s’enrichir, notamment s’emparer des sources de matiéres
premiéres et contrdler des routes commerciales (Ziegler
2000).

L’un des meilleurs exemples qu’on puisse donner de
I’importance des mati¢res premieres dans les conflits
de I’époque amorrite est celui du bitume. Ce dérivé
lourd du pétrole permettait en particulier la fabrication
des bateaux, qui jouaient un réle essentiel dans les
transports en Babylonie. Plusieurs périodes d’hostilité
entre Babylone et Mari eurent pour objet le contrdle de
la ville de Hit, célebre par ses puits de bitume. Hammu-
rabi a légitimé ses prétentions sur cette ville de maniere
trés claire, déclarant aux envoyés du roi de Mari Zimri-



267 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

Lim : « La force de votre pays, ce sont les dnes et les
chariots, mais la force de ce pays-ci, ce sont les bateaux.
C’est en raison du bitume et du naphte que je désire
vraiment cette ville ; pour quelle autre raison ai-je
désiré cette ville ? En échange de Hit, j’accorderai a
Zimri-Lim tout ce qu’il m’écrira » (ARM XXVI/2,
n° 468, 1. 21°-26’). Une autre donnée essentielle a
I’époque était le sel. On voit souvent des razzias de
nomades effectuées pour s’emparer de cette denrée
indispensable a leurs troupeaux (Guichard 1997b). On
peut se demander pourquoi, a la fin de son regne,
Samsi-Addu entreprit la conquéte de la région d’Arra-
pha : le désir de contrdler I’approvisionnement de ces
deux denrées essentielles, le sel et le bitume, pourrait
avoir constitué une motivation importante. C’est ce que
montre une lettre qu’il adressa a son nouvel allié
Kuwari, le seigneur de Susarré : « A propos de ce dont
tu as besoin (hiSehtum) et que tu as écrit, tu peux
m’envoyer des hommes pour qu’ils prennent pour toi
du sel et du bitume » (ShA 1 6, p. 15-19).

Il y avait cependant des matieres premiéres
essentielles dont I’ origine était trop lointaine pour qu’on
puisse s’en emparer, notamment 1’étain. Ce métal avait
alors un intérét stratégique, puisque, allié au cuivre, il
permettait la fabrication du bronze, avant tout utilisé
pour fabriquer des armes. L’étain provenait d’ Afghanis-
tan, qu’aucune puissance du Proche-Orient amorrite ne
pouvait prétendre dominer. Dans ce cas, le contrdle des
voies commerciales jouait un role essentiel. C’est de
cette maniére que s’explique notamment la volonté de
contrdler la route qui, depuis ESnunna, menait vers
I’Anatolie en passant par la région de Subat-Enlil,
Pactuel Tell Leilan.

L’enrichissement consécutif & la victoire permettait
aux rois de ne pas oublier ceux a qui ils devaient leurs
succes : les souverains consacraient donc souvent une
part du butin aux divinités (voir par ex. Guichard 1997¢c,
p- 332). Ils respectaient en revanche le personnel
religieux des sanctuaires conquis, craignant le possible
couroux des dieux (Durand 2000, p. 347-349).

Un genre de vie valorisant. — La guerre était enfin
une valeur positive dans 1’idéologie de I’époque : c’était
un genre de vie ou les qualités viriles se manifestaient
de maniére privilégiée. C’était aussi une nécessité
religieuse, puisqu’il fallait étre fidele aux serments
d’alliance que 1I’on avait prétés par les divinités. C’était
enfin une des fagons de laisser un souvenir éternel.

La guerre permettait de se faire « un nom » et
comblait donc le désir de gloire qui habitait les Anciens.
Dans cette optique, 1a guerre est d’abord décrite comme
le genre de vie viril par excellence. C’est ce que
montrent les réprimandes adressées par Samsi-Addu a
son fils Yasmah-Addu : « Eh toi ! jusques & quand
aurons-nous a te diriger en toute occasion ! Es-tu un
bébé ? N’es-tu pas un adulte ? N’as-tu pas de poil au
menton ? Quand vas-tu diriger ta maison ? N’as-tu pas
ton frére sous les yeux, lui qui dirige de vastes armées 7
Alors, toi aussi, dirige ton palais, ta maison ! » (LAPO
16, n° 29). Samsi-Addu conclut une autre missive a

268

Yasmah-Addu en lui donnant de nouveau comme
exemple son freére ISme-Dagan, brillant soldat, et en lui
reprochant sa mollesse. Un homme digne de ce nom ne
doit pas rester dans son harem, mais se tenir 2 la téte de
son armée : « Ton frere, ici, a remporté la victoire. Mais
toi, la-bas, tu es couché au milieu de femmes. A
présent, lorsque tu iras a Qatna avec les armées, sois
réellement un homme. Ton frére vient de se créer une
réputation, de méme crée-toi une réputation lors de la
campagne de Qatna ! » (LAPO 17, n° 452). Dans la
méme veine, on connait cette lettre du roi benjaminite
Hammi-i§tamar, qui s’adresse a un autre chef nomade
en lui reprochant de ne pas venir aider le roi de Mari
pour une expédition militaire. On trouve dans sa lettre
une apologie de la vie au grand air, qui est par
excellence celle des guerriers : « Avant mon départ, j’ai
parlé en ces termes : “Tu dois venir avec moi ! Zimri-
Lim s’appréte a faire route” et, toi, tu envisages de
manger, de boire et de dormir mais pas d’aller avec moi.
Rester assis et couché ne te fait pas rougir. Moi, si toute
une journée je reste sans bouger a la maison, jusqu’a ce
que je sorte a ’extérieur pour respirer, ma vie est
contrariée » (LAPO 16, n° 38).

Les rois étaient également amenés a faire la guerre
dans le cadre de leurs alliances. Les traités qui ont été
conservés montrent bien que 1’envoi a son allié d’une
troupe, appelée sa@bum tillatum, faisait partie des obliga-
tions auxquelles on souscrivait. Elles étaient générale-
ment respectées pour trois raisons. D’abord par espoir
de réciprocité. C’est ainsi que Hammu-rabi déclara au
début de sa guerre contre Larsa : « [Celui qui m’envoie
ses troupes], lorsqu’il me demandera des troupes, je lui
enverrai des troupes et j’exaucerai son désir. Mais celui
qui ne m’envoie pas ses troupes, lorsqu’il m’écrira a
propos de troupes, je ne lui donnerai aucune troupe »
(ARM xxv1/2,n° 385 : 1”°-6"). Mais on respectait aussi
son engagement par crainte de représailles : la guerre a
souvent comme motivation le désir de chatier un allié
infidele. Enfin, on envoyait des troupes a ses alliés pour
des raisons religieuses : les traités étaient sanctionnés
par des serments et comprenaient des malédictions
contre celui qui les transgresserait (Guichard 1999). I
arriva que les dieux indiquent, par 1’intermédiaire de
leurs prophetes, comment ils sont intervenus dans le
cours de I’histoire pour sanctionner des rois qui
n’avaient pas honoré leurs serments. C’est ainsi que le
dieu Addu d’Alep expliqua par I'intermédiaire d’un
prophéte pourquoi Yahdun-Lim fut vaincu et pourquoi
Samsi-Addu le remplaca : « Ainsi parle Addu : “J’avais
donné tout le pays a Yahdun-Lim et, grice & mes armes,
il n’a pas eu de rival au combat. I a abandonné mon
parti et le pays que je lui avais donné, je I’ai donné a
Samsi-Addu” » (FM v 38 : 5-9). De fait, Yahdun-Lim
avait abandonné son alliance avec Alep pour en
conclure une autre avec le souverain d’E$nunna. Dans
cette vision théologique de ’histoire, ce sont les divini-
tés qui donnent la victoire.

De cette victoire découlait la gloire a laquelle tous
aspiraient. C’est ce qu’écrivit a Zimri-Lim le général
Sarrum-andulli alors qu’il participait & la campagne



269

contre 'Elam : « A présent, nous faisons prendre des
présages. Le dieu répondra et nous ferons ce que le dieu
dira. Que le dieu de notre seigneur vienne a notre aide,
afin que le nom de notre seigneur soit porté aux nues et
que nous, les serviteurs de notre seigneur, nous ayons la
nuque haute ! » (ARM xxv1/2,n° 379, 1. 19-26 ; Lacambre
2002, p. 16). Ce ne sont pas seulement sur leurs exploits
guerriers en eux-mémes que les rois comptaient pour que
leur souvenir passe a la postérité, mais aussi sur les activi-
tés qui les accompagnaient, notamment en matiére de
construction. On peut de nouveau citer la stele de Dadusa,
qui compléta sa campagne contre Arbeles ainsi : « En
I’espace d’une année, sur la rive du Tigre, j’ai bati Dir-
Dadusa (pour qu’elle soit) ma ville-frontiére et j’ai fait
exister ma bonne renommée pour la suite des temps » (IM
95200 : x1 9-14 ; Charpin 2004b, p. 154). Enfin, dresser
une stele au point extréme de pénétration d’une campagne
militaire permettait de laisser sur place un souvenir pour
les générations futures : Yahdun-Lim dressa un monument
commémoratif au Liban (Frayne 1990, p. 606 n° 2 : 57),
les troupes de Samsi-Addu y laisserent également une
stéle au nom de leur roi (Grayson 1987, p. SOn° 1 : 81-
87).

Conclusion. — I’ambivalence des sentiments a I’égard
de la guerre apparait bien dans une malédiction que
livre une tablette de Mari. On y dit & propos de la
personne maudite : « Qu’EStar place dans son pays
guerre et rébellion ! » (MARI 3, p. 60 n° 9 : 4-6). La
guerre est bonne, si on est vainqueur ; on souhaite & son
ennemi guerre et rébellion, avec I’idée qu’il sera vaincu.

B. LES MOYENS DE LA GUERRE : LES ARMEES ET LEUR
EQUIPEMENT. — 11 n’existait pas a I’époque amorrite de
véritable armée permanente : n’étaient soldats de
métiers que les membres de la garde personnelle des
souverains (les §irrésim). Lors des conflits, on
convoquait les hommes en état de combattre, dont le
nom figurait sur les listes de recensement (tébibtum) et
on procédait a leur enrblement (pigirtum). Les effectifs
de I’armée de Zimri-Lim se situent aux alentours de
4 500 hommes, sans compter les nomades qui n’étaient
pas soumis au recensement, et formaient une troupe de
plusieurs milliers d’hommes.

Les grandes armées comportaient également des
contingents étrangers, fournis par des souverains alliés
et désignés comme sdbum tillatum. Leur statut est
particuliérement bien connu, a cause des deux aides
successives que fournit Zimri-Lim de Mari a Hammu-
rabi de Babylone, contre I’Elam puis contre Larsa ; le
maintien d’'un commandement séparé était la regle.

La hiérarchie au sein des armées amorrites semble
avoir été assez uniforme, comptant quatre degrés. Seuls
changeaient les titres des deux grades supérieurs selon
les lieux. A Mari, un corps d’armée de 1 000 hommes
(AGA.US = rédiim) avait a sa téte un « général » (GAL
MAR TU) et 10 chefs de section (GAL-KUs = rab
pirsin), chacun de ces derniers étant assisté par deux
lieutenants (NU-BANDA = laputtiim).

Les fantassins constituaient la grosse masse de
I’armée : il semble qu’ils aient été avant tout pourvus

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

270

d’une lance. L’armement offensif comportait également
diverses catégories d’arcs. L’armement défensif semble
avant tout avoir consisté en casques (qurpisum) et
boucliers (sinnatum). Le role des chars dans les armées
de I’époque amorrite semble &tre resté secondaire (van
Koppen 2002b, p. 30 n. 62). Des documents récemment
publiés montrent que le cheval joua un rdle non
négligeable des le xvir siecle. Il s’agissait cependant
alors uniquement d’un animal de monte ; on n’avait pas
encore appris a dresser les chevaux pour qu’ils tirent
des chars.

C. LE DEBUT DES CONFLITS. — Comment en venait-on
a se faire la guerre ? Des incidents frontaliers condui-
saient souvent a des mesures de rétorsion, puis a ’inter-
ruption des relations diplomatiques et enfin a une
déclaration de guerre en bonne et due forme. L'un des
enchainements les mieux connus est celui qui condui-
sit a la guerre entre Babylone et Larsa, dans laquelle
Mari se trouva impliquée en raison de 1’alliance conclue
par Zimri-Lim avec Hammu-rabi.

D. LES OPERATIONS MILITAIRES. — Un des nerfs de la
guerre, a I’époque amorrite comme a d’autres périodes,
était constitué par la collecte et la circulation de ’infor-
mation. Il fallait d’abord se procurer des renseignements
aussi fiables que possible sur la situation de ’ennemi.
Pour cela, on capturait des informateurs (§a lifdnim),
que I’on faisait parler, ou I’on envoyait des espions. La
technique de la désinformation était parfaitement
connue : on pouvait notamment essayer de tromper
I’adversaire en exagérant le nombre de soldats envoyés
sur un front donné. En cas d’urgence, 1’alerte pouvait
étre donnée par des signaux lumineux (mot & mot
i§dtum, des « feux ») allumés de ville en ville. Il semble
qu’une sorte de code avait ét€ mis au point, mais des cas
de dysfonctionnement sont attestés. Différentes
techniques de manipulation de 1’opinion sont attestées.
En premier lieu, ’intimidation : on pouvait renvoyer
certains captifs chez eux, aprés les avoir torturés. La
volonté de ridiculiser I’ennemi est également documen-
tée : Simd-epuh laissa repartir les soldats de la garnison
d’une ville nus, apres leur avoir 6té habits, ceintures et
armes ! Inversement, on pouvait tenter de retourner
I’opinion des pays avec lesquels un conflit avait surgi :
c’est ainsi que Samsi-Addu recommanda a son fils de
bien traiter les gens du Zalmaqum dont il s°était emparé.

On posséde quelques renseignements sur ’armée en
ordre de marche. En téte, on trouvait le général accompa-
gné d’un devin, ainsi que des symboles divins. Le général
mariote Ibal-pi-El indique ainsi : « Devant la troupe de
mon seigneur marche le devin I1Su-nésir et il y a (aussi)
un devin avec la troupe babylonienne. Ces 600 soldats
sont installés 2 Sa-Bassim. Les devins méditeront de
facon précise le libellé des questions oraculaires et selon
que les présages seront sains, 150 soldats sortiront et 150
rentreront » (LAPO 17, n° 585). Plusieurs lettres de Mari
font allusion a des « EStar », qui marchent en téte de
I’armée de Samsi-Addu comme de celle du roi
d’ESnunna ; il faut donc comprendre qu’il s’agissait de
statues de la déesse guerriére par excellence.



271 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

Le serment que Zimri-Lim préta a Ibal-pi-El II
d’ESnunna lorsque les deux rois conclurent une alliance
comporte une clause d’assistance « a 1’endroit des
armes et de la bataille, & I’endroit de la muraille et du
campement » (A.361 :ii 13’-14" = LAPO 16, n° 292).
Les anciens opéraient donc une nette distinction entre
les combats en rase campagne et la prise des villes,
aspects qui seront examinés tour a tour.

Frudier la tactique a I’époque amorrite est actuelle-
ment tres difficile, car les descriptions de batailles sont
trés rares. I1 y a deux raisons a cette situation. Tout
d’abord, on ne dispose pas pour cette époque d’équiva-
lent aux récits que 1’on trouve plus tard, par exemple
dans les textes annalistiques assyriens. On aurait pu
penser que la correspondance d’époque amotrite
compenserait cette lacune, mais il n’en est rien : il
semble que ’on répugnait & confier a I’écrit de tels
renseignements, dont I'importance était ressentie
comme relevant du secret militaire.

On peut distinguer trois types d’affrontements : les
embuscades, les raids et enfin les batailles rangées. Dans
le premier cas, il s’agissait pour I’ennemi de s’en prendre
a une armée en déplacement, de fagon a lui faire subir le
maximum de pertes ; les textes parlent alors de « piege »
(Subtum). On pouvait attirer ’ennemi en lui faisant
miroiter une alliance illusoire : le cas le plus dramatique
est celui d’I8me-Dagan, qui fut trompé de cette maniere
par le roi des Turukkéens Zaziya. Une armée pouvait
aussi faire une incursion en territoire étranger et procéder
au pillage des ressources locales : c’est ce que firent
Babyloniens et Mariotes sur le territoire eSnunnéen au
moment de I'invasion élamite (ARM XXVviI, n° 141), ou
des commandos de Larsa en territoire babylonien avant
que n’éclate la guerre (ARM xxvi/2, n° 372, 1. 27-32).
C’est 1a que I’information et la rapidité de sa diffusion
jouaient leur role : dés que I’alerte était donnée, on
mettait hommes, bétes et réserves en grain a 1’abri dans
des sites fortifiés (voir par ex. LAPO 17, n° 700). Lorsque
I’attaque avait lieu avant la moisson, les récoltes de
I’ennemi pouvaient étre brilées sur pied. Certains
peuples semi-nomades comme les Turukkéens étaient
particulierement redoutés pour leurs razzias. Enfin, les
armées ennemies pouvaient s’affronter dans de vérita-
bles batailles rangées. Quelques lettres fournissent une
description métaphorique des différentes composantes
de I’armée en ordre de bataille, parlant de son « front »,
de ses « ailes » de droite et de gauche, de sa « queue » et
de son « nombril » (Ziegler 1997).

Une des caractéristiques essentielles des villes a cette
époque était ’existence d’une muraille fortifiée
(ditrum) en briques, pourvue de crénaux et percée de
portes voiitées en plein cintre et encadrées de tours. En
général, ces murailles étaient a I’époque édifiées sur un
glacis (Sulhiim), de fagon a rendre plus difficile un
assaut ennemi. L’un des plus beaux exemples d’une
telle fortification est offert par Mishrife, ’antique
Qatna, en Syrie centrale. De nombreuses villes, en
Haute-Mésopotamie, semblent avoir été construites en
deux parties, 1’acropole (kirhum) et la ville basse
(adassum) (Charpin 1997).

272

La poliorcétique était a I’époque une composante
essentielle de I’ art militaire (Abrahami 1999). Certaines
campagnes militaires consistaient 4 prendre d’assaut
des villes fortifiées dans lesquelles I’ennemi s’était
enfermé : I'exemple le plus clair est celui de la
campagne contre BiinGi-EStar d’ Arbeles. ISme-Dagan
réussit a s’emparer de ses villes le plus souvent apres
une seule journée d’efforts : les fortifications ne
devaient guere &tre importantes. Seule la ville de Qabra
put résister plus longtemps. La sorte de « promenade
militaire » a laquelle se livra au méme moment le roi de
Qatna dans la vallée de la Beqa’a, prenant les villes en
série, donne de cette région bien éloignée une image
assez semblable (Charpin 1998).

Les instruments essentiels a la prise des villes étaient
la tour de siege et le bélier (Kupper 1997). Les
attaquants devaient édifier une rampe en terre, de fagon
a installer leur tour, amenée en pi¢ces détachées, au
niveau du sommet du glacis. Cette tour semble avoir eu
plusieurs usages. Elle servait & suspendre le bélier, dont
la téte de bronze terminée en pointe permettait de percer
la muraille. La tour était par ailleurs pourvue de
passerelles qui permettaient éventuellement aux assail-
lants de prendre pied sur les remparts de la ville. Les
assiégés tentaient d’entraver 1’édification de la rampe ;
lorsque la tour était montée, ils pouvaient essayer de
I'incendier, ce qui réduisait a2 néant les efforts des
assiégeants, comme Atamrum en fit |’amere expérience
devant Razama. Lorsqu’on a affaire a des fortifications
de taille moyenne, I'édification d’un remblai avait pour
but de constituer une rampe d’assaut atteignant le
sommet de la muraille et permettant aux assiégeants de
prendre pied sur le rempart.

E. LA FIN DES GUERRES ET LA CONCLUSION DES
TRAITES. — Les guerres pouvaient prendre fin de
différentes manieres. Lorsqu’il s’ agissait d’une invasion
qui tournait mal, on assistait a la retraite pure et simple
de I’envahisseur : tel fut le cas des Elamites en 1764. En
cas de victoire, au contraire, lorsque le roi de 1’adver-
saire était capturé, il était souvent mis & mort : 1a liste des
souverains qui connurent ce sort d’apres les archives de
Mari est longue. Se posait alors la question du statut de
son royaume : annexion ou mise sous tutelle avec un
nouveau roi lié au vainqueur. Samsi-Addu choisit selon
les cas 1’une ou I’autre de ces solutions : de nombreuses
dynasties furent éliminées, a Kurda ou & Andarig, par
exemple, les souverains locaux étant remplacés par des
gouverneurs. Mari constitua a cet égard une exception,
Samsi-Addu y plagant Yasmah-Addu comme roi.

Néanmoins, il arriva souvent qu’aucun camp ne
réussit a I’emporter nettement : il fallait aux belligé-
rants négocier un compromis pour mettre fin au conflit.

Plusieurs catégories de traités. — D’un point de vue
fonctionnel, les traités peuvent étre rangés en plusieurs
catégories : ceux dont les contractants nouaient une
alliance dans la perspective d’un conflit futur ou en
cours doivent étre distingués de ceux qui cherchaient a
mettre fin a une période d’hostilité. En ce qui concerne
la documentation mariote, on rangera dans la premiére



273

catégorie I’alliance conclue entre Zimri-Lim et
Hammu-rabi de Babylone au moment de }’invasion
élamite, qui avait notamment pour but d’empécher I’'un
des deux contractants de conclure une paix séparée
(LAPO 16, n° 290). En revanche, le traité souscrit par
Zimri-Lim avec Ibal-pi-El d’E8nunna visait & mettre un
terme & un conflit de plusieurs années (LAPO 16,
n° 292). Mais un nombre important de traités ne
s’inscrivent pas directement dans la perspective d’un
conflit, passé, présent ou futur : il s’agit tout simple-
ment d’alliances conclues entre deux souverains au
moment ol I’'un d’eux montait sur son trone. En effet,
les alliances étaient alors des engagements purement
personnels entre deux personnes. Peu aprés son
avénement, un roi recevait donc souvent plusieurs
propositions d’alliance venant de souverains déja en
place, accompagnées de cadeaux : il lui fallait choisir.
C’est ainsi que Zimri-Lim préféra confirmer son
alliance avec le roi d’Alep plutdt que d’accepter les
propositions du souverain d’E$nunna (Charpin 1991).
Atamrum, une fois devenu roi d’Andarig, accepta
I’offre de Zimri-Lim (LAPO 16, n° 291), et repoussa
celle de Hammu-rabi de Babylone (ARM xxvi/2,
n° 372). Lors de 1’avénement de Hammu-rabi a Alep,
I’empereur d’Elam chercha a Pattirer dans son camp en
le détachant de 1’alliance avec Mari et Babylone que
son pere Yarim-Lim avait conclue (Charpin s.p. €).

Les modalités de la conclusion des traités. — Deux
modalités différentes se laissent clairement distinguer,
selon que les rois se rencontraient ou au contraire qu’ils
concluaient une alliance a distance (Charpin 1990 ;
2004, p. 300-303).

Dans le premier cas, les rois réunis en un méme lieu
commengaient par se mettre d’accord sur leurs engage-
ments réciproques (voir par exemple ARM xxvi/2,
n° 404). Le rituel de I’alliance comportait 1’énoncé
solennel des paroles du serment que se faisaient les
parties prenantes, et I’immolation d’un animal. Ce
dernier était le plus souvent un anon, mais le sacrifice
d’autres animaux est attesté, comme celui de chevres
(Charpin 2003). Les raisons symboliques sous-jacentes
4 ces pratiques ne sont nulle part explicitées ; ces
conduites ont des échos dans la Bible (Lafont B. 2001,
p- 270). Plusieurs textes font allusion a une alliance
conclue « par le sang » (Durand 1992b, p. 116-117) et
I'un d’eux évoque le fait de se frotter de sang (Eidem
1999, p. 296-297). D’autres textes font allusion a la
coupe dans laquelle les rois qui s’allient ont bu, sans
que la nature du liquide contenu dans cette coupe soit
précisée (FM m 122).

Dans le cas des traités conclus a distance, la situation
était beaucoup plus complexe, puisqu’il fallait que les
deux parties se mettent d’accord sur les engagements
de chacune d’elles avant qu’elles ne procédent a la
prestation du serment. C’est dans ce cas uniquement
que les traités donnaient lieu a la rédaction d’un texte
écrit. L'un des cas les mieux connus est celui des
négociations entre Hammu-rabi de Babylone et le roi
d’E$nunna Silli-Sin (Charpin 1988, p. 144-145). Les
deux rois devaient échanger d’abord une « petite

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

274

tablette », qui ne comportait que les clauses auxquelles
chacun proposait a I’autre de souscrire. L’accord était
parfois formulé d’une maniére trés générale : avoir
mémes ennemis et mémes amis, venir au secours de
celui qui serait attaqué, ne pas conclure de paix séparée.
Dans certains cas, les clauses étaient plus détaillées,
comme dans le traité soumis par Ibal-pi-El II d’ESnunna
a Zimri-Lim. Une fois I’accord établi, les rois devaient
échanger une « grande tablette ». On peut penser qu’il
s’agit d’une tablette analogue a certains traités qui ont
été retrouvés ; ces derniers s’ouvrent par une liste de
divinités garantes du traité, se poursuivent par les
clauses du traité et s’achévent par des malédictions au
cas ol ces clauses ne seraient pas respectées. Cette
facon de procéder avait donc plusieurs conséquences.
Tout d’abord, les traités étaient toujours rédigés unilaté-
ralement : chaque roi envoyait a son partenaire le texte
des engagements qu’il souhaitait le voir prendre.
D’autre part, le texte du traité n’avait pas de valeur en
lui-méme (cf. col. 248-249). La ratification du traité se
faisait par I’envoi d’une délégation d’un des deux rois
chez I’ autre ; elle était porteuse des « dieux » de ce roi,
trés vraisemblablement sous forme de statues, parfois
aussi des symboles divins, devant lesquels il souhaitait
que son partenaire préte serment. La cérémonie
comportait un geste symbolique connu sous le nom de
lipit napistim, que I’on a compris traditionnellement
comme le fait de « se frapper la gorge », mais que
J.-M. Durand propose de comprendre comme le fait de
« s’enduire de sang » (Durand 2006) : par la-méme,
celui qui s’engageait mettait sa vie en jeu au cas ol il ne
respecterait pas les clauses du traité conclu.

Les traités étaient souvent renforcés par des alliances
matrimoniales : les paroles échangées se doublaient par
I’échange de femmes. La progéniture issue de tels
mariages concrétisait bien entendu 1’alliance par le sang
contractée par les rois.

Voir la bibliographie générale col. 450-56.
D. CHARPIN.

IV. LE MONDE A L'EPOQUE DE MARI

I. LE PROCHE-ORIENT OCCIDENTAL A L’HEURE
DE MARI

Les archives de Mari donnent une vision jusqu’a
présent inégalée de ce qu’était I’Ouest au Xviur siccle
av. J.-C. car celles qui représentaient les deux capitales
majeures de cette région, Qatna ou Alep, n’étaient
avant Mari documentées qu’a partir de 1’époque
moyenne, celle dite d’El-Amarna, ou par les documents
hittites (Charpin-Ziegler 2003, p. 25). La documenta-
tion de Mari, outre donc qu’elle est la plus haute & nous
documenter I’ensemble de ces régions occidentales y
compris Ugarit, riche en textes pour I’époque récente
mais ol I’on n’a toujours pas retrouvé de documents
pour ’époque moyenne, abonde en détails sur les
événements historiques, sociaux et religieux et permet
de tenir sur elles un discours relativement précis. L’inté-
rét est de constater d’emblée, & partir de la documenta-
tion mariote, que les traits fondamentaux qui



275

caractérisaient ces régions a la période récente étaient
en fait déja en place plusieurs si¢cles auparavant ;
I’Ouest ne doit donc plus étre considéré comme
émergeant tout soudain a nos yeux apres 1400 sans que
rien ne le laisse prévoir (Durand 1997, p. 48).

Les réalités a 1’Ouest du monde mariote : La
documentation mariote illustre trois zones distinctes
dont les spécificités révelent en fait les rapports qu’elles
entretiennent avec Mari.

Ily a, tout d’abord, une zone de contrdle direct : elle
est constituée par les régions soumises ou vassales (en
I’occurrence, le Balih et le cours de I’Euphrate entre
Tuttul et Carkémish, englobant Emar), puis une zone
extérieure, celle des grands royaumes avec lesquels
Mari entretient des rapports diplomatiques suivis, c.-a-d.,
pour 1’Ouest avant tout, du Nord au Sud, les Etats de
Carkémish, d’Alep et de Qatna, enfin une troisi¢me
zone que 1’on peut considérer comme 1’au-dela de ces
régions, avec laquelle les contacts sont épisodiques, en
fait souvent occultés par ces grands royaumes indépen-
dants qui les controlent ou leur servent de relais dans
leurs relations avec Mari : il s agit, en effet, a la fois de
régions incluses de facon plus ou moins lache dans ces
royaumes (comme les entités que constituent Ugarit,
Ebla et Hazor) ou situées trés au-dela d’eux, comme
I’Egypte, Chypre et la Crete (Durand 1997, p. 55). Les
rapports avec les régions lointaines ne sont souvent
connus que par des produits importés portant des
qualificatifs géographiques (Michel 1996, p. 406). Il ne
faut néanmoins pas oublier que les objets de luxe de par
leur nature méme étaient destinés a circuler et qu’ils
pouvaient donc passer par plusieurs intermédiaires
avant arriver dans les coffres du roi de Mari (Guichard
2005, p. 173).

C’est un tel filtre qui expliquerait notamment
I’absence de 1'Egypte dans les textes de Mari (Durand
1999, p. 159) ainsi que 1’étonnante absence de la ville
d’Ebla par la documentation mariote.

On peut considérer que la premiére zone est consti-
tutive de 1’horizon mariote proprement dit, méme si elle
se gere le plus souvent de fagon autonome et que son
histoire se confond donc avec celle de Mari proprement
dite.

A. LE CERCLE EXTERIEUR. — Pour ce qui compose le
« cercle extérieur », il ne s’agit plus d’administration
médiate ou de contrdles portant sur des vassaux directs,
mais bel et bien de rapports diplomatiques avec échanges
d’ambassadeurs et non pas de simples informateurs.

Carkémish. — Carkémish n’est connue pour I'époque
quasiment que par les échanges qu’elle entretenait avec
Mari, car la route des marchands cappadociens semble
avoir passé bien plus au nord et le toponyme n’y
apparait méme pas sous la forme d’un nizbé. Mari
prend donc le relais de la documentation d’Ebla avant
la tres abondante documentation d’époque hittite ou les
textes de I’Emar d’époque récente.

Ce royaume était lui-méme en étroites relations avec
trois autres centres importants de la méme région : le
Yamhad auquel il était plus ou moins inféodé¢, ainsi que

TELL HARIRI/MARI : TEXTES

276

le Ha88um et I’UrSum. La plus grande partie des
informations sur Carkémish proviennent de la corres-
pondance qu’entretenait Sidqum-Lanasi, peut-étre le
vizir d’ Aplahanda, en tout cas un homme d’affaire
avisé, et Zimri-Lim (Lafont 1988, p. 509-541), pour
I’approvisionnement du palais en bois, vins, céréales et
autres produits (Lafont 1991, p. 276).

La Carkémish contemporaine de Mari ne semble pas
avoir été jamais tenue pour une grande puissance
(Kupper 1992, p. 17) ; c’est sans doute ce qui explique
qu’elle ne soit pas mentionnée dans la célebre lettre ol
Itdir-Asdu (A.482, Charpin-Ziegler 2003, p. 206 n. 330)
énumere le catalogue de celles qui semblent avoir été
les grandes puissances du temps. Une preuve directe est
sans doute donnée dans une lettre que le nouveau roi
de Carkémish, fils et successeur d’ Aplahanda, écrivit a
Zimri-Lim et ou il avoue que sa ville était soumise a
une double allégeance, envers Mari et Alep (Kupper
1996, p. 23 et n° 18).

Malgré cette fragilité politique, Aplahanda, son pére,
avait réussi avec une habileté certaine & rester en bons
termes aussi bien avec Samsi-Addu et Yasmah-Addu,
qu’avec le roi du Yamhad (Kupper 2002, p. 199) et on
possede encore des missives pleines d’amitié adressées
par lui au fils de Samsi-Addu, lors de moments délicats
ou il s’agissait de personnes déportées des régions
soumises au royaume de Haute-Mésopotamie vers ses
territoires.

Il est vraisemblable que la fin du royaume de Haute-
Mésopotamie a vu, néanmoins, Carkémish passer
complétement dans le camp du Yamhad puisque c’est
dans les jardins de son palais que Zimri-Lim semble
avoir préparé son retour vers Mari (Kupper 2002,
p. 195-200).

On connait la séquence des rois Aplahanda, Yatar-
Ami et Yahdun-Lim sur le tréne de Carkémish ; la
documentation de Mari dans sa phase finale fait
entrevoir des désordres internes profonds et Yatar-Ami
a connu une fin violente & I’instigation de son propre
frere, pour le plus grand scandale de Hammu-rabi de
Babylone, mais non du roi de Mari.

Le dieu principal semble avoir été une figure de
Nergal, peut-étre appelée Lubadag, ce qui ne peut étre
qu'un précurseur du Nubadig de 1’époque récente
(Durand 2005b, p. 62).

D’autres contacts devaient certainement exister entre
Carkémish et les régions au-dela comme 1’ Anatolie
mais ils ne sont pas documentés par nos archives. En
revanche, des rapports directs semblent avoir existé
entre le Moyen-Euphrate et I’important centre commer-
cial de Cappadoce ; ils ne sont toutefois pas le fait de
relations entre Etats mais relévent de ’initiative privée,
comme les relations entre les marchands (Durand 2001,
p. 119-132).

HasSum et les capitales d’amont de Carkémish. —
11 existait dans la région du Haut-Euphrate, 4 I’amont de
Carkémish, une série de villes trés importantes,
attestées partie par la documentation cappadocienne,
partie par les lettres de I’époque du royaume de Haute-



277

Mésopotamie, mais qui devaient prendre toute leur
importance au moment de I’empire hittite. Ces villes
sont HasSum, UrSum, Zalwar, Tigundnum. Leur histoire
est trés fragmentairement connue. On trouvera un point
bibliographique et de nouvelles propositions d’identifi-
cation a des tells modernes dans Charpin-Durand 2006,
p. 225-27.

Alep. — Une question majeure que ne permettent pas
de résoudre les 50 ans attestés par la documentation
mariote concerne 1’identification du centre politique du
Nord-Ouest. A en croire ce qui a été retrouvé au palais
des bords de I’Euphrate, Alep (Halab = « la Forét ») est
la capitale politique et religieuse du Nord-Ouest de la
Syrie ; or, si rien ne reste de cette Alep recouverte
aujourd’hui par une immense métropole moderne, les
imposantes ruines du Tell Mardikh au sud, relativement
proches d’ Alep, montrent un lieu majeur qui, depuis le
III* millénaire, est effectivement attesté par sa
documentation propre comme la capitale du Nord-
Quest, mais se dénomme Ebla. Le silence total des
sources mariotes concernant Ebla fait probleme, surtout
en relation a I’'omniprésence d’Alep dans la documen-
tation de I’époque ; mais, pour I’heure, le seul moyen
d’expliquer raisonnablement le fait (mis a part I’identi-
fication improbable d’Ebla a I’Alep de I’époque,
quoiqu’un double nom soit toujours possible) est de
postuler une éclipse temporaire de ce centre majeur,
pour une période ot le fouilleur ne constate nul niveau
d’abandon. Le fait que la résidence royale fiit & Alep,
centre politique du Yamhad, explique que tel ait été le
but normal des ambassadeurs et que la qualification
immédiate des gens du Nord-Ouest fiit « d’Alep » ou
yamhadéen ; cela ne prouve nullement que cette Alep
ait alors été une ville majeure et populeuse, cette
derniere caractéristique étant réservée a Ebla et a ses
campagnes, tombées au pouvoir du chef qui résidait a
Alep. Cette opposition entre « résidence royale » et
« ville capitale » est couramment vécue a 1’époque
comme le montre I’exemple de Subat-Enlil versus
Ekallitum pour le royaume de Haute-Mésopotamie.
Les Mariotes envoyés par le roi de Mari n’avaient
aucune raison d’aller 13 ol ne se trouvait pas le roi et ne
mentionneraient ainsi pas la ville d’Ebla, pas plus que
les autres centres du royaume d’Alep ; de méme, la
route qui conduisit Zimri-Lim vers la Méditerranée
passait bien plus au Nord. De la méme fagon, on ne
trouve mention des villes majeures de 1a Babylonie que
dans des lettres qui ont des raisons tres particuliéres
d’en parler. 11 faut donc simplement supposer qu’au
XIXe s. av. n. &. la dynastie indigéne d’Ebla avait été
remplacée par une autre qui lui commandait depuis
Alep et qui a di perdre par la suite son pouvoir, Ebla
réaffirmant son indépendance.

Quoiqu’il en soit, I’Alep que nous connaissons a
I’époque de Mari se trouvait alors la capitale d’un
royaume dénommé Yamhad (« Im’ad » de 1’époque
Sakkanakku, peut-étre d’une racine désignant la
pléthore de la population) dont les limites semblent
avoir été au nord I’ Amanus et a 1’ouest la Méditerra-
née. Il est vraisemblable qu’a I’époque de Zimri-Lim

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

278

Ugarit faisait partie de son horizon politique puisque le
roi du Yamhad s’y rend pacifiquement avec tout son
arroi. Au sud, la zone du Yamhad était limitée par celle
de Qatna et Parga semble avoir ét€ la ville disputée par
les deux grands royaumes sur leur frontiere (L. Marti,
a paraitre).

C’est sur ses limites est que 1’on peut le mieux
observer la politique d’expansion du Yamhad dont un
des aspects de la politique étrangere semble avoir été
de controler le grand axe de pénétration Alep-Mossul,
une des articulations majeures de tout temps de la
pénétration humaine au Proche-Orient.

Le grand emporium d’Emar, tout en étant de facto
autonome et reconnaissant plusieurs suzerains (sans
doute les rois chez lesquels ses marchands voulaient
faire leurs affaires), était considéré comme la porte du
Yamhad sur I’Euphrate moyen et faisait officiellement
partie du dadmum (« pays »), nom indigeéne de la
confédération yamhadéenne. De la méme fagon,
Carkémish, en principe autonome, suivait de prés les
mots d’ordre qui Jui venaient d’Alep. On peut considé-
rer toute la rive droite du haut Moyen-Euphrate comme
le domaine réservé d’Alep. La frontiere avec Mari
semble avoir été au sud d’Emar, mais a I’amont de
Tuttul, 2 Hakkulan (Durand 2004, p. 172).

Sous le royaume de Haute-Mésopotamie, la poussée
de Samsi-Addu vers I’Ouest et sa tentative de mettre la
main sur la région de Harrdn (Zalmaqum) a di
empécher les Occidentaux de prendre pied sur la rive
gauche de I’Euphrate ou les repousser sur 1’autre rive,
mais la joie d’un Yarim-Lim apprenant la défaite de
Larim-Numaha (fin de 1’éponymat de AS3Sur-
malik/début de celui de Awiliya, Charpin-Ziegler 2003,
p.- 109) montre I'implication du Yamhad dans les
affaires du Zalmaqum. On constate simplement qu’a la
fin du régne de Zimri-Lim le Yamhad est de nouveau
installé sur la rive gauche de I’Euphrate (Charpin-
Ziegler 2003, p. 215), méme si les détails de sa progres-
sion sont inconnus. Cela doit étre considéré comme la
conséquence de 1’aide décisive apportée par Alep a la
restauration de la dynastie bensim’alite (Durand 2002b,
p- 13, n. 9). La lettre A.262 montre que lorsque le
royaume de Haute-Mésopotamie s’est écroulé, Alep a
étendu ses possessions sur la rive gauche de I’Euphrate,
sans doute au sud du Zalmaqum. La période postérieure
a Mari montre en tout cas que I’influence d’ Alep jouait
jusqu’au Sindjar ; ses forces recoivent alors un appui
décisif des anciens alliés de Zimri-Lim (Durand 2005b,
p. 578-79).

L’organisation du royaume du Yamhad semble avoir
été confédérale. Pour le peu qui est connu, il semble
qu’il y ait eu une juxtaposition de royaumes certaine-
ment importants qui respectaient 1’autorité d’ Alep. On
comprend mieux que la fameuse lettre citée ci-dessus
(A.482) compte pour « vingt » les rois qui suivaient le
chef d’Alep. Pour I’heure, on en connait quelques-uns
comme Ugarit, Tuba, Emar (quoiqu’il n’y ait point de
roi a proprement parler), Hazéizar, Muzunnum et Tunip
(Charpin-Ziegler 2003, p. 206 n. 331 et Durand 2002b,
p. 65).



279

On ne connait pas le statut d’Alalah a I’époque,
laquelle semble avoir été une ville ruinée, ni surtout le
titre qu’y avait Zimri-Lim si Alahtum est bien le nom
pour I’époque de 1’endroit dans les archives de Mari. 11
est intéressant de constater que la famille royale d’ Alep
y avait de grandes propriétés, mais, en ’occurrence, il
s’agit de la reine mere Gaera et on ne sait pas si elle
n’était pas originaire de 1’endroit.

Il n’est pas question ici d’entrer dans le détail des
relations d’ Alep avec Mari, tout particulierement 1’aide
apportée lors de la révolte des Benjaminites ou la
participation aux guerres menées dans 1’Est par le roi de
Mari aux cotés de Babylone contre E§nunna ou contre
I'Elam, tous détails que I'on trouvera dans FM v
(Charpin-Ziegler 2003).

Les rois d’Alep connus par Mari sont Simu-€pubh,
Yarim-Lim et Hammu-rabi, Abbin, successeur de ce
dernier, étant mentionné comme un tout jeune enfant
encore.

En revanche, certains dossiers majeurs sont ici
présentés. Le premier, et sans doute le plus célébre,
concerne le mariage de Zimri-Lim avec la princesse
d’Alep, Sibtu. 11 y avait certainement une tradition
d’union dynastique entre les deux centres puisque
Samsi-Addu parle de « la Yamhadéenne » que Yahdun-
Lim avait épousée, cette derniére étant peut-étre Taris-
hattum (Durand 2000, p. 341-342). Le dossier
concernant la seconde union dynastique est désormais
daté des tout débuts du régne (Charpin-Ziegler 2003,
p- 191-193) et a le grand intérét de raconter a la fois les
rites de deuil (mort de la vieille Sumu.na-abi, épouse
de Simu-épuh) et ceux de mariage a la cour d’Alep. On
connait encore la constitution de I’ambassade et le rite
d’imposition du voile ainsi que 1’arrivée par bateau a
Mari de la nouvelle reine. I est remarquable que cette
union ait scellé I’accord politique entre Alep et Mari au
détriment d’Esnunna, alors que Zimri-Lim avait, par
ailleurs, repris comme épouse Dam-hurési, la veuve de
Yasmah-Addu, fille du roi de Qatna et grand adversaire
d’Alep. Les deux femmes semblent avoir porté le titre
de béltum, « reine », sous la domination, au début du
regne, de la reine mere de Mari, Addu-dari.

Le second concerne la question d’ Alahtum. 11 s’agit
de I’achat d’une terre du royaume d’Alep par le
souverain de Mari, lors de la 11°¢ année de son régne ;
le dossier est effectivement de ’extréme fin du régne.
L’achat de la ville a certainement été décidé lors du
voyage a Ugarit entre Zimri-Lim et Yarim-Lim, mais,
suite & la mort quelques mois plus tard du roi d’Alep,
I’affaire s’est négociée avec Hammu-rabi son fils, ce
qui entraina une réactualisation des accords antérieurs.

On apprend par 12 méme que Zimri-Lim possédait
déja au moins une ville au Yamhad, Narazzik, qui était
peut-étre le lieu ot la famille royale bensim’alite de
Mari avait trouvé refuge lors de la prise de sa capitale
par Samsi-Addu. A cette possession s’ajoutait aussi la
ville de Tawarambi (Durand 2002b, p. 66). II est
d’ailleurs possible qu’une des motivations de Zimri-
Lim lors de son grand voyage vers 1’Ouest ait été de

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

280

revoir cette ville (Durand 2002a, p. 19) Certains hauts
fonctionnaires mariotes qui disparaissent périodique-
ment de la documentation palatiale de Mari peuvent
avoir eu la charge de ce domaine.

Pourquoi avoir voulu augmenter la taille de ces
terres ? Il semble que ce soit pour pourvoir « aux
besoins du palais » (Durand 2002a, p. 21). Le recours
a des marchands pour se procurer certaines denrées était
a la fois précaire et cofiteux. Mieux valait donc produire
ces produits. La région d’ Alahtum, située sur I’Oronte
et pas trop loin du Liban, se présente en effet comme
trés féconde en vin et huile d’olive, et on la voit
produire une grande diversité de fruits avec d’impor-
tantes ressources en bois.

Il ressort de la documentation qu’ Alahtum était une
ville ruinée que Zimri-Lim acheta alors qu’elle était
abandonnée par la majeure partie de sa population. Il
s’était d’ailleurs engagé a la réparer (Durand 2002b,
p.- 72) et le roi d’Alep a insisté tout particuliérement
pour que débutent les travaux. Il semble y avoir eu un
vaste programme d’investissement de la part des
Mariotes car un projet d’achat de la ville de Tuhul est
postérieur a I’installation & Alahtum, alors que les
problemes posés par l’organisation du nouveau
domaine battent leur plein (Durand 2002b, p. 70).

L’intérét du dossier est surtout d’ordre juridique et
permet de tres intéressantes comparaisons avec I’organi-
sation des « villages » dans la documentation postérieure
d’Alalah. I1y a eu en fait luttes d’influences localement,
la reine mere GaSera se révélant tout a coup propriétaire
des terres concédées, une fois qu’elles furent remises en
valeur ; les fonctionnaires de Zimri-Lim ont surtout
essayé de se faire octroyer localement des dispenses de
corvée et de service militaire. C’est un des dossiers qui
montrent le mieux le rapport a son territoire d’un roi
local. 1l se refuse 4 « vendre » la terre parce que cette
derniére est étroitement liée au travail de ceux qui 1’occu-
pent et qui en font la vraie richesse comme travailleurs et
soldats : continuer a s’assurer leur concours était la seule
facon pour le roi du Yamhad d’étre 2 méme d’exercer son
pouvoir (Durand 2002b, p. 72-75).

Les dossiers religieux qui révelent les spécificités de
I’Ouest, tres différentes de celles du Pays d’ Akkad ou
de Sumer, ont fait remonter dans le temps plusieurs
attestations d’époque récente. C’est ainsi que 1’on voit
le grand rituel zukrum, connu en détail par les textes
retrouvés a époque récente a Emar, étre alors pratiqué
dans la vallée de I’Oronte (Durand 2002b, p. 97 ; 135-
137 et n° 39), le droit d’asile a Alep pose des problemes
délicats car il semble &tre lié au territoire du Yamhad
plutdt qu’a I’existence d’un temple ou & I’'inviolabilité
d’une enceinte sacrée (D. Charpin, Colloque d’Istan-
bul, juin 2005, sous presse) ; mais c’est surtout la
stature du grand dieu Addu d’Alep, dont les accents
s’élevent a une hauteur inédite a 1I’époque, qui étonne
encore, lui qui se montre comme dieu de la justice
détaché des avantages mercantiles ; il se présente
surtout, dans un texte devenu célébre (Durand 2002a :
n° 38, comme le vainqueur du monstre primordial




281

Témtum (la « Mer ») qui octroie au nouveau roi 1’arme
mythique victorieuse et I’onction d’invincibilité. Le
récit qu’il tient n’est pas seulement un précurseur d’un
célebre mythe ougaritique attesté par une tablette
d’époque récente, mais il montre que le moment clef
du Poéme de la création de Babylone qui décrit
I’affrontement entre Marduk et Ti’amat a ses lointaines
origines dans un mythe amorrite occidental et a dii étre
importé dans les régions orientales, plutdt qu’il n’y a
été congu comme on I’a considéré jusqu’a aujourd’hui
(Durand 1993, p. 41-61).

Qatna. — Qatna (la « Petite », certainement par
prétérition quand on constate 'ampleur du site)
représente le centre de I’Occident-Sud. Les fouilles du
comte du Mesnil du Buisson et les derniéres recherches
de la mission conjointe syro-germano-italienne y ont
retrouvé des textes mais qui semblent d’époque récente.

A TI'époque du royaume de Haute-Mésopotamie,
Qatna parait avoir ét€ une puissance majeure dont
I’influence s’étendait jusqu’a Palmyre (Tadmor)
(Joannes 1997, p. 397-408) et qui contrdlait vers I’Est
sur une distance importante le désert jusqu’a rencontrer
la zone que surveillait Mari. La limite au Nord, en
direction d’Alep, s’arrétait a Parga ; a I’Quest, si I’'on
peut désormais se poser la question de savoir si Hazor
était bien son vassal, aprés Iattribution & Samsi-Addu
du fragment épistolaire qui y a été retrouvé (Charpin-
Ziegler 2003, p. 84), un texte semble attester I’occupa-
tion d’Ougarit (L. Marti, s.p.). C’est un centre qui
importe vers 1’Est les produits de Créte et de Byblos. 11
est possible que des productions égyptiennes soient
incluses dans ces échanges.

L’antagonisme entre Alep et Qatna a été le fait majeur
de la géopolitique occidentale ; aussi n’est-il pas
étonnant de voir se conclure une alliance matrimoniale
entre le royaume de Haute-Mésopotamie et celui de
Qatna réunis sans doute par une opposition conjointe a
Alep. On posséde encore, quoiqu’il soit moins explicite,
le dossier traitant du mariage entre Yasmah-Addu et la
princesse Dam-hurisi, occultée jusqu’a peu par son titre
de béltum («reine») pris pour un nom propre
(« Reine »). Le mariage semble étre resté stérile, ou au
moins ne pas avoir produit de prince méle qui ait vécu
(cf. la réinterprétation de ARM 1, n° 3 = Durand 2000
n°931). Dam-hurési, épousée par Zimri-Lim aprés sa
victoire, lui donna au moins un fils, le petit Yaggid-Lim.

Le dossier majeur des relations entre Mari et Qatna,
sous le royaume de Haute-Mésopotamie, est constitué
par ’expédition de Qatna pour laquelle le dossier
exhaustif des textes est en cours de publication (cf. pour
I’heure, Durand 1998a, p. 9-34 et I’exposé de Charpin-
Ziegler 2003, p. 101-102). Les opérations durérent
plusieurs années et il est difficile de toujours bien distin-
guer entre ce qui a été prévu et ce qui a été fait.
L’ennemi a combattre devait étre puissant, IShi-Addu
demandant de 1’aide et se plaignant des intentions
hostiles de SGma-&puh, roi d’ Alep. Les opérations des
troupes du royaume de Haute-Mésopotamie semblent
plut6t avoir été dirigées vers la région sud, sans engage-
ments directs avec les forces d’ Alep, quoique Qades ait

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

282

été impliquée dans la campagne. Il est possible que
I’opération primitive était d’aider Qatna contre Alep et
que les troupes se soient dirigées vers le sud pour
soulager leur allié qui avait a résister 4 une attaque sur
le front nord.

Outre I’intérét évident de I’information événemen-
tielle, ce dossier documente des lieux connus jusqu’alors
uniquement par les lettres d’El Amarna : c’est ainsi la
plus haute mention jusqu’ici du pays de Cana’an, mais
il donne surtout une description du pays d’Apum qui
ne peut étre que I’Upum plus récent ol I’on retrouve
Damas, laquelle ne semble pas étre encore une ville
mais simplement une riche oasis avec de trés larges
canaux ot ’on doit reconnaitre les branches du Barada.

Les rois de Qatna attestés par Mari sont RimsSi-Addu
et Amut-pi-EL Il est possible que le pere de RimsSi-Addu
ait ét€ un Amut-pa-El (Durand-Marti 2003, p. 169).

On ne connait malheureusement pas encore le nom
du dieu poliade de Qatna.

Les rapports avec Qatna sous Zimri-Lim (Charpin-
Ziegler 2003, p. 195) changérent bien évidemment. Le
mariage de Zimri-Lim avec la princesse de Qatna qu’il
trouva au palais de Mari montre qu’il ticha de ménager
le puissant roi occidental. Dans sa troisi¢me année, il
envoya son ministre Asqiidum 2 Qatna pour tenter
d’empécher Amut-pi-El de faire alliance avec le roi
d’ESnunna, et I’inviter vu son alliance familiale au
sacrifice d’EStar, féte de sa propre dynastie ; Iddin-
Numusda, chef des marchands, fut de méme envoyé en
mission a Qatna a la méme époque (Charpin-Ziegler
2003, p. 195 n. 212) peut-étre pour se procurer le cuivre
nécessaire & |’armement des soldats.

Ily a, ensuite, une raréfaction des renseignements sur
Qatna étonnante & proportion de la place que prend
désormais Alep. 1l est certain que Qatna a dii connaitre
une période de repli et d’isolement qui peut expliquer
que, lorsque 1’empereur d’Elam se montra menagant
envers les princes amorrites de la plaine, Qatna lui fit
des propositions immédiatement de soumission et lui
promit que « le pays lui serait donné », épisode jugé
alors scandaleux et dont la tradition biblique a peut-étre
gardé le souvenir (Durand 1998b, p. 16-20).

Hasor. — Hasor illustre assez bien les aléas de notre
information. Les maigres renseignements sur les
rapports entre ce qui était certainement la métropole du
nord de la Palestine et Mari ont été regroupés (Bonechi
1992, p. 9-22). Or, il apparait d’un texte récapitulatif
que ces rapports ont ét€ suivis et continus pendant tout
le régne. Si ce n’était ce témoignage unique, on pourrait
considérer que les rapports entre le nord de la Palestine
et les Bords-de-1"Euphrate étaient inexistants 4 I’époque.

Or, la réinterprétation derniere donnée par Charpin-
Ziegler d’un document acéphale retrouvé a Hagsor
(Charpin-Ziegler 2003, p. 84) montre que lorsque
Samsi-Addu se fit emparé de Mari et donc posséda les
tétes de pont des routes qui reliaient le cours du Moyen-
Euphrate a I’Ouest, Hasor fut parmi les villes a qui le
monarque vainqueur envoya une circulaire commina-
toire pour réclamer ce qui s’apparente bien a un tribut.



283

Hasor devait donc bien étre une réalité trés précise pour
le royaume des Bords-de-1’Euphrate.

B. LA ZONE EXTERIEURE. — La Créte. — Le cas de la
Crete illustre parfaitement la situation d’un contact
exceptionnel avec des étrangers.

Les archives de Mari mentionnent de fagon réguliére
Kaptarum, c.-a-d. (entre autres propositions) la Crete,
principalement comme lieu d’origine de noms d’objets,
aussi bien des vétements, que des armes ou de la
vaisselle de luxe, dont la plupart viennent des cours du
Levant (Guichard 1999, p. 169) ; des objets crétois
peuvent ainsi parvenir 2 Mari par Alep mais aussi par
Carkémish (Guichard 2005, p. 167).

Un contact direct n’est documenté qu’une seule fois
entre marchands crétois et mariotes sur le quai d’Ugarit,
donc sans doute & Minet El Beida. Le texte se situe dans
le court laps de temps ot Mari se fit la redistributrice de
I’étain venu de I’Est parmi les cours de 1’Ouest, vers la
fin du régne. La rencontre fut I’occasion d’un présent en
étain (Villard 1984, n° 556 1. 28-31) que firent les
Mariotes au prince de Creéte et a un interpréte crétois
qui était aussi le chef des marchands. Il n’est donc pas
impossible qu’il ait existé déja a 1’époque un comptoir
crétois a Ugarit (Guichard 2005, p. 163).

Lorsque Zimri-Lim entreprit son grand voyage dans
I’Ouest, le roi dut suffisamment admirer la marine
crétoise pour faire fabriquer une barque (a la) crétoise,
trés certainement pour la féte d’Estar, sans que ’on
puisse savoir s’il s’agissait d’un véritable navire ou
d’une maquette votive (Guichard 2005, p. 163).

Chypre. — Les mentions de Chypre viennent
également de qualifications d’objets, et précisément du
cuivre qualifié d’a-la-su. Bien que I’identification
d’Alasia avec Chypre fiit longtemps sujet de discus-
sions, elle parait trés probable ; un texte de Mari permet
de préciser qu’AlaSiya désignait vraisemblablement
non pas toute 1’ile de Chypre, mais une de ses villes,
sans doute un établissement important de la cote
orientale, pour lequel Enkomi est un bon candidat
(Charpin 1990, p. 125-127).

Bibliographie.

Bonechi 1992 = M. Bonechi, « Relations amicales
syro-palestiniennes : Mari et Hasor au xvir siécle av.
J.-C. », dans J.-M. Durand (éd.), FM [1], p. 9-22.

Charpin 1990 = D. Charpin, « Une mention d’ AlaSia
dans une lettre de Mari », RA 84, p. 125-127.

Charpin-Durand 2006 = D. Charpin et J.-M. Durand,
« La lettre de Labarna au roi de Tiguninum, un
réexamen », G. del olmo Lete, L. Feliu et A.M. Alba
(éds), Sapal tibnim ma illakd, Studies presented to
Jaoquin Sanmartin on the Occasion of his 65"
Birthday, p. 219-27.

Charpin-Ziegler 2003 = D. Charpin et N. Ziegler,
« Mari et le Proche-Orient a I’époque amorrite : essai
d’histoire politique », FM v, Mémoires de NABU 6,
Paris.

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

284

Durand 1993 = J.-M. Durand, « Le mythologeme du
combat entre le dieu de 1’Orage et la Mer en Mésopo-
tamie », MARI 7, p. 41-61 ; 1997 = Les Documents
épistolaires du palais de Mari, 1, LAPO 16, Paris ;
1998a = Les Documents épistolaires du palais de Mari,
1, LAPO 17, Paris ; 1998b = « Réalités amorrites et
traditions bibliques », RA 92, p. 3-39 ; 1999 = « La
fagade occidentale du Proche-Orient d’apres les textes
de Mari », dans A. Caubet (éd.), L’acrobate au taureau.
Les découvertes de Tell el-Dab’a et I’archéologie de la
Méditerranée orientale, Paris, p. 149-163 ; 2000 =
Documents épistolaires du palais de Mari, 1, LAPO
18, Paris ; 2001 = « Une alliance matrimoniale entre un
marchand assyrien de Kanesh et un marchand
mariote », Mél. Veenhof, p. 119-132 ; 2002a = « Zimri-
Lim achete la ville d’ Alahtum », CRAI janvier-mars,
p- 11-30 ; 2002b = « Le Culte d’Addu d’Alep et
I’affaire d’ Alahtum », FM Vi, Mémoires de NABU 8,
Paris ; 2004 = « Peuplement et sociétés a 1’époque
amorrite (I) Les clans bensim’alites », dans C. Nicolle
(éd.), Nomades et sédentaires dans le Proche-Orient
ancien. Compte rendu de la XLVIF Rencontre Assyrio-
logique Internationale (Paris, 10-13 juillet 2000),
Amurru 3, p. 111-197 ; 2005a = « Le nom de NIN-
URTA 2 Emar », NABU 2005/62 ; 2005b = « Assyrio-
logie », Cours et travaux du College de France, Résumés
2004-2005, Paris, p. 563-584.

Durand-Marti 2003 = J.-M. Durand et L. Marti,
« Chroniques du Moyen-Euphrate 2. Relecture de
documents d’Elkate, Emar et Tuttul », RA 97, p. 141-80.

Guichard 1999 = M. Guichard, « Les mentions de la
Crete a Mari », dans A. Caubet (éd.), L’acrobate au
taureau. Les découvertes de Tell el-Dab’a et I’archéo-
logie de la Méditerranée orientale, Paris, p. 165-177 ;
2005 = La vaisselle de luxe des rois de Mari. Matériaux
pour le Dictionnaire de Babylonien de Paris, 1, ARM
xxx1, Paris.

Joannés 1997 = F. Joannés, « Palmyre et les routes
du désert au début du deuxiéme millénaire av. J.-C. »,
MARI 8, Paris, p. 393-415.

Kupper 1992 = J.-R. Kupper, « Karkémish au III° et
I millénaires avant notre ére », Akkadica 79, p. 16-23 ;
1998 = « Lettres royales du temps de Zimri-Lim »,
ARM xxvii ; 2002 = « Dans les jardins de Carkemish »,
dans J.-M. Durand et D. Charpin (éds), FM vi, p. 195-
200.

Lafont 1988 = B. Lafont, « La correspondance de
Sidqum-Lanasi », Archives Epistolaires de Mari 2,
ARM xxvi/2, p. 509-541 ; 1991 = « Un homme
d’affaires 4 Karkemis », dans D. Charpin et F. Joannes
(éds), Marchands, diplomates et empereurs. Etudes sur
la civilisation mésopotamienne offertes a Paul Garelli,
Paris, p. 275-286.

Michel 1996 = C. Michel, « Le commerce dans les
textes de Mari », Amurru 1, p. 385-426.

Villard 1984 = P. Villard, ARM xxiu, p. 457-585.
L. MARTI



285

II. LES ECHANGES : COMMERCE ET CADEAUX
ENTRE ROIS

Les textes de Mari, contrairement a d’autres archives,
notamment celle retrouvée a Kiiltépé-Kanes qui a livré la
correspondance de marchands assyriens en Cappadoce,
documentent principalement du fait de leur nature
palatiale les moyens qu’utilisait le palais pour se procurer
ce dont il avait besoin. C’est pourquoi I’étude du
commerce mariote, proprement dit, est délicate a partir
du moment ou le palais peut faire appel a des marchands
pour se procurer des biens, mais s’engager lui-méme
dans I’entreprise commerciale, en envoyant ses adminis-
trateurs s’approvisionner, ainsi qu’en faisant éventuelle-
ment aussi appel a la générosité des souverains étrangers,
contre la perspective de dons équivalents.

Ces deux modes d’approvisionnement du palais, le
recours 4 un commerce direct ou indirect et les
échanges de cadeaux entre souverains amorrites seront
présentés.

A. LE COMMERCE. — Présentation. — Selon la
remarque de J.-M. Durand (2000, p. 13), il ne faut pas
confondre « fait de se procurer quelque chose qui
manque au palais » et « commerce ». Or, la grande
majorité de la documentation disponible n’illustse que
la premiere situation, compte tenu du fait que 1’on se
trouvait alors a une époque de pénurie.

La circulation des biens. — a) Les échanges
réguliers. — Les archives de Mari permettent de distin-
guer des biens qui circulent de fagon réguliere et ceux
qui le font de fagon irréguliere (Michel 1996, p. 386).
A la premigre catégorie appartiennent principalement
I’huile, le vin et le bois.

1. Lhuile d’origine animale était de production locale,
tandis que la végétale faisait I’objet de nombreux achats
par le palais ; ses multiples utilisations, pour I’hygi¢ne
corporelle, 1’éclairage, 1’alimentation, la parfumerie,
entrainaient une forte consommation. L'huile que I’on
considére traditionnellement comme de I’huile de
sésame (Durand 1997, p. 353) était soit produite par la
région de Mari ou provenait de Tuttul et d’Imar, ou elle
y représentait la troisiéme matiére négociée de cet
emporium de I’Euphrate (Durand 1990, p. 73). L’huile
d’olive provenait de plus loin, de la cote méditerra-
néenne (Tunip). Une des raisons pour Zimri-Lim de se
faire concéder le terroir d’ Alahtum a été de pouvoir se
procurer a moindres frais une huile d’olive de trés bonne
qualité (Durand 2002, p. 59-60 et 66).

2. Le vin pouvait, également, &tre produit localement
(Durand 1983, p. 104-105, Lion 1992, p. 107-113),
surtout dans la région de Terqa. Il provenait néanmoins
pour sa majeure partie de 1’étranger, sous forme
d’achats ou de cadeaux. C’était, comme 1’huile, une
denrée treés appréciée, indispensable tant pour en faire
des présents que comme dépenses réguliéres, sacrées
ou laiques. Les principaux fournisseurs de Mari étaient,
sous Zimri-Lim, Carkémish et Alep, qui acheminaient
leur production jusqu’a Imar ; elle prenait ensuite la
route de I’Euphrate jusqu’a Terqa et, au deld, Mari. A
Imar, le vin représentait le deuxiéme secteur alimen-

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

286

taire d’exportation (Durand 1990, p. 72-73) et un
fonctionnaire mariote, Tupki-IShara y était en poste fixe
pour le réceptionner (Durand 1988, n°® 23 : 137-138).
Les apports devaient étre assez importants pour que le
gouverneur de Terqa, Kibri-Dagan, ait pu y prélever
jusqu’a 90 jarres pour un vassal de Zimri-Lim (ARM
X11, n° 126 = Durand 1997, n° 228). Les régions du
Nord-Est étaient également de gros producteurs de vin ;
ce n’est peut-étre pas un hasard que la capitale du Sud-
Sindjar s’appelat Karana, c.-a-d. « Région du vin ».
Néanmoins, elles sont peu mentionnées a ce titre dans
les textes de Mari de Zimri-Lim. Les textes d’époque
éponymale en livrent quelques traces (Durand 1997,
p. 354), sans doute parce que les rapports avec les
régions productrices de I’Ouest étaient alors mauvais.

Le vin était un produit de luxe, dont il existait
plusieurs qualités, ordinaire ou supérieure, cette dernicre
réservée principalement au roi, ainsi que plusieurs
manipulations, sous la forme de vin cuit, vin vieux, vin
aromatisé (Michel 1996, p. 387), ou avec des qualifica-
tions qui renvoyaient a des provenances spécifiques.
C’est le cas du vin de la ville de Sdmum (Lafont 1988,
p- 529 n.a), originaire du TGr-‘Abdin, que les Mariotes
semblent avoir particulierement apprécié et qu’ils
connaissaient d’ailleurs depuis I’époque du royaume de
Haute-Mésopotamie, se le procurant directement, sans
recourir & 'intermédiaire de Carkémish, preuve qu’ils
pouvaient y avoir un acces direct depuis la Djéziré.

Le prix du vin était sujet a des fluctuations dépendant
de sa qualité mais aussi de son lieu de production,
comme 1’écrit Sidqum-Lanasi a Yasim-Simd : « cette
année, le vin a été rare » (Lafont 1988, n° 545 : 537) ;
il augmentait considérablement entre le lieu de produc-
tion et celui du débit. Par exemple, une jarre de vin
valant 36 grains d’argent a4 Carkémish en valait 72 a4
Saggaratum et 1/2 sicle (= 90 grains) & Mari (Durand
1982, p. 119). C’est peut-étre la raison pour laquelle,
localement, des efforts avaient ét€ faits pour cultiver des
vignes, notamment dans la région de Terqa (Lion 1992,
p. 107-114), afin d’en faciliter I’approvisionnement de
la capitale et d’en réduire le coit. A Alahtum, la
description du terroir mentionne des vignobles, mais
sans doute 1’exploitation n’avait-elle pas eu le temps de
produire suffisamment pour qu’on voie arriver du vin
de la région de I’Oronte jusqu’aux bords de I’Euphrate.

3. Méme si, contrairement aux idées que ’on se fait
généralement de la Mésopotamie, cette dernicre n’était
pas alors totalement dépourvue de bois, une grande partie
de ce produit provenait d’achats, voire d’opérations
guerrieres, notamment vers la cote méditerranéenne, au
Liban, mentionnées a I’occasion dans les inscriptions des
souverains. Cela a été le cas pour Yahdun-Lim qui
ramena des cédres du Liban, transportés apparemment a
dos d’homme 2 travers le désert pour servir de poutres
au temple de Sama$ (Durand 1997, p. 321). Le fameux
« cedre » ne venait cependant pas uniquement du Liban ;
sous I’appellation d’urniim, il désigne aussi les essences
qui poussaient sur I’ Amanus. La région de Carkémish en
était ainsi exportatrice. Une lettre d’un de ses rois a gardé
le souvenir d’ouragans dévastateurs, documentant a



287

I’occasion les grandes foréts de la région de Carkémish
qu’ils avaient mises & mal (Durand 20054, p. 61).

La vallée du Moyen-Euphrate comportait nombre de
petits bosquets, composés surtout de peupliers, qui
devaient suffire pour les besoins courants. Cela concer-
nait essentiellement les districts de Terqa et de Saggéara-
tum qui produisaient aussi bien des arbres fruitiers, tels
les grenadiers ou les figuiers (Michel 1996, p. 389). En
revanche, lorsque les stocks étaient épuisés ou qu’il fallait
une essence particuliere inexistante dans le royaume, tel
le cedre, on devait aller s’en procurer. Les textes de Mari
conservent le nom d’une trentaine d’essences d’arbres
utilisées a Mari (Kupper 1992). 1l faut distinguer deux
types d’opérations : achat de bois de construction sous
forme de planches en provenance principalement du
Yamhad ou de Carkémish, tels le genévrier, le cedre et le
tamaris (Lafont 1988, p. 515-516), et I'obtention de
boutures destinées a étre acclimatées 2 Mari. Ces bois de
luxe proviennent généralement du Yamhad (Durand 1988
textes 21 et 22, p. 133-137), puis spécifiquement d’ Alah-
tum apreés son acquisition (Durand 2002, p. 84-88).

I1 faut remarquer que beaucoup de lieux-dits portent
des noms d’arbres, ce qui peut s’interpréter par I’impor-
tance portée par les contemporains & cet aspect du
paysage. On connait encore I’existence de grandes
foréts réservées, bien propre des divinités, tout particu-
licrement dans la Haute-Djéziré, ol la coupe et le
transport étaient réservés a des clans spécialisés
(Durand 2005b, p. 38-42). Plusieurs indices sont restés
prouvant que les grandes montagnes comme le Sindjar,
le Thr-‘Abdin ou le Djebel ‘Abd-el-‘Aziz étaient
couvertes d’essences diverses que 1’on venait chercher
de loin, comme les bois shashshugu (Durand 2005b,
p- 49-50) que I’on se procurait dans le Nord ou dans les
régions de I’Est ou surtout les pistachiers, bufumtum
(ARM 1v, n° 42 = Durand 1998, n°® 499).

11 existe deux modes principaux de transports par eau
pour le bois : la technique par flottement ainsi que le
recours a de véritables navires. On a trop souvent
considéré que le bois n’était acheminé que par le premier
procédé. En fait, la documentation permet de constater
que si cette technique était bien utilisée, du bois était
embarqué sur différents types de transport fluvial (Lafont
1988, p. 516). Ainsi Samsi-Addu demanda-t-il a2 Yasmah-
Addu de lui faire parvenir par barques des peupliers
(ARM 1, n° 98 = Durand 1997, n° 188).

b) Les échanges irréguliers. — Les archives de Mari
documentent abondamment des périodes de pénuries en
grains, dues a des causes naturelles (crues de I’Euphrate,
invasions de criquets) ou humaines (guerres). Les moyens
que le souverain de Mari mit alors en ceuvre pour solution-
ner ces problémes ont amené a s’interroger sur I’ existence
d’un commerce régulier de grains sur I’Euphrate. Actuel-
lement, on s’accorde a dire qu’il n’existait pas de
commerce régulier de grains sur I’Euphrate (Marti 2002a,
p. 475 n. 1-3) et cela pour plusieurs raisons. D’une part, ces
besoins étaient exceptionnels et donc non réguliers, car en
temps normal, il n’était pas nécessaire d’aller au loin
acheter du grain. En temps de pénurie, au contraire, les
Mariotes devaient aller jusqu’a Imar (Durand 2000, p. 10

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

288

et n° 858) pour avoir acces a un grand marché de céréales,
comme, du c6té de I’Est, on devait se rendre jusqu’a
Kawalhum, celle qui devait devenir la néo-assyrienne
Kalhu (Marti 2002b, p. 541-544). Une anecdote qui n’est
pas sans obscurité semble montrer que Kurda était capable
de produire de gros surplus.

La région centrale, celle qui définit proprement la
« zone mariote », produisait peu, mais n’avait que des
besoins limités. Elle ne produisait certainement pas
autant que les trés prosperes zones de dry-farming de
I’Ouest (Alep) ou d’irrigation intense a I’Est (Babylone).
En tout cas, on ne voit jamais de grain arriver par le
Habur depuis la Haute-Djéziré a Mari et c’est plutdt en
prélevant sur ses réserves propres que Mari entretenait
ses garnisons dans le Nord en le véhiculant par chariots.

Des exemples de ces besoins pressants en grains et
des difficultés rencontrées par le roi de Mari pour s’en
procurer sont assez bien illustrés par trois lettres
fondamentales (Lafont 1988, n* 543-544-545), qui
montrent surtout a quel point les marchands (supposés
étre des « agents du Palais ») rechignaient a assurer le
transport d’une denrée pondérale de si peu de profit.
Les tractations occasionnées alors montrent bien a
contrario que ce type d’opérations n’était qu’excep-
tionnel (Marti 2002a, p. 475-480).

Le cas de I’approvisionnement en étain, dont on sait
maintenant qu’il était, lui aussi, trés irrégulier fait I’objet
d’un traitement séparé, pour illustrer la complexité du
systéme d’échanges de 1’époque.

Les modes de transports. — Les modes de transport
des marchandises se répartissent, comme attendu, entre
terrestres et fluviaux.

a) Par eau. — Pour certains, I’existence méme de
Mari viendrait du contréle qu’elle exercait sur la grande
voie commerciale_de I’Euphrate, reliant le Yamhad a
Babylone (Margueron 2004, p. 313), le transport par la
voie fluviale ayant |’avantage d’étre plus simple et plus
sfir que celui par la voie terrestre.

En fait, la réalité parait avoir ét€ bien plus complexe.
D’une part, des produits pouvaient bénéficier de plusieurs
types de transports avant d’arriver a destihation, comme
I'illustre entre autres la lettre de Yaqqim-Addu a Zimri-
Lim lui indiquant le trajet suivi par des marchandises :

« Selon la mission que mon seigneur m’a donnée, j’ai
affecté des gardes aux chariots depuis Bit-Képén et ils
sont arrivés au quai. J’ai remis tout I’attirail qu’il y
avait, I’ai fait charger sur des bateaux et I’ai expédié »
(ARM x1v, n° 44 = Durand 1997, n° 245). D’ autre part,
la documentation de Mari illustre bien une circulation
fluviale, mais beaucoup plus réduite qu’on ne le
supposait. En effet, on constate que la majeure partie
de la circulation fluviale se limitait a aller d’amont vers
I’aval, méme si I’on dispose de quelques rares exemples
d’un déplacement d’aval vers I’amont (surtout dans des
cas de ravitaillement du Palais).

Une preuve directe du fait est fournie par la
différence de prix d’un bateau & Carkémish & son départ
vers 1’aval et & son arrivée a Mari. Sidqum-Lanasi
explique ainsi sa répugnance a acheter des bateaux a
Carkémish pour transporter du vin vers Mari : achetés




289

10 sicles d’argent pi¢ce en amont ils ne se négocieraient
plus qu’a 1 sicle & Mari (Lafont 1988, n° 538, avec
commentaire Durand 2000, p. 12). Une telle affirma-
tion montre bien qu’une fois & Mari un bateau qui n’est
pas destiné & poursuivre sa route n’a plus que sa valeur
pondérale en bois. En outre, il ne semble pas aller de
soi qu’un bateau, une fois & Mari, dit poursuivre sa
route vers Babylone, oit I’absence de courant désormais
sur le fleuve permettrait pourtant d’envisager différem-
ment le probléme. Hammu-rabi de Babylone qui gere
cette flottille sur un fleuve qui, depuis Hit, a perdu tout
son courant et se trouve, de plus, doublé par de grands
canaux jusqu’a I’extréme Sud, oppose deés lors naturel-
lement la pratique de la batellerie, typiquement babylo-
nienne, a I'utilisation des chariots auxquels recourent
préférentiellement les Mariotes (Lackenbacher 1988,
n° 468, Charpin 2002, p. 554).

Le seul fait de se procurer des embarcations sur le
Moyen-Euphrate était souvent problématique (Durand
1990, p. 67). Un port tel que Saggaratum, un des centres
majeurs du royaume, ne semble pas avoir eu beaucoup
de bateaux d’un tonnage important, puisque Yaqqgim-
Addu n’en avait que deux 2 sa disposition, ’'un pour
aller chercher un bétyle a Halabiyé et I’autre pour se
procurer du grain & Imar. Une lettre de Zimri-Lim lui
enjoignant de lui envoyer du bitume était arrivée aprés
leur départ : son excuse est de dire qu’il n’y a plus de
bateaux disponibles (ARM x1v, n° 27 = Durand 2005b,
n° 19). De méme, lorsque Asqiidum demande la mobili-
sation de tous les navires disponibles de la région de
Mari pour transporter le grain menacé par la pluie, ils
semblent n’étre qu’une vingtaine de barques de
pécheurs (Durand 1988, n° 58).

Lorsqu’on ne disposait pas en propre des navires
nécessaires, il était possible d’en louer, mais la location
semble en avoir ét€ prohibitive au point qu’il était moins
onéreux d’en fabriquer sur place, selon une lettre irritée
de Samsi-Addu a son fils : « Je_me trouve payer pour
des barques un loyer énorme. Fais faire une soixantaine
de barques » (ARM 1, n° 102 = Durand 2000, n° 907).

Il est relativement difficile de différencier les types de
bateaux utilisés. Les textes de Mari emploient surtout
I’idéogramme gi§-m4d ou gi$-md-tur pour désigner ce
moyen de transport. Cette expression désigne en fait un
transport indifférencié par eau, allant du véritable bateau
au simple radeau (Durand 2005b, p. 14). On dispose
quelquefois des termes akkadiens, eleppum sehertum
(barque), malliim (chartoure, sorte de radeau gros
porteur), amum (radeau, non gréé) (Durand 2000, p. 41).
Le bateau pour transporter les personnes avec un confort
minimum était dénommé rukiibum « embarcation », au
sens propre « char du fleuve ».

b) Par voie de terre. — Les deux animaux pour le
transport de marchandises par voie terrestre étaient
I’ane, le moyen le plus utilisé pour les longues distances,
et les beeufs pour les parcours plus réduits, lorsqu’il
s’agissait de charges plus lourdes, par chariots (Michel
1996, p. 404). Ainsi voyons-nous que, pour transporter
les bétyles par voie de terre, des beeufs étaient attelés a
des chariots (Durand 2005, p. 13-14).

SUPP. AU DICT. DE LA BIBLE

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

290

c) Les taxes. — Lorsque des denrées passaient par
Mari, elles étaient sujettes a un droit de douane,
miksum, qui ne portait que sur les marchandises en
transit, internationales ou locales, mais non sur les biens
concernant la subsistance propre des particuliers
(Durand 2000, p. 26). 1l fallait donc qu’il y efit profit
pour qu’il y ait taxation.

On ne dispose actuellement que de 44 tout petits
bordereaux attestant de telles taxes douaniéres, pergues
entre Terqa et Mari, et cela pour un laps de temps trés
limité, vers la fin du régne, ce qui ne permet pas
d’études tres fines, ni surtout de savoir quelles contri-
butions cela apportait 2 la caisse de I’Etat. On peut
douter de leur importance par le fait que la correspon-
dance montre que les taxes semblent avoir fait I’objet de
versements en une fois (acquisition d’un droit de
passage) et non a chaque voyage.

Certaines caravanes pouvaient, en outre, étre exemptées
de taxes, notamment quand elles représentaient les
intéréts directs d’un monarque ami (Durand 2000, p. 23).
C’est ce qu’écrit le roi de Carkémish Aplahanda a
Yasmah-Addu : « Cet envoi est mien ; donc, il ne faut pas
ennuyer mes serviteurs avec une histoire de taxes » (ARM
v, n° 11 = Durand 2000, n° 861)

Les passages réguliers sur I’Euphrate contr6lé par
Mari par des professionnels qui faisaient leurs affaires,
donc taxables, faisaient de leur coté 1’objet d’une
convention tarifaire entre Etats ol 1’on versait une fois
pour toutes (c.-a-d. pour la durée du régne du roi) le prix
du passage. Le systeme avait donc des aspects trés nets
d’une ferme douaniére. La non plus, on ne peut supposer
des revenus fixes trés considérables pour I’Etat.

Le marchand. — La documentation mariote révele
un marchand aux multiples aspects.

a) Transport de marchandises. — Les marchands
n’entretenaient nullement avec le Palais des liens
d’exclusivité : ce dernier leur achetait a prix d’argent des
produits que les premiers essayaient par ailleurs de
placer au meilleur prix. Ces biens, comme vu ci-dessus,
étaient avant tous ceux qui étaient susceptibles de leur
procurer un rapport maximum, 100 % étant I’optimum,
comme le vin, les métaux, les pierres fines, les étoffes de
luxe, etc. qu’ils se procuraient au gré de leurs déplace-
ments (Durand 1990, p. 66-70). Ces marchands étaient,
en fait, indépendants du palais (Michel 1996, p. 417).

b) Agent de renseignement. — Le marchand appelé a se
déplacer beaucoup, compte tenu de ses activités, ne
manquait pas d’étre au fait des situations locales et de
glaner des informations ; il était donc volontiers utilisé
comme agent de renseignement. Ainsi, lorsqu’on
demande au gouverneur de Mari, Bahdi-Lim, de prendre
des renseignements concernant un certain Yatar-Addu,
interroge-t-il naturellement les marchands de son
entourage (ARM V1, n° 19 = Durand 1997, n°® 429).

Le marchand disposait, & I’époque amorrite, d’un
statut particulier, qu’il partageait avec I’ambassadeur et
qui le mettait a I’abri des conflits. En théorie, cela lui
permettait de se déplacer comme bon lui semblait,
quelle que soit la situation politique. C’est ce que

SB.-XIV.- 10—



291 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES 292

rappelle Ibal-El, le chef de pature bensim’alite, au roi
Zimri-Lim : « Mon seigneur sait que je commande aux
Bédouins et que, tout comme un marchand va au travers
de la guerre et de la paix, les Bédouins vont pour se
ravitailler en grain au travers de la guerre et de la paix,
apprenant au cours de leurs déplacements ce dont parle
le pays » (A.350" = Durand, 1997, n° 333). De méme,
lorsqu’une situation est complétement bloquée, précise-
t-on que les marchands eux-mémes ne peuvent plus
passer, selon les remarques d’IShi-Addu, le roi de Qatna,
écrivant a Yasmah-Addu : « Déja auparavant, lorsque les
Turukkéens se sont livrés a des actes hostiles a 1’inté-
rieur du pays, vos messagers et les miens, vous les aviez
retenus chez vous. Vous ne laissiez méme pas des
marchands monter ici. Il n’y avait personne pour me
renseigner » (ARM v, n° 17* = Durand 1997, n° 490).

Néanmoins, ces accords de principe pouvaient tres
souvent &tre concrétisés par des accords spéciaux
passés entre pouvoirs locaux et marchands, lesquels, en
échange de cadeaux au souverain, obtenaient sa protec-
tion (Michel 1996, p. 412-413).

Il arrivait, bien sir, en temps de guerre, que des
marchands fussent interceptés et fouillés dans le but de
trouver sur eux des documents secrets qu’ils étaient
soupgonnés de convoyer. C’est ce qu’indique Meptim
a Zimri-Lim : apres avoir détourné, dans 1’intention de
procurer au Palais I’étain nécessaire, une caravane
provenant d’ESnunna, il précise : « je les ai (en outre)
fouillés a la recherche de tablettes en me disant : “il
n’est pas impossible qu’ils fassent passer des tablettes
pour quelque part” » (A.16 = Durand 2000, n° 912).

Le métier de marchand n’était donc pas sans risques.
Mais, outre celui d’étre interceptés, ils couraient surtout
celui d’étre retenus en représailles envers 1’un des leurs.
Un exemple en est illustré par une lettre de Sidqum-
Lanasi a propos des marchands d’Imar qui pratiquaient
al’occasion un tel embargo, ce qui avait en I’occurrence
irrité a la fois Alep, Mari et Carkémish qui envisa-
geaient des représailles a leur égard (ARM xxvI/2,
n° 532).

¢) Bangquier. — Le statut de marchand « tamkarum »
conférait ainsi certains privileges et n’était pas accordé
an’importe qui, des lors qu’il transportait des marchan-
dises. Néanmoins, a ce privilege étaient associées
certaines obligations, notamment celle de racheter ses
compatriotes prisonniers de guerre. Le Codex de Hammu-
rabi précise ainsi a son § 32 quelles étaient les conditions
de remboursement du marchand par le captif. On
dispose concretement pour Mari de ’exemple d’un
captif libéré a Carkémish et racheté par un marchand
mariote (ARM viiL, n° 78 ; Durand 1983, p. 110-111).

Un certain Yaqqim-Addu y est racheté pour le prix
de 15 sicles par deux employés d’un marchand mariote,
auquel il devra rembourser 30 sicles sitdt de retour.
Comme le fait remarquer J.-M. Durand, « Le marchand
ne fait donc point une “bonne affaire”, mais simplement
“ses affaires” » (Durand 1983, p. 111). Ce ratio est
d’ailleurs exprimé dans le Codex de Hammu-rabi
§ 101 : « Si, 12 ou il est allé, il n’a pas vu de profit, le

commis remettra au marchand le double de I’argent
qu’il a recu » (Finet 1973, p. 72).

Le marchand, de par ses activités, détenait donc des
capitaux importants et ainsi fonctionnait aussi comme
banquier ou bailleur de fonds (Kupper 1989, p. 89). On
le voit notamment dans un texte oll, pour se procurer
de I’argent, un individu veut mettre en gage chez un
marchand son épouse et un couple de serviteurs : « Moi,
je veux bien vendre chez le préteur (mot & mot “chez le
marchand”), mon épouse, un esclave méile et une de
sexe féminin qui m’appartiennent, afin d’en obtenir
deux mines ».

De méme, les services du Palais pouvaient-ils
demander aux marchands une « avance » en argent,
comme Asqiidum I’explique a Zimri-Lim : « En ce qui
concerne [’argent qui pourrait manquer, a propos
duquel mon Seigneur m’a écrit : « Ecris pour qu’on te
porte 1’argent », si I’argent me fait défaut, j’emprunte-
rai celui qui me manquerait auprés des marchands que
je pourrais rencontrer. Sinon, le temps que j’écrive a
mon seigneur pour I’argent, les jours seront
inemployés » (Durand 1988, n°® 22 : 33-42).

B. LES ECHANGES ENTRE ROIS. — L’échange de cadeaux
entre rois tient une place essentielle dans la vie diploma-
tique de I’époque amorrite et pour |’ approvisionnement
du Palais. La circulation des présents sous Zimri-Lim
couvre une vaste aire géographique allant d’Est en
Ouest, du centre de ’Elam (An$an) a la Méditerranée
(Ugarit, Byblos et Hasor), voire méme en Créte, et de
I’anatolienne Hattusha au Nord jusqu’a Bahrein au Sud
(Lerouxel 2002, p. 417).

Le vocabulaire de ces échanges de cadeaux est relati-
vement spécifique (Lerouxel 2002, p. 420-421). Les
deux termes essentiels qui les désignent sont sSibultum
pour I’envoi de présents depuis le Palais, sortant des
réserves, et §hrubtum pour la réception de présents,
entrant dans les réserves (Durand 1983, p. 512-515).
Deux autres termes désignent des présents qui, eux,
s’échangent par contact direct, gistum (Durand 2000,
p- 580), présent fait a un envoyé a I’intention de son
souverain, en retour de la témartu, présent de 1’ambas-
sadeur (Durand 2000, p. 598), littéralement & « la vue »
du roi étranger (Durand 1997, p. 594).

Il se pourrait, en fait, que Sdbultum et tdmartum
correspondent & une méme réalité, mais a des moments
différents : ainsi, le présent aurait été Sitbultum tant qu’il
voyageait, et serait devenu tdmartum lors de sa remise

(Lerouxel 2002, p. 425-426).

Typologie et prix. — Les deux principaux présents
que comptent les documents administratifs sont ceux
en tissus (relativement stéréotypés : étoffes et habits
complétés par une arme, laquelle est généralement un
arc complexe) et ceux en métaux précieux, consistant
surtout en vases (Lafont 2001, p. 310).

A coté de ces présents classiques, des cadeaux plus
exotiques peuvent exister. Notamment 1’envoi entre cours
de spécialités de leurs pays. Les esclaves de prix,
notamment les chanteuses, ou les envois de vin sont
particulierement appréciés. On voit ainsi Samsi-Addu
modérer la générosité de son fils Yasmah-Addu a qui le

N ————— S —

S N s



293

roi Aplahanda avait demandé des musiciens : « Tous tes
musiciens-astalii sont splendides. Il ne faut pas s’en
séparer. D’un autre cté, en ce qui concerne la musicienne
qu’il t’a réclamée, vois s'il y a une vieille’ femme ; donne-
la lui » (ARM 1, n° 83 = Durand 1997, n° 255).

On signalera dans ce contexte le chat (Surdnum)
apporté a Zimri-Lim depuis le plateau iranien (ARM
XXIII, n° 448, p. 39 et analogues, malgré CAD §/3,
p- 340b).

Mari servait ainsi d’intermédiaire entre I’Est et
I’Ouest et ’on y voit passer, au gré des échanges de
cour 2 cour, des produits originaires de Chypre et de
Crete ou du plus lointain Iran.

Le prix. — Ce systeme d’échanges, sous des couleurs
de fastueuse prodigalité, était en fait trés codifié. L'inté-
rét des lettres de Mari est d’illustrer les fautes de
bienséance commises parfois par certains. On lit ainsi
la lettre indignée d’IShi-Addu de Qatna a ISme-Dagan,
qui montre bien que ’on n’était pas libre d’envoyer
n’importe quoi en échange d’un présent. ISme-Dagan
lui avait demandé deux chevaux blancs, un cadeau
apparemment trés luxueux. Ishi-Addu lui expose que
les vingt mines d’étain envoyées en échange sont un
véritable affront, et il laisse transparaitre sa colere dans
une lettre qui entreméle formules de politesse obligées
et remarques indignées (Lerouxel 2002, p. 416).

Dans certains cas, des souverains qui se savaient
incapables de répondre a un don éventuel, préféraient
prendre les devants et demander expressément & ne pas
recevoir de cadeau, pour ne pas exhiber publiquement
leur pauvreté. C’est le cas d’un Ibil-Addu, roi
d’Aslakka, qui décrit ainsi son dénuement a Zimri-
Lim : « A I’avenir, lorsque je me rencontrerai avec mon
seigneur, il n’y aura pas de cadeau que je puisse présen-
ter 2 mon seigneur. S’il plait & mon seigneur, il ne faut
pas que mon seigneur donne un cadeau a mon serviteur.
Voila que j’avais emprunté 2 sicles d’argent, et j’ai
(voulu) les donner aux messagers de mon seigneur,
mais ils n’ont pas accepté en disant : “C’est trop
peu !” » (Kupper 1996, n° 49 : 20-29).

Occasion. — La périodicité de ces présents ne peut
pas étre déterminée mais, compte tegu du nombre des
occasions, ils devaient étre relativement fréquents. La
victoire d’un souverain ami était souvent 1’occasion
d’échanges de cadeaux, les alliés célébrant le vainqueur
et ce dernier envoyant des témoignages de sa victoire.
La prise d’E¥nunna par les Elamites ou celle de Larsa
par Hammu-rabi fut ainsi 1’occasion pour Zimri-Lim
d’envois de cadeaux, qui pouvaient prendre la forme
symbolique d’une arme, comme celui fait 8 Hammu-
rabi de Babylone (Limet 1986, n° 9), ce qui s’accorde
bien avec une victoire militaire.

Contrairement a ce que sa définition actuelle pourrait
laisser supposer, un présent n’est pas toujours a Iinitia-
tive du donateur, mais il peut trés souvent faire I’objet
d’une demande. S’instaure alors une procédure plus ou
moins longue pour en régler les modalités : refus
momentanés, excuses, demandes de contreparties, etc.
(Lafont 2001, p. 309).

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

294

Lorsque de tels présents étaient envoyés, ils nécessi-
taient la constitution de véritables ambassades. Lorsque
de hauts fonctionnaires étaient regus par des rois
étrangers, apres la remise de leurs présents, ils recevaient
des cadeaux (gistum) qu’ils devaient a leur retour chez
eux reverser au trésor royal. Le contre-don qui s’en
suivait nécessitait lui aussi une ambassade. Cela illustrait
I’une des fonctions fondamentales du présent, I’ étalage
de la richesse du donateur (Lafont 2001, p. 309), ne pas
se montrer en état d’infériorité et étre 8 méme de fournir
un contre-don équivalent, méme si en fin de compte les
conditions de I’échange étaient préréglées.

Lors d’une proposition d’alliance, il semble avoir été
d’usage d’envoyer un présent, dont la valeur tenait
surtout & son symbole. Par exemple, Ibal-pi-El II
d’ESnunna accompagna sa proposition d’alliance a
Zimri-Lim de Mari par I’expédition d’un grand trone
(Charpin 1991, p. 139-166), ce qui constituait en méme
temps une reconnaissance politique. La conclusion
méme d’une alliance suivait des étapes trés précises qui
se terminaient par un échange de dons (Lafont 2001,
p-311-312).

Des présents pouvaient étre envoyés a 1’avenement
d’un souverain, sans qu’il soit fait mention d’une
proposition d’alliance. Ils sont trés attendus, lorsqu’ils
proviennent d’un roi puissant, par quelqu’un dont la
1égitimité reste encore a établir, puisqu’ils reviennent a
une reconnaissance politique. Ce cas est trés bien illustré
par la demande du nouveau roi de Carkémish, Yahdun-
Lim, fils d’Aplahanda, & Hammu-rabi, & propos de
musiciennes. La réponse de Hammu-rabi est édifiante :

« S’il manque vraiment de musiciennes, c’est qu’il
n’est pas de sang royal... » (Birot 1993, n° 162).

Cet aveu de manque de musiciennes qui devraient
entrer dans le harem royal, un des attributs (avec le
trone) de la royauté, révele la faiblesse du nouveau roi,
et son désir d’affirmer sa 1égitimité.

L’envoi de certaines sortes vestimentaires avait
certainement aussi valeur de symbole. Par exemple, le
vétement taddi’dtum (« & appliques », soit ’habit méme
du couronnement) est le contre-don de Zimri-Lim a
Ibal-pi-El I en échange du tréne qu’il lui a envoyé ; de
méme le roi d’Alep, principal allié de Zimri-Lim, lui
fit-il plusieurs fois parvenir ce méme habit (Lerouxel
2002, p. 435-436).

Les fétes religieuses sont des moments privilégiés pour
des présents, principalement celle d’EStar, en ce qui
concerne Mari ; il peut s’agir de vétements, d’envoi
d’animaux, de fragments de viandes sacrificielles, de
chars... La mort d’un souverain était également I’occa-
sion d’offrir des présents au mort. Le mobilier des tombes,
qui pouvait étre fort luxueux, comme on le constate pour
la tombe royale découverte a Mishrifeh/Qatna en 2002,
était certainement en partie composé par de tels cadeaux.
Ainsi, les Mariotes offrirent-ils une arme-katappum pour
le tombeau du roi d’ Alep Yarim-Lim (Limet 1986, n° 17).
11 fallait attendre la fin de la période de deuil, soit une
quinzaine de jours (Charpin 2001, p. 53), pour que les
Mariotes envoient au nouveau roi d’ Alep, Hammu-rabi,
un présent, un disque solaire en or, & forte signification



295

symbolique (le soleil est I'image de la royauté en Syrie),
lors de son accession au trone.

Enfin, les déplacements de souverains étaient
également 1’occasion d’échanges de cadeaux, comme
I’illustrent les voyages de Zimri-Lim jusqu’a Husla ou
Ugarit, qui furent ’occasion de multiples échanges
(Villard 1986, p. 402-404).

A cbté de ces biens de prestige, un ensemble de
cadeaux est visible, moins solennels, consistant en
biens de consommations. Ces échanges sont, comme
I’illustre la lettre d’IShi-Addu a ISme-Dagan citée
précédemment, théoriquement de valeur équivalente,
les rois envoyant leur surplus contre ce dont ils
manquaient. L’étude des circulations de ces cadeaux
montre que Mari, pour des raisons essentiellement
politiques, est plus dépendante de I’Ouest que de 1’Est
de la Mésopotamie, exception faite de I’étain élamite.

Ces cadeaux ne sont pas exclusifs des achats et
suivent les mémes routes. Le vin provenait principale-
ment de Carkémish et du Yamhad, et une partie en était
redistribuée aux souverains en Babylonie et en Elam.
Les essences de bois rares suivaient le méme circuit.
De méme, les animaux exotiques ou de luxe circulaient
comme cadeaux, bien que quelquefois leur valeur
marchande apparaissait (comme pour les chevaux
blancs de Qatna) ; le personnel spécialisé faisait de
méme 1’objet de cadeaux trés appréciés.

Les archives de Mari montrent que commerce et
diplomatie étaient intimement liés. Il est parfois difficile
de faire la différence entre échanges entre cours et
commerce réel, car trés souvent ces opérations sont le
fait des mémes personnages (Lafont 2001, p. 308).
Leurs modalités s’imbriquent les unes dans les autres,
cadeaux et marchandises voyageant souvent ensemble ;
plus d’une fois, des diplomates profitaient d’un départ
de caravane pour s’assurer une meilleure sécurité tout
au long de la route (Michel 1996, p. 397), tout comme
I’on pouvait charger un diplomate de faire les affaires
de grands personnages de la cour (Durand 1983,
n° 218), voire du roi lui-méme (Michel 1992, p. 127-
137).

Le cas de I’approvisionnement en étain du palais de
Mari convient parfaitement a illustrer cette situation.

. C.UN CAs D’ESPECES : LA CIRCULATION DE L’ETAIN. —
A I’époque paléobabylonienne, il est possible de distin-
guer trois routes principales pour le trafic de I’étain au
Proche-Orient : (a) celle (la mieux connue) qui aboutis-
sait de I’Est a A$Sur et menait a Kani§ et, au dela, aux
villes d’Anatolie centrale ; (b) celle qui, provenant
également de I’Est, allait d’ESnunna vers Sippar et
Babylone pour terminer & Larsa ; enfin (c) une
troisieme qui partant d’ESnunna également, passant par
Mari, se dirigeait vers Alep et, au dela, jusqu’a Ugarit
(Joannés 1991, p. 67).

L’étain est un métal nécessaire a la fabrication du
bronze, matériau de base des outils et des armes. On voit
le roi de Mari, Zimri-Lim, en acheter tout au long de son
régne. La majorité de 1’étain provenait de I’Elam et son
abondance 4 Mari dépendait donc principalement des

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

296

rapports que le roi de Mari entretenait avec le roi d’Elam.
J.-M. Durand a pu montrer que loin d’étre un commerce
régulier sur tout le régne de Zimri-Lim, ce ne furent que
des transactions échelonnées sur trois seules années
(entre ZL 7’ et 9°), reflet des bons rapports entre les deux
puissances (Durand 1986, p. 122-128). Ces apports
cesserent avec la rupture des relations diplomatiques avec
I’Elam, c.-3-d. au moment ol le monde amorrite se ligua
contre ce dernier et que les intermédiaires qui en contro-
laient le déplacement, notamment E$nunna, ne furent
plus en mesure de servir de relais (Charpin-Ziegler 2003,
p. 212-213). On voit en temps ordinaire E§nunna en
contrdler normalement le circuit. Dans une de ses lettres,
Meptiim, un serviteur de Zimri-Lim (Dossin 1970, p. 97-
106 = Durand 2000, n° 912), raconte que, sachant que le
palais était en manque d’étain, il avait détourné une
caravane en provenance d’ESnunna, a laquelle il avait
proposé de lui acheter son métal ou d’aller jusqu’a Mari
le vendre. Ce document montre de facon flagrante que
Mari n’était pas sur la route normale du circuit de I’étain
(Joanngs 1991, p. 70-71).

La plupart des attestations d’étain a destination
d’Ugarit et d’Alep sont en fait des distributions de
cadeaux opérées par Zimri-Lim lors de son grand
voyage vers 1’Ouest (Joannes 1991, p. 68). L’étain qui
arrivait 8 Mari était donc en partie redistribué dans
1’Ouest contre d’autres biens, notamment du cuivre en
provenance de Chypre ou d’ Anatolie.

La documentation actuelle permet ainsi de définir
trois zones dans le trafic de 1’étain en provenance d’Iran,
que I’on peut distinguer en fonction du prix du métal :
(a) une premilre, a laquelle appartiennent ASSur et
ESnunna, se trouve au contact direct de I’Elam, produc-
teur ; (b) une deuxiéme, a laquelle appartient Mari,
illustre le cas de centres importants qui demandent a étre
ravitaillés en fonction de leurs propres besoins ; (c)
I’Ouest enfin est I’aboutissement ultime de ce trafic.
Lorsque ESnunna subit une éclipse, Mari put se procurer
de I’étain beaucoup moins cher en passant directement
par I’Elam, sans intermédiaires (Joannes 1991, p. 70).

Ce trafic de 1’étain montre bien la complexité des
imbrications entre commerce, échanges de présents et
affaires personnelles des serviteurs royaux. En effet, les
envoyés de Zimri-Lim rapportaient de 1’ étain provenant
de quatre sources différentes : envois a des fins
diplomatiques (S#bultum) d’un des rois €lamites ;
cadeaux (gistum) faits aux envoyés de Zimri-Lim, soit
en argent converti sur place en étain, soit en étain,
reversé a la caisse royale a leur retour ; achats avec de
I’or ou de 1’argent fournis par un fonctionnaire du
palais, c.-a-d. pour comptes privés.

En définitive, pour sa majeure partie, le trafic d’étain
était mené dans le cadre de I’économie palatiale, selon
les régles du don et du contre-don diplomatiques, mais
certains chargés de missions en ont profité largement
pour « faire leurs affaires ».

Bibliographie
Birot 1993 = M. Birot, La correspondance des
gouverneurs de Qattundn, ARM xxv11, Paris.




297

Charpin 1991 = D. Charpin, « Le traité entre Ibal-pi-
El d’E8nunna et Zimri-Lim de Mari », dans D. Charpin
et F. Joannes (éds), Marchands, diplomates et empereurs.
Etudes sur la civilisation mésopotamienne offertes
Paul Garelli, Paris, p. 139-166 ; 2001 = « “Le roi est
mort, vive le roi !’ (II) : présents symboliques de Mari
a Alep », NABU 2001/53 ; 2002 = « La politique
hydraulique des rois paléo-babyloniens », Annales HSS
mai-juin 2002, n° 3, p. 545-559.

Charpin-Ziegler 2003 = D. Charpin et N. Ziegler,
« Mari et le Proche-Orient & I'époque amorrite : essai
d’histoire politique », FM v, Mémoires de NABU 6, Paris.

Dossin 1955 = G. Dossin, « L’inscription de
fondation de Iahdun-Lim roi de Mari », Syria 32, p. 1-
28 ; 1970 = « La route de 1’étain en Mésopotamie au
temps de Zimri-Lim », RA 64, p. 97-106. — Durand
1982 = J.-M. Durand, « Relecture d’ARM v
Collations », MARI 1, p. 91-135 ; 1983 = « Textes
administratifs des salles 134 et 160 du palais de Mari »,
ARM xx1, Paris ; 1986 = « Fragments rejoints pour une
histoire élamite », L. De Meyer, H. Gasche et F. Vallat
(éds), Fragmenta historiae elamicae. Mélanges offerts
a M.-J. Steve, Paris, p. 111-128 ; 1988 = Archives
épistolaires de Mari V1, ARMT xxvV/1, ERC, Paris ;
1990 = « La Cité-Etat d’Imér 2 I"époque des rois de
Mari », MARI 6, 1990, p. 39-92 ; 1997 = Les
Documents épistolaires du palais de Mari, 1, LAPO 16,
Paris ; 1998a = Les Documents épistolaires du palais de
Mari, 1, LAPO 17, Paris ; 2000 = Les Documents
épistolaires du palais de Mari, 1, LAPO 18, Paris ;
2002 = « Le Culte d’Addu d’Alep et I’affaire d’ Alah-
tum », FM vi1, Mémoires de NABU 8, Paris ; 2003a =
« Chronique du Moyen-Euphrate 2. Relecture de
documents d’Ekalte, Emar et Tuttul », RA 97, p. 141-
180 ; 2005a = « Tempéte sur le Taurus », NABU
2005/61 ; 2005b = « Le Culte des pierres et les
monuments commémoratifs en Syrie amorrite », FM
vill, Mémoires de NABU 9, Paiis.

Finet 1973 = A. Finet, Le code d’Hammurapi, LAPO
6, Paris.

Geyer-Monchambert 2003 = B. Geyer et J.-Y. Mon-
chambert, La basse vallée de I’Euphrate Syrien, du
néolithique a 1’avénement de !'islam, BAH 166,
Beyrouth.

Joannés 1991 = F. Joannes, « L'étain, de I’Elam 2
Mari », Mésopotamie et Elam. Actes de la XXXVI°
Rencontre Assyriologique Internationale, Gand, 10-14
Juillet 1989, Mesopotamian History and Environnment.
Occasional Publications (= MHEO) 1, Gand, p. 67-76 ;
1997 = « Palmyre et les routes du désert au début du
deuxiéme millénaire av. J.-C. », MARI 8, Paris, p. 393-
415.

Kupper 1989 = J.-R. Kupper, « Les marchands 2
Mari », dans M. Lebeau et Ph. Talon (éds), Reflets des
deux fleuves. Volume de Mélanges offerts a André
Finet, Akkadica Supplementum v1, Louvain, p. 89-93 ;
1992 = « Karkémish au III° et II° millénaires avant notre

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

298

ére », Akkadica 79, p. 16-23.

Lackenbacher 1988 = S. Lackenbacher, « Les
lettres d’ Abimekim », Archives Epistolaires de Mari
V2, ARM xxvi/2,n° 371-399. — Lafont 1988 = B. Lafont,
« La correspondance de Sidqum-Lanasi », Archives
épistolaires de Mari 1/2, ARM xxvV/2, Paris, n°® 509-
541 ; 1992 = « Nuit dramatique a Mari », FM [1], p. 93-
106 ; 2001 = « Relations internationales, alliances et
diplomatie au temps des rois de Mari », Amurru 2,
p. 213-328. — Lerouxel 2002 = F. Lerouxel, « Les
échanges de présents entre souverains amorrites au
XVIIF siécle d’aprés les Archives royales de Mari », FM
V1, p. 413-464. — Limet 1986 = H. Limet, Textes
administratifs relatifs aux métaux, ARM xxv, Paris. —
Lion 1992 = B. Lion, « Vignes au royaume de Mari »,
FM [1], p. 107-114.

Margueron 2004 = J.-Cl. Margueron, Mari. Métropole
de I’Euphrate au IIF et au début du 1I° millénaire av.
J.-C., Paris. — Marti 2002a = L. Marti, « Le commerce
du blé par I’Euphrate », FM V1, p. 475-480 ; 2002b =
« Notes sur I'histoire d’ISme-dagan », FM vi, p. 541-
544. — Michel 1992 = C. Michel, « Les “diamants” du
roi de Mari », FM [1, p. 127-136 ; 1996 = « Le
commerce dans les textes de Mari », Amurru 1, p. 385-
426.

Talon 1985 = Ph. Talon, « Textes administratifs des
salles “Y et Z” du palais de Mari », ARM xx1v, Paris.

Villard 1986 = P. Villard, « Un roi de Mari a
Ugarit », UF 18, p. 387-412.

L. MARTI

V. ENVIRONNEMENT
ET OCCUPATION DE LESPACE

I. LES NOMADES

A. LES GROUPES DE POPULATION. — Jusqu’a présent on
connaissait le Proche-Orient ancien surtout comme la
région des grandes villes : les noms de Babel et de
Ninive, la grande ville, en étaient les principaux
symboles ; a I’Est, la découverte de I'immense Ebla
renforcait le prestige d’Alep et faisait également
considérer les régions occidentales comme extréme-
ment urbanisées.

Dans la région médiane, celle qui est représentée par
la vallée du Moyen-Euphrate et toute la Haute-Djéziré,
a I’époque que documente Mari pour la premiére partie
du II° millénaire av. n. ¢&., les grands tells du III®
millénaire ne sont plus que des lieux couverts de ruines
et délaissés, si ce n’est quelques batiments qui abritent
les vestiges de pouvoirs défunts. C’est la zone ol
circulent pour s’arréter parfois, pour une ou deux
générations, des gens a économie moutonniére et qui
ont un genre de vie typique des pasteurs itinérants.
Certains a cette époque choisissent de fréquenter des
itinéraires de parcours négociés avec les villages de
sédentaires, d’autres s’arrétent mais sont toujours préts
a repartir.



299

Cette population, surtout ceux qui ne s’arrétent pas
longtemps quelque part, se donnaient a4 eux-mémes
dans leur langue 1'appellation de hana, c.-a-d. « ceux
qui vivent sous des tentes ». A ’heure actuelle cet
appellatif est rendu par « bédouin » pour bien montrer
qu’il s’agit 1a d’un genre de vie, non d’une ethnie
particuliere. Il n’y a pas, en effet, d’« ethnie hanéenne »,
comme on I’a répété depuis la redécouverte de cette
réalité, peu comprise pour elle-méme ; tous errants sont,
en effet, susceptibles d’étre désignés par ce terme qui
transcende donc les notions de tribalité et d’ethnies,
voire de langues. Peuvent ainsi étre des hana non
seulement des Sémites, mais aussi des Turukkéens qui
devaient étre & tout le moins des sangs mélés de
Hourrites. Le probléme pour bien identifier les hana,
ou son décalque akkadien hani, vient de ce que le
terme a deux acceptions dans les textes de Mari, o ils
sont le mieux représentés, un peu analogues a celle de
I’ethnique « américain » d’aujourd’hui : soit un
« habitant des Amériques », au quel cas un Canadien
ou un Argentin peuvent étre dits des « Américains »,
mais aussi, dans un sens plus étroit, comme « celui qui
habite les Etats-Unis d’Amérique ». Or, 2 Mari, le
groupe bédouin qui est le plus proche de la famille
royale, soit les Bensim’alites, regoit assez souvent par
désignation simplifiée I’appellation kanii, ce qui tend a
faire croire & un groupe tribal indépendant des deux
sections majoritaires qui le composent et, en revanche,
masque une partie de la réalité bensim’alite.

Ce terme de hana et son équivalent akkadien hanii
sont, d’autre part, désormais traduits par le francais
« Bédouin », non pas dans le sens technique arabe de
« nomade possédant des chameaux », mais dans son
sens étymologique d’« homme de la steppe », les hani
étant ainsi non pas des paysans hors des villes, réalité
qui est désignée par muskénum, mais des gens qui font
partie du nawiim, ou qui le constituent, le nawidm étant
la « steppe » ol paissent au gré des saisons leurs
troupeaux. On constate néanmoins chez eux un appel
de lailleurs, un golit de ’activité sportive et de
I’exploit, un sens de ’honneur, un culte des bétyles, un
caractére fataliste et un appétit de la vengeance qui, a
bien des égards, en fait sinon les ancétres, au moins les
fréres des bédouins préislamiques tels qu’on en a gardé
le souvenir ou qu’ils ont été, tant que leur pays n’a pas
été brutalement modernisé.

Dans la région moyenne il y a, enfin, des Bédouins
avec lesquels on vit et d’autres non. Ainsi les Soutéens
(gens du Sud), les premiers « Ahlamu », documentés
plus tard comme une partie des Araméens, mais a
I’époque amorrite attestés surtout comme noms propres
(cf. ARMT xv1, p. 54, s. n. Ahldmu, Ahlammu), les gens
du Zagros (Lulld, Turukkd, Qutfi), sont sentis comme
des allogenes dont on se méfie et avec qui les rapports
sont irrémédiablement agonistiques.

Ceux avec qui I’on vit se divisent en deux grands
groupes dont les appellations sont interdépendantes
méme si personne n’'a, jusqu’a aujourd’hui, expliqué
I’origine ou la raison de leur distinction : les uns sont
dits « fils de 1a Droite », on les appelle dans nos traduc-

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

300

tions « Benjaminites » et les autres, « Fils de la gauche »,
ce sont les « Bensim’alites ».

Ces appellatifs modernes sont en fait dérangeants.
Les textes anciens expriment la notion de « fils » par
I'idéogramme sumérien DUMU. Dans [!’écriture
akkadienne DUMU représente le sémitique mdrum,
mais on a eu tendance a donner a ’idéogramme une
lecture qui recoure plut6t & un terme ouest-sémitique,
celui de binum. Ce fait permet de retrouver derriere une
lecture binii yamina les fameux « Benjaminites » de la
Bible, pourtant attestés par des textes bien plus récents
et dont rien ne prouve qu’ils aient eu des traditions qui
les relient a la grande division tribale amorrite. En fait,
si 1a réalité phonique bi-ni-ia-mi-na est bien attestée par
un nom propre isolé [ARMT xxu, n° 328 ii 16], on a
plusieurs indices que dans le dialecte propre de Mari
on pronongait leur nom Marmi [G. Dossin RA 52, 1958,
p- 60-62] et ce dernier se dérive naturellement a partir
d’une lecture de DUMU par mdrum. On ne comprend
pas bien le détail phonétique de I’évolution de mdru
iamina jusqu’a Marmf et il est vraisemblable qu’il faille
partir de mar(u)imni(m), ce qui suppose un dialecte qui
ne connaissait pasie méme systeme de voyelles longues
ni les mémes géminées qu’au pays d’ Akkad. Apparem-
ment *marimmi, apreés avoir assimilé le groupe -mn-, le
simplifiait, tout en pratiquant par ailleurs le procédé de
la syncope vocalique. On connait fréquemment dans
toutes les langues des prononciations bien plus rapides
que ne le ferait croire la chaine écrite.

La prononciation Bini-iamina, puisque un NP
Iatteste, devait donc étre le fait d’un autre dialecte, peut-
étre celui des Benjaminites eux-mémes, voire de certains
d’entre eux. Yamina, en tout cas, se présente certaine-
ment comme désignant a ’origine un pays, le « Sud »,
analogue au Yémen actuel, quoique sans liaison aucune
avec lui, vu la distance chronologique qui les sépare. On
pourrait ainsi supposer que les Benjaminites ont été, a
Vorigine du moins, des Occidentaux du sud, c.-a-d.
établis plut6t dans la région de Qatna et de la Palestine.
Un indice en ce sens pourrait étre trouvé dans le fait que
les ruines d’une de leurs cités éponymes, la ville de
Yarih, « Cité de la Lune » (« Luna »), dont le nom
rappelle a I’évidence celui de « Jéricho » et auquel se
rameéne le nom de la tribu benjaminite des Yarihd, se
trouvait en Cana’an a 1’Ouest de la ville de Damas,
d’aprés un général mariote en expédition en Occident.
Le rapprochement ne peut cependant pas étre précisé et
on ne constate pas de culte particulier rendu par les
Yarihéens au dieu lune dont le nom Yarah ou Erah est
cependant trés présent dans toute [’onomastique
occidentale. Le seul fait qui irait en ce sens serait que
Harrén, une ville notoirement d’obédience benjaminite,
dont le culte au dieu Lune (sous le nom de « Sin ») est
trés bien documenté a I’époque tres récente par le culte
que lui rendirent le dernier roi néobabylonien sémitique,
Nabonide, et sa mere, est déja, a I'époque de Mari, le
siege d’un culte lunaire (ARMT xxvi, n° 24), sans
pourtant que l'on sache quelle était 1’appellation
indigéne de la divinité ; rien par ailleurs ne parle
d’origines benjaminites de la famille de Nabonide.



301 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

Notre lecture « Bensim’alites » est construite sur
I’opposition avec Benjaminites, quoique nous n’ayons
aucun renseignement sur la prononciation de I’ethnique
et qu’il n’y ait pas de *Sim’ala qui corresponde a
Yamina. Il est vraisemblable qu’a Mari I’appellatif
devait se présenter sous une forme « mar(u)sim’al »
dont I’évolution phonétique n’est pas prévisible et qui
peut se cacher derriere le mdru-simmalldyum de (ARM
xxvil, n° 90, 1. 4). La « Gauche » désigne le Nord. Les
Sim’alites pourraient se présenter plutdt comme des
« Nordistes » par rapport aux « Sudistes ». Le pays de
Sam’al, pourtant, au I** millénaire av. n. &., s’il est bien
au Nord-Ouest, se présente comme un pays surtout
araméen ; a I’époque de Zimri-Lim, sa région était un
repaire de Benjaminites. Aucun rapprochement, non
plus, n’est possible avec les « Ismaéliens » des Arabes
méme si, 12 encore, ils représentent une réalité du Nord-
Ouest de I’ Arabie.

On peut néanmoins se demander si 1’opposition entre
les deux groupes est fondamentale ou accidentelle. Ce
qui intrigue le plus le chercheur, c’est que, si les tribus
benjaminites sont largement répandues par tout le
Proche-Orient (en Occident, dans la région médiane et
dans la région orientale), au moins a en juger par les
attestations de leurs tribus (Amnanum, Yahrurum, etc.),
en revanche les Bensim’alites représentent un fait
strictement mariote : ils ne sont connus qu’a I’époque
du royaume de Mari et principalement par ses textes,
disparaissant a partir du moment ou ils se taisent, méme
si certains de leurs ethniques semblent avoir eu une
survie, comme ASarugdyu qui devrait se perpétuer
derriere 1’ethnique araméen Sarugl. Méme si le terme
benjaminite n’est pas une seule fois utilisé dans les pays
d’Akkad ni de Sumer, sans doute parce qu’il y est
occulté par le générique amurrii « occidental », I’absence
assez générale de I’ethnique et de ses clans en ce qui
concerne les Bensim’alites a de quoi étonner.

Il se pourrait, dés lors, que le phénomene
bensim’alite n’ait pas été quelque chose de fondamen-
tal, mais n’ait eu qu’'une relation ponctuelle avec le
phénomeéne benjaminite qui était beaucoup plus général
et qu’il n’en ait désigné qu’une modalité, dénommée
en réaction a la désignation générale.

Quoiqu’il en soit, les deux groupes qui se sont &
I’occasion fortement opposés, jusqu’a la guerre, ont eu
aussi — et I’ont exprimé par des images trés fortes — le
sentiment aigu de leur unité, surtout ceux des deux
groupes qui se sont partagé les rives de I’Euphrate ot ils
ont fait boire en commun leurs troupeaux, s’assimilant
a la crue d’amont qui conflue a la crue d’aval, image
ot ils devaient retrouver celle du flot de 1’Euphrate
nourri de celui du Balih, les régions benjaminites, qui
venaient augmenter le flot de I’Euphrate grossi par
I’apport du Habour, la région bensim’alite, situation qui
était bien celle de leurs établissements au moment ot le
propos a été tenu, en I’an 10 de Zimri-Lim, alors
menacé par 1’attaque élamite.

Le symbole méme de leur union fonciére peut sans
doute étre recherché dans la personne de dame Addu-

302

diiri, une princesse benjaminite originaire d’ Abattum,
donc rabbéenne d’extraction, qui avait épousé un des
males les plus importants des Bensim’alites, Hadni-
Addu, sans doute le fils ainé ou un frere du roi Yahdun-
Lim de Mari. On peut supposer que le mariage avait été
conclu & la fin des guerres tribales qui avaient vu le
triomphe du roi de Mari. Une sceur de Zimri-Lim lui-
méme, Atrakatum, avait épousé le prince benjaminite
du Yahrur, Sum{i-Dabi, qui semble avoir été un leader
des Benjaminites au moment ot ils se réinstallérent sur
les bords de I’Euphrate aprés I’intermede de Samsi-
Addu.

Les Bensim’alites sont certainement le groupe auquel
appartenait la famille royale de Zimri-Lim, celui qui
avait suivi Yaggid-Lim (« La Tribu a frappé »), un
puissant prince du Nord dont on se souvenait deux
générations plus tard, mais qui avait dd subir des revers
et descendre jusqu’aux bords du Moyen-Euphrate qui
se trouvaient abandonnés apres un III° millénaire de
relative aisance.

On connait la titulature de son fils Yahdun-Lim par
deux sources qui doivent sans doute étre mises en
diachronie : sur le sceau d’une de ses filles, Yahdun-
Lim est dit « roi de Mari et des Bensim’alites » ; dans
ses inscriptions, il se dit lui méme « roi de Mari et du
pays des Bédouins (hana) ». Le fait essentiel est,
qu’entre-temps, il a remporté de grandes victoires sur
les principautés benjaminites majeures que les
Bensim’alites avaient trouvé installées en petits
royaumes sur ’Euphrate-Moyen, 4 Saméanum, Tuttul et
Abattum. La victoire a dii entrainer une premiere fusion
des deux ethnies.

Lorsque Samsi-Addu, aprés avoir affronté Yahdun-
Lim et I’avoir vaincu, eut poussé jusqu'a Mari, il
semble que les Bensim’alites soient passés sur la rive
droite de I’Euphrate et aient pénétré au Yamhad pour y
étre installés a I’extréme ouest du royaume, I’endroit
ot le roi Zimri-Lim retourna peut-étre en pelerinage
aux lieux de son enfance, vers la fin de son régne (FM
VII).

Lorsque I’on voit, apres la mort de Samsi-Addu, une
coalition de Bensim’alites et de Benjaminites attaquer
Tuttul, on a I’impression que le descendant de Yahdun-
Lim reprenait alors a son compte la conception
monarchique de son prédécesseur puisque sur le sceau
qu’il se fabrique, deés avant sa conquéte de Mari, il se dit
aussi bien « roi de Mari » que « du pays des Bédouins »
(hana). Les deux ethnies ne se fondirent pourtant pas
tout de suite, les uns dans les autres. Il y avait méme di
y avoir eu, préalablement a la conquéte, un partage des
terres puisque les Benjaminites arrivés en masse
s’entendirent inviter d’aller vers les régions qui leur
étaient attribuées.

L’unité politique ne fut accomplie que lorsque les
Benjaminites, acculés a la rébellion, durent se soumet-
tre malgré un appel a de grandes puissances étrangeres
aupres de qui ils avaient di solliciter des solidarités
tribales qui ne sont plus connues, mais que 1’on peut
supposer. Désormais les Benjaminites ne furent plus



303 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES 304

que locataires des terres qu’ils avaient conquises et que
leur avait concédées le roi de Mari ; ils contribuaient a
I’enr6lement dans 1I’armée mariote au méme titre que
les Bensim’alites.

La monarchie de Mari mérite amplement son
appellation de « bédouine » puisque le royaume qui
survécut a la chute de la puissance mariote perdit vite
toute attache avec la grande cité du III° millénaire mais
garda comme appellation propre celui de « Pays
bédouin ».

B. LES INSTITUTIONS. — On sait peu de chose sur les
institutions de ces Bédouins, si ce n’est par quelques
historiettes dont le caractére exemplaire ne s’impose
pas et par la collecte d’un ensemble de termes qui
concernent le monde de la politique et de la société,
mais sont de toute évidence étrangers au stock des
vocables akkadiens.

Le point fondamental est que ces gens constituaient
des familles d’une étendue beaucoup plus ample que les
groupes analogues qui se trouvaient dans ce qui est
I’actuel Irak, région de grandes villes, ou le partage des
héritages et surtout la contrainte qu’imposait un tissu
urbain relativement dense avaient provoqué le morcelle-
ment des unités humaines. A en juger par le vocabulaire,
le chef de famille, ou au moins sa référence, est incarné
dans la région médiane par 'aieul, le hammum
(‘ammum) qui n’a pas a 1’époque le sens d’« oncle »,
courant dans les langues sémitiques postérieures ; il
s’agit du « grand pére ». Les « oncles » ont leur spécifi-
cité puisque I’on y distingue celui du pére, le hdlum
(@élum), et celui de la mere, le dddum. Pour EGO, la
famille se divise en deux zones, celle de la famille
paternelle, le bit aba, et celle de la mére, le mahrastum
(mahrastum), terme construit sur la racine qui signifie
«accoucher » (hardsum). Deux zones sont distinguées en
fonction de la population féminine : le nesiitum ou 1’on
marie les filles de la maison et la sallatum ou I’on va
épouser les nouvelles femmes introduites dans la famille.

On ne connait pas cependant les contraintes qui
pesaient sur un tel systéme ; on ne sait pas ainsi si ’on
pouvait choisir ses lieux d’alliance, ou s’ils étaient
obligés. A I'occasion de mariages dynastiques, on
constate que les soucis de stratégie politique y sont tres
importants : Zimri-Lim, rentré & Mari, prend pour
premiere épouse la veuve de son prédécesseur qui a
perdu la vie lors de la conquéte, mais il s’agit d’une des
filles de Qatna, un des premiers royaumes de 1’époque.
Il épouse treés vite ensuite une princesse royale d’ Alep
qui devient elle aussi reine de premier rang. Avoir deux
épouses principales n’est pas la norme mais, semble-t-
il, une possibilité de 1a haute société et c’est un point de
contact intéressant avec les pratiques des patriarches de
la Bible. Zimri-Lim a donc pris ses deux épouses de
premier rang dans 1’Ouest, aucune a I’Est, au moins au
début de son regne. Mais il était déja bien pourvu en
épouses quand il arriva 2 Mari — ainsi qu’en filles — et
rien ne dit ot il les avaient trouvées.

On voit ses propres filles étre données majoritaire-
ment & des princes de Haute-Djéziré ; 1a encore, le souci

du renforcement des alliances de vassalité ne semble
pas avoir été étranger a la contraction des unions.

On constate que ses sceurs sont les femmes de
beaucoup de petits princes mais elles ont pu leur étre
données au moment ol se préparait la reconquéte des
anciens royaumes absorbés par le nouveau royaume de
Haute-Mésopotamie. La encore, il est difficile de savoir
dans quelle mesure les princes étaient déja apparentés
et poursuivaient leurs alliances par la contraction de
mariages, ou s’ils ne faisaient que préparer leur retour
et constituaient un nouveau réseau de pouvoir.

Les familles s’unissaient en clans, appelés gdyum,
terme apparenté a I’hébreu géy. C’était 1a I'unité de
base du peuple, commandée par un sugdgum. Ce
dernier terme signifie au propre « quelqu’un d’impor-
tant », sur une racine SGG qui veut dire « étre grand » ;
le terme correspond, mutatis mutandis, au rabidnum
des Amorrites établis dans 1’Est. On le traduit souvent
par cheikh, ce qui est commode mais pas trés heureux,
car le terme arabe signifie au propre « Ancien », alors
que les Anciens, les $ibiitum, constituaient a I’époque
amorrite un conseil particulier qui assistait le sugdgum
et parmi lesquels était choisi le sugdgum. Ce dernier
semble en effet avoir été en droit élu par ses pairs. On
ne connait certes I’institution qu’a une époque ou la
royauté est puissante ; mais comme on voit en fait le roi
valider le plus souvent la proposition des locaux, on se
doute que si le sugdgum tient alors sa légitimité de la
décision du monarque, ce dernier essaie le moins
possible d’aller contre la volonté des administrés.

Le sugdgum versait — en principe 4 son entrée en
fonction, mais il mettait un assez long temps a I'acquit-
ter totalement — une taxe dite sugdgiitum ; elle semble
devoir étre interprétée comme une sorte de ferme qui
permettait au monarque d’anticiper les redevances locales
que devait percevoir de son coté le chef coutumier. Il était
ainsi important que le sugdgum fit lui-méme quelqu’un
de fortuné et 1’on faisait trés attention a ses moyens. Les
sugdgiitum, relativement importantes, étaient pergues au
fil du régne, mais fixées d’emblée. Les sugdgum ne
représentaient donc nullement un pouvoir populaire,
mais plut6t aristocratique.

Le sugdgum qui commande a la communauté
villageoise est son chef naturel a la guerre, a en juger
d’apres les roles de I’armée mariote. Il est assisté dans
ses fonctions locales par quelqu’un qui est désigné par
un titre qui se dit en akkadien laputtim, ce que ’on
considére généralement comme un emprunt fait au
sumérien nu-banda, mais qui a bien plus de chances de
venir de la racine sémitique LPT qui signifie « enrdler » ;
le laputtiim est, en effet, un chef de travaux. Il préside
a la corvée, tout particulierement aux travaux des
champs, et a 'entretien des sources d’approvisionne-
ment en eau ; on le voit — surtout sur ordre royal —
participer a I’entretien des canaux pour lesquels sont
sollicités des moyens importants qui transcendent ceux
des simples communautés.

Dans les villages on constate une division en unités
qui travaillent aux champs (des sédentarisés) et d’autres
qui partent avec les troupeaux (des nomadisants). Ces




305

derniers constituent au sein de la tribu le hiprum
(« élément qui part », mot sans aucun rapport avec
I’hébreu « ami », comme cela été trop souvent proposé !).
Il n’est pas possible de savoir si les clans se répartis-
saient entre ces deux catégories, chacun se scindant
entre les deux techniques, celle des champs et celle des
troupeaux, ou s’il y avait au fil des années une rotation
des clans dans ces activités. on sait cependant que le
chef coutumier qui emmenait ses contribules a la
recherche de la pature se dénommait non pas sugdgum,
mais kddum, un terme apparenté a 1’arabe gd’id. Par
ailleurs, certains autres chefs coutumiers portaient le
titre de mudinum, « celui qui prend des décisions »,
terme certainement a distinguer de dayydnum, « juge
en matiere judiciaire » ; 1’appellatif marquait celui qui
était a la téte d’une madinatum et il rappelle, d’une
certaine fagon, le §@pitum, également une sorte de juge,
mais qui fonctionne alors comme le gouverneur d’une
grande division du royaume.

11 est ainsi vraisemblable que, si la réalité de I’exer-
cice du pouvoir devait &tre sensiblement la méme
partout chez les nomades, les titres, en revanche,
n’étaient pas identiques.

Les clans se regroupaient en unités supérieures
rendues conventionnellement par « tribu ».

a) Chez les Benjaminites, on utilisait le terme de
limum. Comme ce dernier ne peut jamais a 1’époque
étre noté au moyen du signe LIM (par exemple a son
état absolu), on en conclut que sa prononciation était
en fait /i’mum (et, a 1’absolu, /i’im). Le terme est en fait
équivalent du chiffre qui signifie « mille » et de le’om
qui désigne le peuple en hébreu. On voit ainsi que les
roles de I’armée mariote supposent une base de « mille
combattants » pour le calcul de la conscription tribale.

Les Benjaminites de la vallée de I’Euphrate a
I’époque amorrite se répartissaient en cinq tribus, les
Yahrurdi, les Yarih, les Amnanum, les Rabblim et les
Uprapil. Les noms de leurs subdivisons en clans sont
trés mal connus. Sauf Yarih qui semble, d’une fagon ou
d’une autre, apparenté au nom de la Lune et qui
désignait une ancienne ville de 1’Ouest, le sens des
autres dénominations est opaque et les noms de tribus
peuvent étre (au moins en partie) également dérivés
d’anciens terroirs.

b) On ne sait pas comment se dénommaient, en
revanche, chez les Bensim’alites, leurs regroupements
humains supérieurs aux gdyum, ceux qui sont nommés
les ASarugayum et ceux qui forment les Yabasa. Il ne
semble pas que le terme de li’mum ait existé chez eux
pour les désigner, quoique tous leurs chefs fassent
référence a cette large unité dans leurs noms : Yaggid-
Lim (« La tribu a frappé »), Yahdun-Lim (« La tribu
s’est installée » sur un verbe apparenté a I’arabe adana
« étre a demeure fixe dans un lieu »), Zimri-Lim (« La
tribu est mon secours »). Cet emploi n’est pas inconnu
de I’onomastique benjaminite comme le prouve Yarim-
Lim {« La tribu a montré son affection », roi des
Yahrur(l), mais dans aucune des deux ethnies un nom de
femme ne peut y faire référence.

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

306

Cela s’explique vraisemblablement par le fait que la
femme, qui ne participe pas a ’organisation de la
guerre, est en outre appelée & quitter le groupe pour s’en
aller ailleurs ; les femmes se définissent dés lors plutdt
en référence au nawiim, le monde du troupeau ot elles
trouvent une source de labeur essentiel. Cette référence
a la tribu est totalement absente de 1’onomastique du
Proche-Orient de I’Est, alors que les rois de 1’Ouest (par
exemple & Alep) y recourent.

A la téte des tribus se trouvait un roi. Les textes
recourent uniformément a I’écriture sumérienne de
prestige lugal, idéogramme que 1’on a tendance a lire
en recourant a4 sa monnaie akkadienne Sarrum
cependant, on sait que les unités territoriales comman-
dées par un roi amorrite se disaient des namlakdtum
(sous sa forme akkadisée), ou des mamlakdtum sous sa
forme plus authentiquement occidentale. Le roi devait
donc plutét étre dans 1’Ouest un malikum, terme que
I’on trouve cependant documenté surtout dans des
cérémonies religieuses, pour désigner des rois ou des
membres de la famille royale défunts ; Ia encore, il y a
dii avoir pluralité de termes ; les Benjaminites semblent
ainsi avoir recouru a la forme mulkum, ou plus exacte-
ment & mulukum (a interpréter sans doute mul*kum), car
le terme permute avec le malikum des Bensim’alites
sans qu’il semble s’agir d’un pluriel.

On peut assez bien observer le processus de nomina-
tion d’un roi benjaminite a I’occasion de I'instauration
des nouveaux chefs de tribu apres la grande révolte
contre Mari. On voit a la fois que 1’on ne peut prendre
le roi n’importe ot (le choix doit s’opérer au sein d’une
famille déterminée) mais que, d’autre part, la décision
qui appartient aux Anciens est soumise a de fortes
sollicitations dues a la brigue. Les plus riches cherchent
bien par leurs libéralités a orienter les votes. Il semble
néanmoins que le choix ait tendance a se porter sur le
fils du prince précédent. On ne sait pas quelle
importance était donnée a I’age ou, surtout, au rang de
la mere.

Dans les cas présents, il y avait nomination d’un
nouveau roi alors que 1’ancien n’avait fait que perdre la
guerre et était en fuite, mais vivant. Naturellement, en
P’occurrence, la volonté du souverain mariote a fini par
imposer les nouveaux titulaires. Le seul qui ait survécu
a la grande rébellion se trouve étre le prince d’ Abattum
Dadi-hadun (« Mon Oncle se trouve installé »), étroite-
ment apparenté a la famille royale de Mari, puisque
oncle du nouveau roi et frére de sa mére.

La situation semble avoir été la méme dans la région
du Nord de la Djéziré qui vit en étroite union avec les
Bensim’alites qui les traversent : le choix du roi devait
se porter vers un membre d’une famille précise, celle
qui est formée par ce que 1’on appelle les « madarum ».
Ce terme a toute chance d’avoir été formé sur la racine
de adarum, « montrer de la vénération ». Les madarum
représentaient donc les « respectés » et ils s’opposaient
par 1a aux muskénum, les « humbles », qui formaient le
menu peuple, au sens propre « ceux qui s’inclinent par
respect ». Cela étant, le premier d’une telle famille a se



307

faire accepter par les Anciens ou I’ensemble des
muskénum (les situations que l’on peut observer,
toujours conflictuelles, ne permettent pas une théorisa-
tion juridique) devenait roi, ce qui prétait ultérieurement
a d’infinies contestations.

On constate des lors, aussi bien chez les Benjami-
nites que dans les régions du Nord syrien, une pratique
tres courante, celle du geltum, ou kaltum. Le terme
semble provenir d’une racine QLT, qui désignait de
fagon large I’étranger noble en rupture de ban accueilli
par un clan voisin ; il s’est spécialisé pour désigner le
prétendant a un trdne voisin que 1’on héberge dans
I’espoir de faire pression sur une politique étrangere,
soit en ’orientant par la menace d’une subversion
possible, soit en remplagant un voisin hostile par
quelqu’un de (prétendument) acquis. Le phénoméne
semble avoir été plus général cependant que la popula-
tion bédouine proprement dite, méme si le terme qui a
toute chance d’étre un amorritisme n’est pas connu a
I’occasion des épisodes politiques que documentent les
régions de I’Est du Proche-Orient.

Il n’est certes pas impossible qu’un simple
muskénum accede a la fonction royale s’il est choisi par
ceux qui ont la décision. Le fait est jugé scandaleux s’il
est la conséquence d’une activité insidieuse comme
celle d’un condottieri. Le cas de Samsérah en Syrie du
Nord est connu ; mais cela peut étre aussi ’indice que
la famille royale a été entierement décimée, comme
dans le cas de la famille d’ESnunna apres la défaite
infligée par les Elamites o I'on voit Silli-Sin devenir
roi, alors qu’il n’est qu’un soldat estimé et que des
mddarum pourraient survivre, réfugiés a la cour de
Hammu-rabi de Babylone.

En cas de guerre, plusieurs tribus peuvent s’unir sous
le commandement d’un seul ; on n’en connait pas le
titre ; 'union de I’ensemble semble avoir regu le nom
de ummatum, « nation », chez les Benjaminites, ainsi
que celui de kul’um « totalité ».

Les réunions de chefs sont courantes. Le plus souvent,
elles sont désignées par le terme akkadien de puhrum,
« rassemblement », qui s’oppose au pikhrum lequel
désigne la réunion des soldats et fonctionne & peu prés
comme le terme « troupe ». Le puhrum peut néanmoins
étre aussi constitué par tous, chefs et muskénum.

Chez les Bensim’alites, une certaine forme de
réunion permanente est constituée par le mahanum (au
propre mah®num) qui correspond a peu prés au mahana®
hébreu, vaste campement avec femmes, enfants et
troupeaux, et dont les mouvements balisent un certain
parcours de transhumance. Il semble cependant que le
mahanum ait eu un emplacement relativement stable
selon les périodes et qu’il ait servi de point de rallie-
ment aux Bensim’alites. Son grand dieu était celui des
Bensim’alites, c.-a-d. le dieu de 1’Orage, Addu.

Dans les villes d’obédience benjaminite de la vallée
de I’Euphrate, la municipalité était dirigée par un
conseil appelé tahtamum, organe de discussion qui avait
a connaitre de la plupart des affaires communes. Il ne
semble pas que dans les villes ol existait le tahtamum

TELL HARIRI/MARI : TEXTES

308

il y ait eu un pouvoir royal qui lui coexistait. Ce serait
plutdt un chef religieux qui le remplagait et qui s’occu-
pait de la gestion du temple. Les cas les mieux connus
sont ceux de Tuttul ol se trouvait le grand temple de
Dagan et celui d’Imar (= Emar) ot a date ultérieure, le
dieu de la ville et les Anciens se trouvaient gérer des
biens considérables dont la possession était reconnue
au temple de « Ninurta ». On ne connait pas le dieu qui
correspondait pour 1’époque amorite a celui qui se
cache sous la graphie récente de Ninurta, mais il s’agit
peut-étre de Rasap, ou RuSpén.

Dans le piémont du Tiir-'Abdin, au nord de la Syrie,
région bensim’alite ou trés pénétrée d’éléments
bensim’alites, on constate que les chefs qui se rassem-
blaient constituaient un arrum. Le terme doit étre dérivé
de la racine 'RR qui n’existe en akkadien que pour
signifier « maudire », mais qui, a I’origine, devait
simplement signifier « parler haut et fort ».

Un type particulier de réunion, principalement avec
des non contribules, était appelé rihsum, traduit par
« palabre » pour souligner qu’il s’agit d’y discuter une
fois opérée la rencontre (désignée au moyen de la racine
PHR).

Les merhiim. — Ils représentaient une structure
originale dont on ne connait pas I’équivalent (ni méme la
simple désignation) dans les documentations ultérieures ;
aI’époque antérieure, le titre n’existe que dans des noms
propres ou il doit avoir un sens différent, celui d’un
simple prédicat, s’il s’agit bien du méme terme.

Au propre, il s’agit du participe d’une forme
analogue au hiphil hébreu, dont le sens correspond &
celui de la forme causative en S des verbes akkadiens ;
merdim = *musre’iim « celui qui mene a la pature ».

Linstitution coexiste avec la royauté. Ainsi les rois
benjaminites comptent-ils & c6té d’eux au moins un
merhiim dont le role exact est cependant occulté par le
fait que I’administration de Zimri-Lim ne traite directe-
ment qu’avec les rois et que leurs merhiim ne sont plus
que de simples noms propres. On ne sait pas si c’était
le roi benjaminite qui le nommait ou s’il était élu par
ses pairs, voire si la charge était héréditaire, ce qui
pourrait aussi se concevoir. Le silence complet des
sources palatiales en ce qui concerne leur nomination,
alors que I’on voit sans cesse la sugdgiitum étre percue
par le palais semble bien indiquer que ce n’était la
qu’affaires internes des tribus.

En revanche, chez les Bensim’alites, la figure du
merhiim s’ impose massivement dans la documentation.
On constate qu’en 1’absence d’un roi ¢’était le merhiim
qui procédait aux nominations de sugdgum, responsa-
bilité rétrocédée dés qu’il y a de nouveau un roi. Quand
le merhiim Bannum s’installe dans la capitale comme
ministre (Sukallum) du roi, il congoit comme raisonna-
ble que les sugdgum proceédent a la nomination d’un
nouveau merhiim. Pas plus que chez les Benjaminites,
on ne voit jamais dans les documents des archives
palatiales le roi intervenir dans un tel choix, ce qui est
une confirmation de plus de 1’autonomie des structures
bédouines.




309

Le merhiim était un homme d’autorité qui devait en
imposer non seulement par sa naissance mais aussi par
son 4ge : son ton sentencieux facile a remarquer dans
ses missives, son souci a donner toujours un conseil
judicieux méme a I’égard du roi, tout cela montre qu’il
était d’une expérience telle qu’elle n’avait pu lui étre
donnée que par les ans.

Cependant, il est encore difficile d’établir une
chronologie nette entre les différentes figures des
merhiim bensim’alites qui sont attestés, par exemple
ASmad, Ibal-El et Ibil-pi-El. On a méme eu, certaines
fois, envie d’ unifier les figures, effectivement interchan-
geables, d’[bal-El et d’Ibal-pi-El. Leur onomastique
montre qu’ils sont des figures uniques qui portent des
noms de rois (Ibal-pi-El) ou d’ Ancétres (ASmad).

En fait, du point de vue de la documentation actuelle,
le merhiim est surtout un chef de guerre, ou au moins
celui qui dispose de I’autorité pour envoyer les
Bédouins sur les fronts ou ils sont nécessaires. C’est
par lui que passent le roi Zimri-Lim pour ses propres
besoins en troupes ou les rois du Nord, sur autorisation
du roi de Mari, évidemment.

11 est difficile de savoir s’il méne personnellement les
troupes au combat ou en commet le soin a d’autres plus
jeunes. Lors de la grande expédition vers Babylone,
c’est bien Ibal-pi-El qui prend la téte des opérations. Il
se vante de son expérience militaire, mais on ne le voit
pas les armes a la main.

C’est le merhiim Ibal-El qui entraine ses contribules
vers de nouvelles patures a 1’Est, tout en assurant le roi
de Mari qu’ils seront toujours 1a pour lui fournir des
troupes quand il le faudra. C’est un merhim qui prend
la téte des grandes transhumances et qui, naturellement,
discute avec les locaux des modalités de passage et
d’acceés aux points d’eau.

En ce qui concerne la branche bensim’alite des
ASarugiyum, on ne connait pas cependant d’attestation
du terme merhim. La figure essentielle est celle de
Meptiim, établi dans le Sihum sud mais qui n’est
jamais qualifié d’un tel titre. Il serait possible que son
nom, totalement atypique (il est méme unique), d’une
structure analogue a celle du merhim, soit en réalité son
titre et que les ASarugdyum aient eu a leur téte un
« Ouvreur » (scil. de la route) ; pour ’heure ce n’est
jamais qu’une hypothése. Peut-étre faut-il voir la
simplement le fait qu’établis dans le Sihum, ils n’ont
plus besoin de merhiim. Le « chef des pétures » serait,
des lors, une autorité transitoire liée a I’essence méme
du nomadisme. ‘

L’union des Bensim’alites est proclamée par leur
dénomination commune, mais ils font leur service dans
la garde, rangés par clans distingués en fonction des
deux branches, Yabasa et ASarugdyum, et ces deux
derniéres marchent au combat sous des chefs distincts
comme on le voit lors de I’expédition de Babylone.

Les clans qui ont été repérés sont :

(a) Pour les Yabasa : Yabas(i, Amurrum, Abi-nakar,
Kastim ; il faut sans doute y ajouter les Nahan.

(b) Pour les ASarugidyu : Nihadim, Man-napsu,

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

310

Ya’um-ma-Hammu, Ibal-ahum, Yar’d, Ki-hipru-Ila. Il
faut sans doute y ajouter les Yakallit.
Ces clans étaient encore divisés en sous-clans.

Une autre différence essentielle entre les Yabasa et
les ASarugayu est que les premiers ont en fait comme
désignation de leurs clans des dénominations
construites sur des lieux généralement assez peu riants,
comme Kasim « gens de la steppe » ou Yakkalit,
construit sur la racine qui désigne le réfugié contesta-
taire (cf. kaltum ci-dessus), alors que les gens des
ASarugiyum sont répartis en clans dont les appellatifs
coincident avec des noms propres qui ne peuvent étre
que ceux d’ Ancétres comme Ibal-Ahum = « [bal est un
frére » ou Ya'im-ma-hammu « Le mien c’est I’ Aieul ».

Il n’a pas encore été possible de repérer le cian de la
famille royale de Mari. Il n’y a que quelques présomp-
tions qu’il s’agirait des Nihad(im.

Les hapirum. — Ce n’est pas une institution au sens
propre du terme mais un fait de société. Le terme a fait
I’objet d’une multitude d’études et a méme &té
considéré par plusieurs savants, et non des moindres,
comme une étymologie possible du terme hébreu.

Au propre, le hapirum désigne a 1’époque de Mari
I’exilé politique et uniquement cela. Certes, il fonctionne,
selon les contextes, assez souvent comme un « immigré »,
par exemple quand on en parle du point de vue de ceux
qui I’accueillent, avec tous les problémes qui peuvent se
poser a ce genre de population et qu’elle suscite, par
ailleurs, a ses hotes.

Pratiquement hapirum, terme qui désigne de simples
citoyens, est le collectif qui correspond au kalfum
(geltum), la personne éminente qui prétend a un trone ;
ce dernier peut légitimement se poser comme son chef.
Les kaltum amorrites sont des précurseurs de gens
comme Idrimi d’Alalakh ou David 1’hébreu, lesquels
sont de fait entourés de hapirum, ou de leurs équivalents
dans la société concernée, mais la figure du hapirum lui-
méme a beaucoup péti du fait qu’on I’a, sans beaucoup
de critique, considéré comme I’équivalent du terme
SA.GAZ qui, lui, est souvent (surtout a basse époque) un
pillard, voire un brigand de grands chemins. I1 s’agit 1a
de la notation a 1’état absolu (écriture dite a tort
« idéographique ») du terme sémitique Saggdsum qui
signifie « le pillard de profession ».

Le terme doit &tre bien lu, en fait, en accord avec ses
équivalents égyptiens et ougaritiques, hapirum (ou
hdpirum ?7), ce qui est conforté désormais par le fait que
le terme d’époque amorrite est dérivé d’un verbe
hapdrum, et non pas d’un *habdrum correspondant a
I’akkadien ebérum. Le sens originaire n’est pas évident.
1l ne faut plus le comprendre a partir de la racine “BR
« franchir une limite », mais en fonction d’un PR
« partir de chez soi », laquelle racine est bien attestée
par ses dérivés comme “iprum, « partie du clan qui s’en
va a I’herbage » ou ‘uppurum « faire déguerpir ». En
sémitique une telle racine, cependant, sert a noter le
terme de « poussiere ». S’il ne s’agit pas d’une simple
homonymie, peut-étre faut-il supposer a I’origine d’une
telle dénomination un rituel consistant a se répandre de



311 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

la poussiere sur la téte pour mieux marquer la rupture
avec sa communauté d’origine. Un tel geste est en effet
bien attesté a 1’époque amorrite parmi les manifesta-
tions ostentatoires du deuil.

Les hapirum représentent donc ’illustration d’un
phénomene bien connu dans 1I’Antiquité, celui de
P’anachorese, dissociation du groupe social tout particu-
lierement pour des entreprises relatives a la conquéte
du pouvoir et qui illustre la fragilité de ces sociétés.

La dissociation du groupe pour la recherche de la
nourriture dans des sociétés qui semblent avoir été
continuellement sous le signe de la disette est marquée
par un autre terme, celui de sagiim ; I’ensemble des
gens partant 2 la recherche de vivres s’appelait la
sdgitum. Les motivations d’une sdgitum se présentent
effectivement comme tres différentes, son propos étant
de retourner chez soi, le plus vite et sans problémes.

C. LES MOUVEMENTS BENJAMINITES ET BENSIM’ ALITES.
— Les Bédouins ont pour caractéristique d’étre des gens
qui se réclament de plusieurs lieux et on doit considé-
rer Iensemble de leurs possessions comme des
royaumes éclatés ou ils ne jouissent pas des mémes
droits ni des mémes pouvoirs selon les terroirs ot ils se
trouvent.

C’est un phénomeéne propre a 1’époque. On
interprete, d’ordinaire, les royaumes de ce Proche-
Orient ancien comme des unités autour d’un dieu, ou
d’un roi qui le représente sur terre, avec une unité de
culture et de religion, le tout rayonnant sur un territoire
souvent résultat de conquétes a partir d’une ville
majeure qui fonctionne comme une capitale. Cette
vision n’est pas fausse, mais elle apparait limitée aux
Fitats sis dans le Centre- ou le Bas-Irak.

Dans la région de Mari, on voit le bensim’alite Zimri-
Lim (a) s’établir dans une ville du III* millénaire, qui
n’était plus ce qu’elle fut jadis, en s’accommodant d’un
palais dont il n’avait pas décidé de la disposition ; (b)
tolérer — dans un premier temps — des puissances au
moins autonomes a quelques kilometres de sa capitale
a qui il concédera dans un deuxiéme temps un certain
droit de tenure ; (c) régir de fagon directe des territoires
manifestement hors du royaume comme toute la vallée
de I’Euphrate & I’aval d’ Abu-Kémal jusqu’aux portes
de Babylone ou a 'amont de Dér ez-Zor jusqu’a la
passe de Halébiyé, comme le Habur de I’amont de
Saggardtum jusqu'aux environs de Hasséké ; (d)
regrouper autour de lui une confédération brouillonne
de princes de la Djéziré, eux-mémes regroupés en
plusieurs ligues (trés mouvantes) ; (e) installer dans
certains centres majeurs comme Tuttul un hazzannum
(traduit burlesquement par « maire » aujourd’hui, mais
qui, en fait, représentait une sorte de ministre plénipo-
tentiaire dont la présence assurait la primauté de son
maitre au sein de la communauté soumise) ; (¢) conclure
des alliances de parenté avec des Etats plus importants
qui se sentaient au moins ses égaux comme les
royaumes de Razama ou de Kurd3, peut-étre d’ Andarig
dont le roi lui concédait le titre de « frére ainé » ; enfin,
(f) acquérir a I’étranger d’importants territoires, peut-
étre a des fins d’approvisionnement en matieres de

312

premiere nécessité, opération a I’occasion de laquelle
on se rend compte qu’il possédait déja des terres loin de
chez lui sur la région c6tiére du royaume d’Alep. Mais
la véritable force de ce roi de Mari venait (g) de la
fidélité que lui avaient jurée d’importantes ethnies
bédouines, fer de lance de son armée et grice
auxquelles il pouvait intervenir sur tous les fronts du
Proche-Orient.

Il est trés facile de voir les limitations du pouvoir de
Zimri-Lim pour ce qui est de ses possessions au
toyaume d’Alep, par exemple : il ne peut obtenir
I’exemption militaire des habitants qu’il a acquis en
bloc avec leurs terres afin de pouvoir avec plus d’effi-
cience restaurer la ville ruinée d’ Alahtum qu’on lui a
remise : le roi d’ Alep définit, tout comme le roi de Mari
d’ailleurs, son pouvoir sur son royaume par sa capacité
d’en convoquer les habitants aux devoirs d’ost et de
corvée (méme si ces convocations se font a I’adresse de
communautés et non de personnes individuelles) et n’en
cede rien.

De méme, les princes des terres oll le roi n’est que
suzerain pratiquent avec une grande application le droit
a la discussion et ont localement d’autres solidarités
qu’avec le roi de Mari.

L’insolence des Bédouins eux-mémes est une marque
intangible de leur goiit pour une vie fiere et libre.

Dans son propre palais, le roi doit pratiquer la
temporisation. A c6té de lettres étonnantes de flagor-
neries qui feraient croire 4 une sorte de déification ou au
moins d’intense sacralisation de la personne royale, on
voit le roi de Mari obligé de recourir aux subterfuges
de I’apologue ou du proverbe pour mieux faire passer
une vérité crue qui ne manque pas de mettre en colére
le personnage important 4 qui I’on veut faire compren-
dre une vérité désagréable.

Les domaines des Benjaminites. — On ne sait pas
d’ou venaient de fagon précise les Benjaminites qui ont
aidé Zimri-Lim a devenir roi de Mari si ce n’est qu’ils
I’accompagnaient depuis 1’Ouest. Une partie représen-
tait certainement les descendants de ceux que la
conquéte de Samsi-Addu avait jetés sur la rive droite
de I’Euphrate et ils avaient di a leur retour retrouver
des contribules qui étaient restés sur place au service
du nouveau pouvoir. Ils sont arrivés, semble-t-il,
en corps, et I’on peut parler d’un fait d’immigration
tribale, véritablement mouvement volontaire de
population.

Face aux trois royaumes de I’époque de Yahdun-Lim
dont deux, au moins, se trouvaient hors du royaume
mariote proprement dit, puisque sis a Tuttul et a
Abattum, on trouve, cette fois-ci, cinq royaumes en
fonction des cing tribus benjaminites nouvellement
arrivées. Le grand royaume de Samanum n’est plus
qu’une seule ville et quelques bourgades; mais le port
méme de Mari, Mislan, suffisamment important pour
étre compté au nombre des marchés euphratéens par la
Sippar paléobabylonienne; est passée aux Benjaminites
avec son tres riche terroir de terres irriguées a partir de
puits. Mi$lan (Tell Ramadi) était étroitement surveillée



313

par la forteresse royale de Suprum qui était a son droit
(Tell Abou Hassan).

Lorsque Yahdun-Lim eut triomphé des Benjaminites,
ils s’enfuirent a travers le désert de Palmyre et arrive-
rent dans la région ouest du royaume de Qatna ; la
bataille décisive que leur livra le roi de Mari se trouva
apparemment pres, ou dans, le Liban. Samsi-Addu
créditait de méme la tribu des Uprapéens d’une
connaissance précise des routes du désert de I'Ouest.

Lorsque Zimri-Lim vainquit les Bédouins, le prince
uprapéen Samsi-Addu se réfugia & Qatna, ce qui montre
bien qu’il avait lui aussi des accointances dans cet
Ouest. Les Mariotes retrouvent de méme au cours du
regne de Zimri-Lim le chef rabbéen, Dadi-hadun, a
Alep, mais il leur sert de guide bien plus a 1’Ouest
puisqu’il les renseigne sur la région de 1’Oronte.

C’est dans la région du Balih qu’ils semblent le plus
chez eux, 1a ou ils s’installent autour de villes comme
Ahhuna (« Ahuna ») ou Hén (‘Ayn, « La Source », sans
doute équivalente & la Hammén de Yahdun-Lim, peut-
étre ‘Ain El-Arus ?) qu’ils semblent gérer en commun et
qui devaient abriter des sanctuaires confédéraux a eux.

S’ils ont perdu Tuttul, Abattum sur I’Euphrate est
restée un grand centre politique ; ils ont des alliances
tres fortes avec les grandes villes de I’Euphrate (Ekalte
[= Tell Munbagqa], Imar et Carkémish).

Ils se partagent au fil de I’année entre tous ces centres
y amenant leurs troupeaux. Dadi-hadun d’Abattum
raconte qu’il passe au moins deux fois par an par
Halabit, sans que les motivations précises de ces
mouvements soient exposées : économiques pour une
part, mais certainement aussi fortement cultuelles, les
deux étant étroitement mélées.

Les alliances tribales de ces Benjaminites sont trés
fortes avec le Zalmaqum, pays dans le prolongement
du Balih et dont les quatre tribus, sans doute également
nouvellement venues, s’étaient installées autour des
villes de Harran, Nihriya, Hanzat et Suda, tandis que le
centre politique majeur d’ Aparha (pour I’époque de
Samsi-Addu) semble des lors déchu.

Si les Benjaminites malgré leurs apparentements
occidentaux n’en regurent pas beaucoup d’aide lors de
leur soulévement, c’est du cdté de I’Est que leur vint
1’appui le plus puissant sous les espéces d’une attaque
de Mari, prise a revers par les forces d’ESnunna.

On soupgonne, enfin, certains royaumes du Nord
d’étre non pas de sympathies mais bien d’origines
benjaminites, comme Kurda dans le Sindjar, capitale du
Numbha, et d’autres régions sur le Bas-Djaghdjagh (Qa
et Isqd) ainsi que Nagar (Tell Brak) qui ne semble plus
avoir alors I'importance dont témoigne pour le II®
millénaire 1’aspect colossal de son tell.

Les domaines des Bensim’alites. — Le destin des
Bensim’alites est solidaire de 1’histoire de la famille
royale de Mari. On ne sait pas quelles ressemblances
ou dissemblances réunissaient ou séparaient les
Bensim’alites de Yahdun-Lim de ceux de Zimri-Lim.
Eux aussi semblent étre revenus en masse a I’époque

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

314

de la reconquéte mais ils ’ont fait apparemment de
deux endroits différents : il y a ceux qui arrivérent de
I’Ouest avec le nouveau roi et ceux qui remonterent
depuis le désert au sud du Sindjar sous la conduite de
leur merhiim Bannum dont le role a été décisif dans le
rétablissement de la monarchie bédouine a Mari.

Bannum semble étre arrivé le premier & Mari et
Zimri-Lim seulement ensuite. Le nouveau roi qui faisait
de I’union des Bédouins la base de sa puissance semble
avoir été un esprit ouvert qui a essayé de tirer le
meilleur de toutes les forces vives du royaume. Dans
un premier temps, il a donc gardé a son service les
serviteurs de 1’ancien roi Yasmah-Addu et il a dii penser
a une monarchie akkado-bédouine. En ce sens, il a été
inspiré par des gens de grande importance comme
Kibri-Dagan, le futur gouverneur de Mari. Bannum a
vécu de fagon plus étroite une conception bensim’alite
du pouvoir, méme si on ne sait pas son role dans
I’histoire de 1a rupture entre les deux ethnies bédouines.

On a vu ci-dessus les Bensim’alites étre divisés en
deux grandes branches : les ASarugdyum et les Yabasa.

Les premiers, a qui appartenait peut-étre Zimri-Lim
lui-méme, se sont dirigés vers le royaume de Mari o1 ils
ont obtenu des établissements dans chacune des trois
principales provinces, Mari, Terqa et Saggiratum, mais
le gros de la troupe s’est engouffré dans la vallée du
Moyen-Euphrate inférieur a 1’aval de Mari, au plus
grand effroi de la population du Stihum, que I’on voit &
un moment menacée d’une déportation totale. Les
Bédouins semblent s’étre stabilisés  la frontiere avec la
Babylonie dans la région du Stthum inférieur, autour de
Hit, sur des terres conquises au moment de I’effondre-
ment du royaume de Haute-Mésopotamie, suite a un
arbitrage de I’Empereur d’Elam qui a partagé ces
régions apparemment entre les royaumes d’ESnunna,
de Babylone et de Mari.

Ce devait étre une région particulierement convoita-
ble pour des gens accoutumés & parcourir le désert qui
relie le Sud-Sindjar a I’Euphrate et ou se trouvaient les
grands gisements de sel vitaux pour leurs troupeaux.
Ces derniers trouvaient par ailleurs leurs patures tant
dans le piémont sud du Sindjar que dans la région de
I’Umm ar-Rahal et des rives de I’Euphrate. Posséder les
terres du SGhum était tenir un des péles de leurs
mouvements nomadiques.

La seconde branche, celle des Yabasa, semble étre
plutdt restée dans le Nord, mis a part ceux qui servaient
dans la garde royale de Mari. Ces gens forment, sous
le regne de Zimri-Lim, le meilleur exemple de vrais
nomades au Proche-Orient. Ils suivent un parcours qui
va de I’est du Balih (a Dér) jusqu’au mont Ebih, la
chaine montagneuse ol se trouve ASSur. Ils exploitent la
« steppe des oueds », soit la partie sud-ouest de la
Haute-Djéziré ou l’eau descendue du Tar-"Abdin
n’arrive plus et ol il n’y a plus a I’époque de tells
habités, ils traversent le Habur dans la région de Tell
Tabete, au sud de Hasséké, empruntent une route
appelée « le Trekk » (‘adqum) qui les fait passer par le
sud du Sindjar.



315

Ils ont évidemment une série d’accords plus ou
moins temporaires avec les habitants des villes plus au
Nord, & qui ils prétent assez facilement aide militaire
sur I’ordre de leur suzerain mariote. Mais ils ont aussi
acquis droit d’établissement dans certaines régions ol
ils sont chez eux, comme & Dér méme, a I’est du Balih,
ou comme dans la région de I’actuelle Virangehir, ou
ils organisent le royaume du Yapturum, ainsi que dans
certaines villes que leur ont concédées les grands
royaumes. Celui d’Aplim a ainsi donné des terres en
partage aux Yabasa du Nord.

Leur tactique semble avoir été de pousser de plus en
plus vers I'Est ou des guerres incessantes ont fait
s’effondrer la puissance des grands Ftats régionaux,
Ekallatum et ESnunna, ainsi qu’affaibli la présence
élamite. Or ce sont des régions de patures plus riches
que les leurs. On les voit donc franchir le Tigre pour
entrer dans les plaines de la rive droite de la Diyala et
se ménager un acceés aux régions a 1’Ouest du Zagros,
ou ils appellent a les rejoindre leurs contribules du
Stihum inférieur. Ce faisant, ils représentaient une
menace terrible pour le roi des Turukkéens, Zazia, ainsi
que pour le roi de Babylone qui devaient compter se
partager ces terres pour leurs propres troupeaux et qui
voyaient en fait interrompre leurs relations.

Toutes ces choses ont d’ailleurs dii peser lourd dans la
décision de Babylone de détruire la puissance de Mari.

D. CULTURE TRIBALE ET TRADITIONS OCCIDENTALES. —
Plusieurs aspects de la culture tribale de cette région
médiane peuvent étre désormais abordés, soit d’une
fagon nouvelle (relations économiques entre nomades
et sédentaires, culte de la vengeance [prix du sang]),
soit d’une fagon non théorique (convergence d’indivi-
dus dispersés au sein de clans nouveaux, naturalisation
d’un clan & un autre [cooptation tribale], adoption de
parents communs). Le concret ou fait entrer la nouvelle
documentation, permet sur beaucoup de points d’y voir
plus clair, surtout de gagner un vocabulaire neuf et
d’aborder les situations dans leur concret historique et
non plus de fagon théorique par le biais de « modeles ».

La pratique du nigmum. — Un des sujets les plus
évidents est celui de la vengeance, devoir auquel on
devait se soumettre, faute d’y perdre son honneur. La
présence en son sein d’articles inspirés par la loi du
talion avait depuis longtemps été considérée comme la
preuve de I'inspiration amorrite d’au moins une partie
du fameux Codex de Hammu-rabi de Babylone.

Le droit du sang existe bien dans la région médiane
et le terme qui le désigne est emprunté, comme attendu
a la racine attestée pour ce concept par 1’arabe et
I’hébreu, soit NQM. On posséde une description
terrible d’un nigmum exercé a I’encontre d’un individu
soupgonné de meurtre mais qui ne peut prouver son
innocence. Le roi de la cité livre I’individu a la famille
de la victime qui le met a mort apres d’horribles
supplices. On retrouve dans 1’opération quelques-uns
des traits fondamentaux du za’r arabe : une collectivité
1ésée qui se venge elle-méme et qui montre comme
marque de son deuil un acharnement que ’on peut

TELL HARIRI/MARI : TEXTES

316

considérer comme du défoulement et qui, de fait,
confine au sadisme.

Cette pratique serait impossible dans la Mésopotamie
des grandes villes, au Centre et au Sud, qui a mis au
point un processus juridique permettant de démasquer
le coupable dont on ne peut prouver la culpabilité en
recourant au biais des pratiques ordalistiques. De fagon
générale, d’ailleurs, on voit, a I’époque de Mari, venir
pratiquer 1’ordalie & Hit (alors sous controle justement
de Zimri-Lim) depuis la Haute-Djéziré, mais aussi depuis
Carkémish, le royaume du Yamhad et méme I”Elam. De
fait, on constate que le nigmum s’il est maintenant de
mieux en mieux documenté n’est que le propre d’une
zone résiduelle au Nord-Est du Proche-Orient.

11 est trés intéressant de remarquer, en outre, que le
nigmum n’est pas seulement affaire de vengeance
familiale : la tribu peut la reprendre a son compte dans
un domaine qui reléve plutdt de relations internatio-
nales. Les Bensim’alites considérent ainsi une agression
armée a leur encontre comme un fait qui reléve du
nigmum.

Les procédés du hipsum. — Lorsque 1’on regarde le
systéme des filiations dans (ce qui est devenu) I'Iraq du
Centre ou celui du Sud, on y constate des cellules
monoparentales ot la plus grande attention est dévolue
a la 1égitimité de la race et, partant, I’on y surveille trés
étroitement les agissements de I’épouse, la grande
suspicion étant celle qui pourrait porter sur sa fidélité,
donc sur la pureté de la race qu’elle est censée assurer
a la famille qui I’a accueillie. Cela se constate facile-
ment a la consultation des textes de lois. Les soupcons
d’infidélité peuvent étre une des causes principales du
recours a 1’ordalie pour que Dieu dise ce qu’il en est.

D’autre part, lorsque I’on considére les listes de
filiation, on se rend compte que 1’on est toujours « fils
de son pére ». Dans cette longue série de rois nul n’est
le petit-fils ou I’arriére petit-fils, voire le neveu du roi
précédent. Dés que les énoncés du nom propre se
systématisent et permettent de le constater, c.-a-d.
surtout au I* millénaire, le roi se proclame toujours
I’héritier ou le fils premier-né. On est sous le signe
exacerbé de la légitimité de la race et de I’absence de
solution de continuité.

La période amorrite, grice aux documents de la zone
médiane, donne une vision assez différente des choses.

Quoique I’on n’en connaisse pas les exactes circons-
tances, on constate que le roi Zimri-Lim, au tout début
de son régne, a changé de pere. Sa mere Addu-diri se
dit sur son sceau, jusqu’a la fin de sa vie, « servante »,
c.-a-d. épouse, d’un certain Hadni-Addu que ’on sait
par ailleurs avoir été un mariote d’un rang treés élevé.
Or, sur un premier sceau, Zimri-Lim, certainement
antérieur a son entrée dans sa capitale, alors qu’il
assume déja le titre de « roi de Mari et du pays des
Bédouins », s’en dit le fils. Sur le sceau officiel qu’il
fait apposer dés les tous premiers documents, & son
entrée 4 Mari, il n’est plus question que de Yahdun-Lim.
Il y a donc bien eu changement de la filiation, mais il ne
s’est certainement pas agi d’un artifice douteux pour



317

prendre le pouvoir car, outre qu’ Addu-dri n’a en rien
changé son sceau, les trois fils de Zimri-Lim, nés aprés
la conquéte de Mari, portent, le premier le nom du
fondateur de la dynastie, Yaggid-Lim, le second le nom
du roi précédent, Yahdun-Lim, et le troisi€éme celui de
Hadni-Addu. On doit donc penser a une mesure
politique certes, mais patente et 1égale.

Cela fait dés lors penser a des coutumes tribales
d’adoption attestées ailleurs ol, pour toutes sortes de
raisons, on peut changer de tribu, voire d’ascendance.
Un autre exemple serait & chercher dans le fait que
Samsi-Addu, notoirement un étranger a la ville d’ ASSur,
devenu chef de la cité, est entré dans sa liste royale, non
seulement lui et ses descendants, ce qui est compré-
hensible, mais aussi ses ascendants. On peut, dés lors,
se demander s’il y a eu simple conquéte ou bien, plutdt,
cooptation tribale, la famille passée, présente et future
du vainqueur venant s’intégrer a la lignée de la cité.

Nous avons gardé les récits de grandes cérémonies
d’alliance ol deux « Etats », du moins selon notre
vocabulaire, en fait deux groupes sociaux, « se tiennent
dans le sang » dans une cérémonie qui vise a déclarer
désormais « fréres de sang » ces deux groupes d’origine
certainement hétérogene ; c’est ce que pratiquérent entre
elles Mari et Razama du Yussin. Mari y était représentée
par deux communautés distinctes : les Mariotes et les
Bédouins, a parité avec les gens de Razama. Les rois
de Mari et de Razami se considéraient comme des
fréres et, chose encore plus notable, le roi de Razama
venait & Mari participer au culte des ancétres de la
dynastie mariote, ce qui montrait bien qu’il se considé-
rait désormais comme membre du méme groupe
familial.

Cette communauté de sang était apparemment
acquise par le sacrifice d’un anon avec le sang duquel
on pratiquait sur soi une onction. Cela peut étre inféré
a partir du constat que 1’adoption de Benjaminites dans
la communauté bensim’alite se faisait en étant intégré
dans un clan précis et en pratiquant un tel sacrifice. Or,
le « sacrifice de 1’anon » (hdram qatdlum) - que 1’on
sait aujourd’hui recourir & un rituel du « toucher de la
gorge » qui fonctionnait comme une « onction de sang »
— était bien connu depuis longtemps pour I’époque a
I’occasion de rituels d’alliance que 1’on prenait pour
des actes relevant de la vie diplomatique. Ils doivent,
plutdt, étre réinterprétés désormais comme des cérémo-
nies d’instauration de communautés tribales, lesquelles
devaient étre senties comme des mesures ad hoc plutdt
que comme des actes définitifs. La conception du
« toujours » n’existe d’ailleurs pas dans de telles civili-
sations ; I’expression courante employée a ce propos,
ana ddritim, vise en réalité un temps circulaire qui
laisse supposer que lorsque la boucle temporelle se
terminait, une situation nouvelle se présentait qui n’était
pas grevée par les actes ou les accords précédents.

La désignation de ’accord entre ces communautés
recomposées semble avoir été hipsum. Le terme désigne
I’inter-communauté qui entrainait a un pacte « a la vie
et a la vie », ou, sans doute comme on dirait, « a la vie

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

318

et a la mort » et qui était sanctionnée par la possibilité
d’inter-mariage. L’ exemple est attesté de fagon précise
pour les relations de Mari et de Kurda. De fagon signifi-
cative, lorsqu’il y eut, a I’occasion d’un contflit, discus-
sion sur la validité de ce pacte, ses tenants en furent les
gens du peuple qui visaient & une certaine fraternité
avec un autre groupe et la proclamerent haut et fort,
alors que celui qui voulait le dénoncer et s’y opposa
pour des raisons toutes politiques n’était autre que le
roi lui-méme de Kurda.

Ce terme de hipSum doit avoir affaire avec le verbe
qui signifie « (se) réunir » ; cf. arabe hafafa. La
communauté serait dés lors exprimée au moyen du
terme « afflux, convergence en un méme lieu ». Mais,
on peut se demander si ceux qui appartiennent a une
telle communauté sanctionnée par le terme de hipSum
ne sont pas simplement les hupsum que I’on voit plus
tard attestés dans ces régions d’expression non
akkadienne, pratiquantes du hipsum, lesquels se
manifestent le plus souvent comme des soldats et des
paysans, soit les constituants mémes de la communauté.
La racine serait dés lors a poser sous la forme hpt, a en
juger par le fait que I’ougaritique note le hupsum, hpt.

nighum. — Le terme de nighum (d’aprés nigih- a
I’état construit) est particulierement important pour
comprendre le mode de vie bédouin. Le terme est
apparenté a une racine arabe najaa qui signifie
« chercher de I’eau et du fourrage laotil yen a ». Le
nighum est défini de fagon précise comme le territoire
ou les nomades, tant benjaminites que bensim’alites,
ont le droit de pratiquer leur transhumance.

On peut ainsi constater qu’un prince de la Djéziré
présente son territoire au roi de Mari comme son
nighum pour indiquer de la sorte que ses patures et ses
ressources sont a la disposition du suzerain, mais en le
lui présentant comme une chose naturelle et qui va dans
le sens de la réalité de la géographie et de la tradition
historique.

Sinon, les deux grands nighum sont évidemment
ceux qui définissent les territoires d’approvisionnement
des deux grandes ethnies : I’Ouest pour les Benjami-
nites et I’lda-Maras pour les Bensim’alites.

Sepitum. — On a souvent parlé (et en général a priori)
de la complémentarité des économies nomadique et
citadine sans que les textes en apportent nettement la
preuve. Le fait a donc le plus souvent reposé sur des
inférences a partir d’observations ethnologiques
d’époque récente.

Ce que les textes montrent, en revanche, c’est que
Nomades et Sédentaires pratiquent & peu pres la méme
économie : tous les deux font du grain, tous les deux
ont des troupeaux et la laine est un produit a la base des
deux industries.

On constate, d’autre part, qu’ils gérent a peu prés de
la méme facon la notion de réserve. Il est faux de dire
que dans la région médiane ceux qui se sont arrétés
dans une ville ou un village font des réserves plus
importantes que ceux qui continuent leur route.
L’économie du Palais de Mari est sous le signe de la



319

pénurie : des envoyés particuliers partent dans tous les
sens chercher la hisihtum, c.-a-d. ce qui manque. Les
marchands du Palais fonctionnent surtout comme des
gens qui consentent certaines facilités au roi, en
procurant des fonds a ses envoyés, en échange certai-
nement d’une certaine protection qui leur permet de
jouir des accords politiques et militaires passés par le
roi avec ses voisins ; ils montrent leur solidarité
nationale en rachetant les sujets du roi qu’ils trouvent
captifs a I’étranger. Cela étant, ils font avant tout leurs
affaires et non celles du roi.

De son coté, le roi semble extrémement pressé
d’avoir des rentrées lui permettant de faire face au jour
le jour & ses grosses dépenses, tout particulierement
V’entretien de sa domesticité et de son armée. Pour cela,
il pratique un syst¢tme de ferme, anticipant sur les
rentrées éventuelles des loyers de la terre (royales ou
bédouines) ou de la douane (miksum). 11 est certain
qu’un systeme de gestion mieux organisé lui aurait
permis de disposer de bien plus de fonds et plusieurs
personnes devaient se sentir (ou €tre senties) bien plus
riches que le souverain.

Ses fonctionnaires se voient concéder par lui des
terres équipées dont I’exploitation leur tient lieu de
salaire, mais a leur mort le roi est censé leur reprendre
tout ou partie, a moins que les fils ne continuent  étre
a son service.

Les Bédouins, quand ils possédent des terres,
devaient souvent en avoir une propriété collective. On
le constate au moins lorsqu’ils les aliénent puisque
I’acheteur a affaire a une pluralité de vendeurs contri-
bules (ARM vui, n° 11).

Leur économie est mal connue. On se rend compte
que font pature commune avec leurs troupeaux ceux du
Palais ou des particuliers. Ils devaient donc gérer la
transhumance des animaux des citadins, mais on ne sait
pas selon quelles conditions ni quelles rétributions.

On les voit procéder, & certaines occasions, a
d’importantes opérations sur leurs laitages (haldbum)
ce qui donne une idée de leurs travaux ; ils acquittent
leurs taxes en habits (surtout les Benjaminites) ou en
animaux, mais aussi en argent, ce qui montre qu’ils ne
pratiquent pas uniquement le troc avec les produits de
leur industrie animaliére.

La pratique du prélévement (lagrum) d’animaux
semble ne s’exercer que sur les Bensim’alites de la
Djéziré.

La complémentarité de leur production avec celle des
citadins se montre d’une fagon fort originale par la
pratique de la §épitum, « grain emballé », mise en
évidence par M. Guichard pour les Bensim’alites qui
fréquentent les villes du piémont du Tiir- Abdin. Contre
des livraisons de laine ou de produits fermiers, ils
regoivent une quote-part de la production céréaliere des
citadins.

Les razzias. — Le recours a la guerre ou, de fagon
moins dramatique, a la razzia doit étre considéré comme
une ressource supplémentaire, non négligée par le roi
qui entretient ainsi ses armées en leur procurant I’acces

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

320

a de riches territoires a piller en temps de guerre. Il est
encore plus pratiqué par les Bédouins. On connait
encore les grandes tentations qu’ils ont eues, au moment
de la chute du royaume de Haute-Mésopotamie, de
participer a la curie, soit en se ruant sur les troupeaux
qui se trouvaient encore dans le Sihum, soit en s’appro-
priant un cheptel humain sur le Sthum en général qui
venait de tomber en leur possession.

Nombreuses sont les anecdotes traitant de coups de
main a I’encontre de gens en déplacement. On voit ainsi
étre rangonnés sur leur route les marchands étrangers,
des gens capturés étre vendus comme esclaves en pays
lointain ; chaque fois, il semble que le coup ait été fait
par des Bensim’alites et les autorités, jusqu’a la plus
haute qui est le roi, sont partagés entre le désagrément
de constater les désordres et 1a nécessité d’étre plus ou
moins solidaires des intéréts de leurs contribules.
L'insécurité que ces gens mal sédentarisés font régner
dans des territoires en théorie parcourus sans cesse par
diverses forces de police, mais relativement peu peuplés,
font qu’a la vue d’une bande mal identifiable on en
vient immédiatement aux mains.

En ce qui concerne les Benjaminites le bilan n’est pas
plus réjouissant. Les événements connus se passent
généralement sur I’Euphrate & I’amont de 1’actuel Dér
ez-Z0r et aux alentours de la passe de Halébiyé. Les
forces de police basées a Tuttul ont moins de scrupules
a courir sus & des Bédouins d’apparentement étranger et
on connait alors des cas d’exécution plus sommaires 2
I’encontre des coupables dés que 1’autorité mariote a
pu mettre la main sur eux.

E. L’ONOMASTIQUE BEDOUINE. — Dans la région
médiane, 1’onomastique se trouve attestée par un
immense corpus de plusieurs milliers de noms. Naturel-
lement les noms propres présentent un trés grand intérét
linguistique du fait que la trés grande majorité releve
de ce qu’il est convenu d’appeler la linguistique ouest-
sémitique et, jusqu’a présent, les études d’ordre
grammatical ou lexical ont été pléthoriques, mais s’en
sont tenues le plus souvent & une approche strictement
étymologique, d’ou leurs aspects contradictoires vu
I’incertitude des notations du syllabaire de 1’époque
(KU et KI = /qu/ ou /qi/. et /ku/ ou /ki/ ; TA, TE et T1
valant /ta/ ou /t4], /te/ ou /te,/, /ti/ ou /ti/) les signes en
H notant principalement soit un /Y, soit un /H /, soit un
/H/, voire un /H/. Les géminées ne sont en outre qu’a
I’occasion marquées. Dans un tel systtme, souvent,
c’est I'aperture de la voyelle, non I’articulation de la
consonne qui représente les réalités les plus nettes.

a) Un premier pas a été marqué par la collation du
corpus onomastique, ce qui a donné lieu 2 la dispari-
tion d’une grande série de monstres et 1’apparition de
nouveaux anthroponymes insoupgonnés.

b) L’augmentation considérable du corpus a permis
de mieux établir des familles lexicales de dérivés et de
restituer des séries.

c) On a mieux compris le sémantisme des noms
propres ou, surtout, dans quel sens les chercher, ce qui
a permis des choix entre plusieurs racines homonymes.

d) Enfin est apparu le grand clivage notionnel qui
existe entre NP masculins et NP féminins.



321 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

) Quelques structures morphologiques sont apparues
de fagon plus nette.

Le principal propos de 1’onomastique de 1’époque
amorrite dans la région médiane consiste & dénommer
I’enfant d’apres le groupe o il se trouve. On dispose de
deux textes fondamentaux qui expliquent les motiva-
tions de la dénomination de l’enfant. Le premier
concerne une petite fille qui vient de naitre : un réve
prémonitoire indique & une princesse royale que la
fillette devra s’appeler Taggid-nawtim « Ceux de la
Steppe ont frappé », nom auspicieux d’une victoire
future. Un autre texte indique que le fils premier-né
s’appelle Ahu-3alim « Mon frére a des sentiments
pacifiques » en fonction des bons rapports que le pere
a avec son collegue mariote dont il a épousé la fille.

Pour plusieurs personnes on constate que le nom est
tellement proche d’un phénomene naturel ou politique
qu’on est amené a supposer que le nom a été donné a
I’enfant en commémoration de circonstances de la
naissance, comme lorsqu’il s’appelle Kussan, « Né au
moment du froid » ou Zunnén, « Né au moment de la
pluie ». A cela doit se rapporter I’anthroponymie
situationnelle oli ’on porte un nom en fonction d’un
lieu comme la série Mut-, « Homme de... ». Il est
évident qu’un NP comme Mut-Rap$im « Homme du
Grand-Oued », ou Mut-Hadqim, « Homme du Trekk »,
soit des réalités de la rive gauche du Habur inférieur,
devraient faire allusion a des naissances au cours de
déplacements du clan ou de la tribu par ces endroits.

On ne peut savoir a propos de tous les porteurs
d’anthroponyme les raisons de leur appellation, mais
on a constaté que beaucoup de serviteurs ont des noms
relatifs a leur fonction, comme les gardiens du harem
dont les appellations constituent autant de programmes
de surveillance a observer. De méme les nourrices des
enfants royaux ont-elles des noms qui, chaque fois
qu’ils sont prononcés, appellent des bénédictions sur la
téte du pere royal. Cela pose le probleme de savoir
combien de noms une personne pouvait avoir dans son
existence : a partir du moment ot I’on suppose que la
fonction donne son nom a quelqu’un, il faut bien
supposer qu’il avait auparavant une autre dénomination.

Surviennent de facon privilégiée dans I’onomastique
des termes de parenté qui tiennent lieu des théonymes
des autres époques et régions. Un chef se définit de
fagon privilégiée par rapport a ’ancétre : Hammu-rabi
(« I’ Ateul est grand ») est réservé, chaque fois que ’on
peut le vérifier, & un chef de groupe. La famille royale
de Mari, d’ascendance bensim’alite, se définit par
rapport a la tribu (li’'mum, limum) : Yaggid-Lim (« la
Tribu a frappé »), Yahdun-Lim (« la Tribu s’est établie
dans un lieu »), Zimri-Lim (« La Tribu est ma force »).
De méme le roi d’ Alep s’appelle-t-il Yarim-Lim (« La
Tribu a aimé »). Beaucoup des termes n’avaient pas été
reconnus, comme Dadum qui était toujours compris
comme « Bien aimé », un nom divin, le favori de la
grande déesse, alors que dans un tel systéme il désigne
plutdt I’oncle maternel.

Beaucoup de ces noms propres font en fait référence a
des noms d’ancétres. Cela est évident lorsqu’a la place du

SUPP. AU DICT. DE LA BIBLE

322

théonyme (dans la conception traditionnelle d’une telle
onomastique) on trouve un anthroponyme composé,
comme Sumil-ila, nom de dynaste bien connu par
ailleurs ; mais la catégorie est beaucoup plus nombreuse
comme lorsque 1’on se rend compte que ce que I’on
prenait comme des épithetes ou des appellatifs divins ne
sont pas autre chose que des anthroponymes simples ou
des survivances de niveaux onomastiques plus anciens ;
a la premiere catégorie appartiennent des noms comme
Asmad ou Aminum. L’impossibilit¢ ot nous sommes
pourtant de connaitre I’entourage des porteurs de noms
limite la portée de telles constatations.

11 est intéressant de constater que les gens de I’entou-
rage du roi considerent ce dernier comme la référence de
leur dénomination, tout comme la reine peut assumer ce
méme rdle pour sa domesticité propre, féminine. La
référence aux deux protagonistes du couple royal est le
plus souvent impersonnelle ; on a dés lors longtemps
pensé que ces noms propres faisaient référence au dieu
ou a la déesse. Certains basilonymes sont cependant
explicitement exprimés dans I’onomastique des serviteurs
quoiqu’en bien moins grand nombre que dans les textes
d’Irak du sud.

De rares noms propres font allusion a des sobriquets
ou a des particularités physiques mais cela releve de
toutes les onomastiques.

Les notions d’entourages (tribal, familial, géogra-
phique ou temporel) sont tellement omniprésentes dans
ce genre d’onomastique qu’il s’agit d’intégrer dans une
telle conception de la dénomination les noms propres
qui font référence & de vrais théonymes. On se rend
compte qu’en fait les ethnies bédouines se répartissent
assez bien entre « adorateurs de Dagan » qui sont plutdt
benjaminites et « adorateurs d’Addu » qui sont plutot
bensim’alites. En fait, la divinité semble avoir souvent
été comprise comme un référent tribal et ethnique.

En ce qui concerne les noms propres féminins, la
documentation retrouvée a Mari est impressionnante
car les serments imposés a la communauté féminine du
royaume en I’an 10 de Zimri-Lim permettent de
disposer du plus important recueil onomastique féminin
du Proche-Orient et en permet désormais I’étude. Cette
derniére est en cours mais quelques premieres consta-
tations sont désormais possibles.

Un premier fait s’impose : 1’akkadisation y est bien
moins grande que dans leurs correspondants masculins
et cela doit s’expliquer par rapport 4 la proximité avec
le pouvoir. Les anthroponymes masculins ont une
propension certaine a se présenter sous une forme
orientalisée. Ce n’est que de maniére occasionnelle que
I’on rencontre le tres haut fonctionnaire de Zimri-Lim,
Itlir-Asdd, se présenter comme Yatiir-Asdd ou Yatér-
Asdfi, exhibant divers degrés dans la manipulation de
son nom, dans un sens plus ou moins occidentalisé. De
la méme fagon, Hali-hadun peut-il se montrer comme
un Héli-hadni(m).

De fagon plus générale, alors que les hommes portent
des noms en Nir- (« Lumiere de... »), les noms
féminins sont majoritairement en Nir-, ce qui n’en est

SB.-XIV.—-11-



323

qu’une forme dialectale occidentale avec I’alternance
bien connue de /y/ a I’Ouest contre /w/ a I’Est. Les
exemples analogues pourraient en étre multipliés et on
voit, tout particuliérement a I’occasion de la notation
des anthroponymes des Bédouins, ou de leurs appella-
tions tribales, les problemes des scribes akkadiens pour
ramener tout ce fatras occidental 4 des normes orthogra-
phiques de I’Est, voire & une interprétation en fonction
de ses criteres linguistiques ; la réalité locale se trouve
ainsi souvent trées manipulée et les textes hésitent entre
le nizbé Ilum-mulukayu et le toponyme Ilum-malik,
méme si mal(i)kum n’est (de toute fagon) pas du bon
akkadien. Cela tient a ce que la zone d’exercice du
pouvoir participe majoritairement a 1’écrit, lequel est
d’expression totalement akkadienne, sauf lorsqu’il
connait des points de fléchissement. Un homme dont le
nom est a I’occidentale Yantin-Addu, voire Yattin-Addu
par assimilation, pourra voir (entre le texte d’un acte et
son duplicata) son nom écrit aussi Iddin-Addu, a
I’akkadienne ; les expressions s’ opposent ainsi morpho-
logiquement (3¢ sg. ya- par rapport & i-) et lexicalement
(natdnum, occidental par rapport a naddnum, oriental).
Mais d’autres époques ont de la méme fagcon connu
I’opposition entre « Mélanchton » et « Schwarzerd » et
beaucoup de phénomenes de diglossies analogues
peuvent étre trouvés.

Un autre trait, corollaire, est que les formes féminines
recourent plus volontiers a des structures archaiques :
face 4 Hazalatum comportant le -ar-um récent de
féminin (de regle en akkadien), on trouve plutot Hazala
avec le simple -a féminisant, mais d’autres formes
existent aussi, épicénes, qui semblent attester une
dénomination antérieure a la sexualisation de la
dénomination, comme Kaseru pour la reine Gasera.
Une variante GaSeran, pour la méme femme, va jusqu’a
montrer ’'usage du suffixe individualisant -dn dans un
nom féminin alors que le systéme général semblerait le
réserver strictement aux formes masculines.

Les noms propres féminins ne présentent pas la méme
vision du monde : ils ne font ainsi nullement référence
aux grandes structures politiques, mais surtout aux
phénomenes périodiques de la vie naturelle comme ce
qui concerne le mdtum (le pays et ses gens) ou le nawiim
(la steppe et ses troupeaux).

1l n’existe pas de série féminine qui soit en paralléle
a celle en Mut- et il ne semble pas que I’onomastique
féminine fasse allusion aux événements atmosphériques.
Les sobriquets (DuhSatum, etc.) pourraient avoir été plus
utilisés pour les femmes que pour les hommes. Les
noms de fonction sont bien attestés, indiquant la place
d’une femme dans son groupe, comme la musicienne
qui s’appelle Rabba-sitrli (= « Elle excelle dans
I’Orchestre »). De tels noms semblent indiquer que les
femmes aussi devaient changer de nom 4 un moment de
leur vie. Cela est évident pour les princesses devenues
prétresses comme Kun$im-Matum (« Prosterne-toi
devant moi, Pays ! ») qui a dii étre la salutation au
moment ol la sceur de Yasmah-Addu devint prétresse de
Dagan ; la fille de Zimri-Lim, devenue prétresse de
Samas a Sippar par la volont¢ du dieu, s’appelle Eristi-

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

324

Aya, « Désir de Aya », nom nouveau qui dut lui &tre alors
donné, ce qui empéche de savoir laquelle des princesses
a quitté Mari pour le pays d’ Akkad.

En revanche, ce qui montre bien & quel point la
dénomination féminine était comprise en relation a la
dénomination masculine c’est qu’elle s’en présente
souvent comme la formulation inversée : ainsi Dagan-
kibri est-il un nom féminin alors que Kibri-Dagan en
est le masculin. Le procédé va relativement loin puisque
Ili-ma-abi est un nom d’homme (7 ex.) face a Abi-ma-
i1, nom de femme. Tous les noms en Niir-... (« Lumiére
de... ») sont masculins mais ceux en ...—néri (X est ma
lumiére) sont trés majoritairement féminins. La encore,
il faut certainement tenir compte des sous-systemes
constitués par les différents groupes ethniques ou
dialectaux et il n’est pas facile d’obtenir un tableau net
des oppositions, outre la compréhension de grandes
oppositions : Ili-Dagan versus 'Dagan-ili, Nahmi-Dagan
versus ‘Dagan-nahmi, Sam§i-Dagan (cf. Sam#i-Addu)
versus ‘Dagan-Sam$i. Le nom propre masculin se
présente, chaque fois qu’on peut le contréler, comme
le terme non marqué ; c’est le fait d’entrer en opposition
a lui qui a valeur de féminisant, analogue au recours a
la désinence -a.

J.-M. DURAND.

IL. LES SEDENTAIRES

A. LES CADRES GEOGRAPHIQUES : LES VALLEES DE
L’EUPHRATE ET DU HABUR AU TEMPS DES ROIS DE MARI.
— Des conditions climatiques difficiles. — La vallée du
Moyen-Euphrate syrien, telle qu’elle se présente
aujourd’hui, posse¢de avec son ancétre du II° millénaire
av. n. &. de nombreux points de ressemblance, mais aussi
de notables différences. La situation actuelle est avant
tout marquée par 1’aridité du climat, avec une année
climatique divisée en quatre saisons, deux extrémes
(hiver et été) et deux de transition (printemps et
automne), aux longs étés torrides (les moyennes de
juillet sont de ’ordre de 34°C, les maxima pouvant
atteindre pres de 50°C), pendant lesquels la température
s’abaisse sensiblement pendant la nuit, et aux hivers
doux (températures moyennes de I’ordre de 10°C) mais
a nuits froides et susceptibles de gelées, ce qui peut
s’avérer néfaste aux cultures (Kerbé 1987, p. 93-97 ;
Sanlaville 1985, p. 15 et 2000, p. 48-58). En termes de
pluviométrie moyenne, I’ensemble de 1a moyenne vallée
de 1’Euphrate syrien se trouve situé sous 1’isohyéte des
250 mm/an, qui marque la limite des cultures sous pluie,
et la partie sud — correspondant globalement & 1’ancien
royaume de Mari — est méme placée sous la limite des
150 mm/an, ce qui la situe dans un climat de type
subdésertique accentué (Geyer 1990, p. 64).

La question du climat antique fait encore I’objet de
vifs débats entre spécialistes, en particulier pour les
époques précédant immédiatement celle des archives de
Mari (on trouvera un point récent et bien documenté dans
Wilkinson 2004, p. 14-17), mais il semble désormais
acquis, tant par les études paléo-climatiques que par la
lecture des documents cunéiformes, que 1’époque
amorrite connut un climat qui, pour I’essentiel, ressem-



325

blait & 1’actuel (Reculeau 2006) ; dans ces conditions,
I'implantation géographique des sédentaires le long des
berges des cours d’eau pérennes s’explique aisément : le
manque de pluie interdit ici toute culture non irriguée, et
seuls le fleuve et ses affluents sont &8 méme de fournir
I’eau nécessaire aux cultures.

Les fonds de vallée : potentialités et limites. — La
vallée de I’Euphrate est encaissée de 30 2 50 m dans un
vaste plateau caillouteux aujourd’hui subdésertique. La
partie de cette vallée qui intéresse directement I’histoire
de Mari forme une unité hydrogéographique particuliere
le long du cours syrien du fleuve, située entre le défilé
de Halabiyé-Zalabiy¢ et la fronti¢re avec I'Irak a Abu-
Kemal, caractérisée notamment par une large plaine
d’inondation qui selon 1’endroit varie de 10 a 12 km de
large (Kerbé 1987, p. 647) et se présente sous la forme
d’une succession d’alvéoles, tant6t en rive gauche et
tant6t en rive droite du fleuve (Geyer-Monchambert
2003) ; celle de Mari, entre Doura-Europos et Abu-
Kemal, représente ainsi une unité de 40 km de long sur
une moyenne de 15 km de large (Geyer 1985, p. 29).

En ce qui concerne le profil de la vallée, trois princi-
paux niveaux de terrasses peuvent &tre dégagés (glacis
anciens, terrasses pléistocenes et terrasses holocénes ;
cf. Geyer-Monchambert 2003, p. 29-47), les paliers
inférieurs (terrasses holocénes) étant seuls susceptibles
d’une mise en valeur agricole par I’irrigation, tandis que
les terrasses plus élevées peuvent donner lieu & un
pastoralisme de faible ampleur (Geyer 1990, p. 67).

Au cours de la période récente (c.-a-d. avant la mise
en place des grands barrages d’amont), I’Euphrate se
caractérisait par un régime de fortes crues printanieres,
dont la hauteur pouvait dépasser 5 m (Wilkinson 2004,
p. 21 ; Reculeau 2002, p. 529-531 et 2006), et qui
entrainait la mise en eau fréquente de I’ensemble des
basses terrasses de la vallée. Contrairement a une
opinion récemment émise (Geyer-Monchambert 2003,
p. 44-47), un examen attentif des données tant archéo-
logiques qu’épigraphiques permet de montrer que le
fleuve connaissait dés I’époque amorrite une dynamique
d’alluvionnement ayant abouti a la mise en place du
second palier de terrasses aujourd’hui repérable
(Reculeau 2006), et qui se traduisait dans la vie
quotidienne des habitants du royaume par 1’inondation
réguliere des champs au moment de la moisson. En ce
qui concerne le Habur, la situation hydrologique était
semblable a celle connue jusque dans les années 1960
du dernier siécle, avant que les barrages et le surpom-
page actuel ne réduisent la riviere a I’état de simple filet
d’eau (Ergenzinger 1991).

La faune et la flore. - Si le climat et la dynamique
fluviale ne différaient guére, au temps des rois de Mari,
de ce qu'’ils étaient il y a peu encore, il n’en va pas de
méme de I'environnement naturel dans lequel vivaient
leurs sujets : le paysage actuel est en effet le résultat de
plusieurs millénaires d’activités humaines dans la région
ayant abouti, par les effets des cultures, de la chasse, de
la déforestation et du surpaturage, a des changements
écologiques majeurs, d’origine essentiellement anthro-

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

326

pique. Si les recherches archéologiques menées dans la
région ne permettent guére d’en rendre compte, faute
d’avoir recueilli les données susceptibles d’en livrer les
traces (il n’existe ainsi malheureusement aucune analyse
publi€e concernant les restes végétaux et animaux retrou-
vés sur les sites de Mari ou Terqa), il est possible de s’en
faire une idée grice aux travaux menés dans la région de
la boucle de I'Euphrate (Wilkinson 2004) et dans celle du
bas Habur (Frey-Kiirschner 1991), ainsi que par les textes
de Mari, qui laissent entrevoir un état bien plus ancien
de cet environnement (quoique déja dégradé par rapport
aux conditions naturelles originelles, cf. Wilkinson 2004,
p- 17). En partant du fleuve, on distinguait ainsi, apres
les roseliéres bordant immédiatement les cours d’eau, de
vastes foréts-galleries recouvrant I’ essentiel des terrasses
holocénes, partiellement défrichées pour les cultures
mais qui restaient pour I’essentiel a I’état naturel. Sur le
bas Habur, il a ainsi pu étre établi que c’est a partir de
I’époque néo-assyrienne que la destruction de la ripisylve
consécutive 4 I’aménagement contemporain de la région
a été telle qu’il est devenu nécessaire d’importer le bois
de construction (Frey-Kiirschner 1991).

Dans cet environnement encore partiellement
« naturel », la faune comportait des animaux sauvages
aujourd’hui disparus, comme 1’autruche, le lion (le
dernier fut abattu dans la région au xI1x° si¢cle de n. &.),
la gazelle (Durand 1990d, p. 107-108), ou méme de
petits éléphants sur le Habur, d’apres des ossements
datant de la fin du II* millénaire av. n. &. (Krupp-Schnei-
der 1991). Ces animaux vivaient dans la steppe ou sur
les rebords du plateau, mais venaient se désaltérer au
fleuve et, en ce qui concerne les lions, chasser dans les
foréts des terrasses ou vivaient des daims (Wilkinson
2004, p. 172-174 ; Becker 1991). D’une maniére
générale, la biodiversité était alors bien plus riche dans
la vallée qu’elle ne I’est de nos jours, et les restes
archéologiques comme les textes témoignent de 1’abon-
dance des oiseaux qui peuplaient les zones humides du
fonds de vallée : un lieu-dit de I’alvéole de Mari était
méme désigné comme « I’endroit aux oiseaux », Sa-
issurdtim. En ce qui concerne les grands animaux, les
textes mentionnent essentiellement les lions, qui rodent
dans les foréts et les campagnes, et parfois méme aux
portes de la capitale (LAPO 16, n® 214) et que 1’on
cherche a éloigner, voire a capturer pour le zoo royal ;
d’autres animaux sont attestés mais restent difficiles a
identifier (Durand 1990d, p. 107 ; 1997, p. 344-345).

B. LA POPULATION SEDENTAIRE : ASPECTS SOCIAUX ET
ECONOMIQUES. — La nature de la population sédentaire.

a) Un royaume « pluriethnique » ? — Les études
portant sur les différentes composantes des populations
anciennes du Proche-Orient reposent, le plus souvent, sur
I’analyse des noms propres des personnes mentionnées
dans la documentation cunéiforme : la variété des
langues attestées dans 1’onomastique améne ainsi les
historiens & penser les sociétés antiques comme une
juxtaposition d’ethnies diverses représentées par des
personnages dont le nom peut étre rattaché a telle ou telle
langue et qui serait le marqueur de leur appartenance
ethnique — ou, a tout le moins, de leur origine. En ce qui



327

concerne Mari, cette approche méthodologique a conduit
a distinguer, au sein de la population du royaume, entre
des Akkadiens, forcément sédentaires et issus du « vieux
fond » de population établie sur place au tournant des ITI¢
et II° millénaires, des Amorrites, nécessairement nomades
ou d’origine nomade, installés dans la vallée a la suite
des migrations du début du II°. millénaire, et des Hourrites,
populations allogénes issues des régions montagneuses
du Nord et venus vivre sur les rives de I’Euphrate comme
dans toute la Syrie du Nord et la Haute-Mésopotamie,
sans doute en plusieurs fois et des dates difficiles a
déterminer. S’il est probable qu’une telle vision des
choses permet, au moins partiellement, de rendre compte
des contacts qui eurent lieu 4 1a fin du I1I° millénaire entre
les nouveaux venus amorrites et hourrites et les popula-
tions précédemment sédentarisées sur place, elle ne
permet pas de rendre compte du peuplement du royaume
de Mari au temps des archives. Pour cette période, la
réalité est en fait bien plus complexe : les textes de Mari
montrent qu’au sein d’une seule et méme famille peuvent
coexister des noms propres d’origines linguistiques a
priori différentes, et il est dans de tels cas difficile
d’imaginer que des fréres et sceurs doivent étre considé-
rés comme appartenant a deux « ethnies » différentes...
Le meilleur exemple se trouve d’ailleurs dans la famille
du Grand Roi Samsi-Addu lui-mé&me, dont les fils se
nommaient ISme-Dagan et Yasmah-Addu, deux fagons
de dire une méme réalité : « le dieu (Dagan/Addu) a
entendu », pour I’ainé selon une formation strictement
akkadienne, pour le cadet en recourant a une forme
« ouest-sémitique » ou amorrite... Il en va de méme pour
des familles dans lesquelles un membre porte un nom
« akkadien » ou « amorrite » tandis qu’un autre est
porteur d’une onomastique typiquement « hourrite »
(Durand 1992 ; 1997, p. 53-56 ; 2005-2006).

L’'idée qu’il faille, au temps de Zimri-Lim, distinguer

entre deux catégories de populations bien distinctes au
sein du royaume, repose en fait sur un texte qui doit étre
aujourd’hui réévalué. La lettre LAPO 17, n° 732, qui
date du tout début du regne de ce roi, contient en effet
’avertissement d’un conseiller, qui enjoint au roi de ne
pas entrer dans sa nouvelle capitale a cheval, afin de ne
pas brusquer les « Akkadiens » présents par une
démonstration de meeurs trop « bédouines »
« Aujourd’hui, le pays Yasmah-Addu t’est livré. Or, ce
pays-ci est revétu de I’habit akkadien. Il faut que mon
Seigneur honore la capitale de la royauté. De méme que
tu es roi de Bédouins, tu es aussi, en second lieu, roi
d’un territoire akkadien. Mon Seigneur ne doit (donc)
pas monter sur des chevaux. C’est sur un palanquin et
sur des mules que mon Seigneur doit monter afin
d’honorer sa capitale ».

11 apparait en fait clairement aujourd’hui qu’il ne faut
pas, comme on I’avait cru de prime abord, interpréter ce
texte comme décrivant I’opposition fondamentale entre
deux populations, les Bédouins d’une part et les
Akkadiens d’autre part, dans la mesure ol ces derniers
ne représentent en rien un vieux fond autochtone issu
des populations urbaines du ITI* millénaire, mais les
serviteurs de Samsi-Addu venus a la suite de ce grand

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

328

roi de I’est lorsqu’il prit le contrdle de la région — et qui
sont donc les derniers venus ! La véritable opposition
est ici faite entre I’est mésopotamien, le vieux pays de
Sumer et d’Akkad, et la région moyenne a laquelle
appartient Mari, qui apparait comme une terre bédouine
dans son peuplement, y compris en ce qui concerne
ceux qui y vivent en sédentaires (Durand 1998a,
p. 480 sq ; 2004, p. 184-185 ; 2005-2006).

b) Tribalité, nomadisme et sédentarité. — 11 faut ici
insister sur deux notions, celles de tribalité¢ et de
nomadisme, encore trop fréquemment confondues dans
les études, les travaux pionniers de J.-R. Kupper (Kupper
1954) largement dépassés sur ce point, servant encore
trop souvent de référence (voir désormais les travaux de
J.-M Durand, en particulier Durand 1997, p. 417-511 et
2004). Si la premiere désigne un mode d’organisation
sociale (les groupes humains se répartissent entre les
différentes tribus ayant chacune leur ancétre mythique
propre), la seconde définit un mode de mise en valeur
particulier des ressources naturelles, fondé sur 1’élevage
transhumant ; si elles sont souvent liées, ces deux notions
ne sont pas pour autant synonymes, et il existait & Mari
des sédentaires organisés selon le mode tribal, comme
en témoigne la titulature de ses rois (du moins en ce qui
concerne Yahdun-Lim et Zimri-Lim) qui ont comme
particularité d’étre a la fois des rois territoriaux et des
chefs bédouins, décrits comme « rois de Mari et du pays
des Bédouins », ce qui signifie que leur autorité s’éten-
dait aussi bien sur les sédentaires que sur les nomades.
Les premiers, qui peuplaient le Royaume des Bords-de-
I’Euphrate, habitaient « le royaume territorial », la
namlakdtum, vivaient toute 1I’année dans les villes et
villages et se consacraient pour 1’essentiel a I’agriculture
irriguée, une part minoritaire étant impliquée dans les
activités secondaires liées au monde du Palais (adminis-
trateurs, artisans, femmes du harem, etc.), tandis que les
seconds parcouraient la steppe avec leurs troupeaux a la
recherche des meilleures patures (le nawiim ; cf. en
dernier lieu Charpin 2004d, p. 137). La construction
politique du Royaume de Haute-Mésopotamie, répondant
au modele akkadien importé sur I’Euphrate par les
nouveaux dirigeants, differe sur ce point, au niveau
idéologique, mais il est clair (LAPO 17, n°® 448) que le
royaume de Yasmah-Addu contrélait une partie de ces
Bédouins, ceux qui n’avaient pas suivi Zimri-Lim en exil.

Cette distinction entre nomades et sédentaires ne doit
cependant pas étre interprétée comme une opposition
entre deux populations distinctes, et il est important
d’avoir bien conscience de 'unité fondamentale de ces
deux catégories, nomades et sédentaires, qui appartien-
nent a un seul et méme groupe humain, dont une partie
se consacre a I’élevage transhumant et 1’autre a 1’agri-
culture — les frontiéres entre les deux restant d’ailleurs
perméables : si certains éléments des groupes bédouins
arrivés au moment de la prise de pouvoir de Zimri-Lim
ont choisi de se sédentariser sur place, en particulier
dans le Suhum, en aval du Royaume de Mari propre-
ment dit, ou de se réinstaller 1a ol vivaient leurs peres
avant d’avoir été chassés par la mainmise de Samsi-
Addu sur la région (Durand 2004, p. 153-157), les lettres



329

de Mari témoignent aussi que les sédentaires avaient
souvent, face aux difficultés du temps, la tentation
d’abandonner les terres pour rejoindre ceux de leur
groupe qui sillonnaient la steppe. Plutdt qu'une opposi-
tion entre nomades et sédentaires, ou méme qu’une
vision fondée sur I'évolution d’un état vers I’autre, sous
la forme d’un processus de sédentarisation quasi inéluc-
table, il convient donc d’analyser le mode de vie des
sédentaires du royaume de Mari pour ce qu’il est : un
mode d’acces aux ressources spécifique, résultant d’une
stratégie socio-économique fondée sur une division
spatiale du travail en relation avec les capacités propres
de I’environnement (pour les aspects sociaux du rapport
entre nomadisme et sédentarité, cf. Durand 2005-2006).

Le royaume de Mari a I’époque des archives est ainsi
formé d’une seule et méme population, que 1’on peut
de maniere générale définir comme « bédouine », c.-a-d.
organisée selon le modele tribal originellement en
vigueur chez les populations nomades qui se sont instal-
1ées dans la région au tournant des III°¢ et II° millénaires
et, surtout, qui y ont pris le pouvoir, imposant aux
populations locales soumises leur organisation sociale.
Ainsi, s’il y avait probablement parmi les sujets des rois
de Mari des descendants de personnages qui, un ou
deux siecles auparavant, étaient pour les uns des
Amorrites nomades et pour les autres des membres des
communautés sédentaires locales, — dont I’ origine reste
a ce jour encore pour 1’essentiel inconnue —, sous réserve
que la région n’ait pas été désertée entre la fin de la
dynastie des Sakkanakkii et la reconquéte amorrite, ces
deux groupes s’étaient depuis plusieurs générations déja
fondus au sein d’une population unique ; si le processus
lui-méme de fusion de ces différents éléments en une
seule et méme population n’est pas pour !’heure
documenté, faute de textes pour ces périodes, le mode
opératoire peut sans difficulté étre compris sur le modele
des pactes d’intégration tribale connus par les textes de
Mari, qui montrent comment, par le biais de la cérémo-
nie du hipsum, deux groupes a ’origine différents
pouvaient devenir membres d’une seule et méme tribu
(Durand 2003-2004 ; 2004). Nul doute que c’est selon
ce modele que les populations existant dans la vallée
antérieurement aux mouvements migratoires amorrites
furent intégrées a la société des nouveaux arrivants. Au
temps des archives, les véritables distinctions entre les
différents groupes de populations apparaissent avoir €té,
au sein du systeéme bédouin, les divisions entre les
différentes tribus et sous-tribus (Durand 2004), qui
divisaient de la méme maniére nomades et sédentaires :
si I’on peut facilement discerner les différents groupes
nomades en fonction de leur appartenance tribales et des
pratiques spécifiques qui y sont liées, en terme de
parcours de transhumance, d’organisation, etc. (Durand
1998a, p. 417-511 ; Durand 2004), il ne faut pas perdre
de vue qu’il en va exactement de méme en ce qui
concerne les groupes sédentarisés : ainsi, les textes
montrent explicitement que tel village ou telle ville est
benjaminite ou bensim’alite, et au sein méme des deux
grandes divisions tribales, de quel clan particulier ils
ressortissent (Millet-Alba 2004).

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

330

Statuts sociaux et catégories économiques. — Si la
population sédentaire du royaume de Mari ne doit plus
aujourd’hui €tre analysée selon les lignes de partage
« verticales » (différences entre les ethnies) naguére
retenues, il n’en reste pas moins que cette population
était tres hétérogene, et qu’il existait en son sein de
fortes lignes de partage « horizontales » (statut, rang
social, richesse, etc.). La nature palatiale des archives
de Mari les rend relativement difficiles a cerner,
d’autant plus que se mélangent ici les hiérarchies issues
des traditions bédouines et celles propres au domaine
de I’agriculture sédentaire.

a) « Nobles », « roturiers » et esclaves. — La société
de Mari connaissait la méme tripartition que celle qui
est attestée pour la société babylonienne par le Code de
Hammu-rabi (Charpin 2003, p. 219-223 ; van der Toorn,
1996, p. 26-32) : au sommet de la hiérarchie sociale se
trouvait une élite aristocratique dont les membres étaient
désignés par le terme d’awilum, « homme (libre) »,
statut social en méme temps que qualité morale. Au méme
titre que la noblesse d’ Ancien Régime, les membres de
cette classe sociale étaient percus comme doués de
valeurs propres, intrinsequement liées & leur naissance,
qui les distinguaient fonciérement des autres membres
de la société, de condition libre mais moins bien nés,
désignés collectivemnent sous le terme de muskénum, que
I’on traduit généralement par « particuliers », mais dont
le nom signifie littéralement « celui qui par nature
s’incline » (devant les nobles), terme sémitique qui, via
I’arabe, a donné le « mesquin » francais. Cette catégo-
rie sociale inférieure n’était pas supposée accéder aux
fonctions honorifiques, réservées a la noblesse, comme
on le constate lors de la nomination sur le trone
d’E8nunna de Silli-Sin, officier sorti du rang né
muskénum, qui fit un grand scandale parmi les gens bien
nés (ARM xxvI, n° 377 ; Charpin 2004d, p. 226).

Plus bas encore sur I’échelle sociale se trouvaient les
esclaves, désignés par le terme de wardum/sag-ir,
« inférieur », qui étaient la propriété de leur maitre et
portaient des marques distinctives ainsi que des chaines
et carcans servant a prévenir leur fuite, dont la compli-
cité était punie par le roi Iégislateur (Charpin 2003,
p. 221-223), mais qui était néanmoins réguliérement
tentée, sinon toujours réussie (Ziegler 1994). Le fuyard
heureux cherchait alors refuge hors du royaume, dans
des terres comme celle d’Alep réputée pour son droit
d’asile (Durand 2002, p. 3-7 ; Reculeau 2005). Les
sources mésopotamiennes distinguent deux catégories
d’esclaves, selon qu’ils sont nés dans la maison du
maitre ou qu’ils ont été achetés, ces derniers regroupant
aussi bien des prisonniers de guerre que des gens
« raptés », auxquels s’ajoutent des membres des classes
inférieures de la société réduits en esclavage pour dettes
(Charpin 2003, p. 221 ; Stol 2004, p. 910-918). La
plupart des esclaves étaient affectés a des taches
domestiques de production, & plus ou moins grande
échelle selon qu’il s’agissait de particuliers insolvables
servant chez leur créancier jusqu’a apurement de la
dette ou de prisonniers de guerre affectés aux
« ergastules » (nepdrdtum), ces vastes ateliers-prisons



331 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

ol se faisait la production de masse du Palais — il s’agis-
sait d’ailleurs essentiellement de prisonni¢res affectées
a des taches de tissage, et des ateliers de méme sorte
(quoique plus petits) se trouvaient dans les vastes
demeures des nobles (Charpin 1985). Un cas a part au
sein de la population servile est celui des sdmihi, lit.
« les mélangés (au sol) », population rurale non-libre
(donc servile) « attachée » au sol ol elle est née et
chargée de mettre en valeur les terres des nobles, non
seulement celles du roi, mais aussi d’autres membres
de la cour, comme la belle-mere de Zimri-lim Gasera,
reine d’Alep ; si cette catégorie est surtout connue sur
les terres que cette dernieére possédait prés de la cote
méditerranéenne, a Alahtum (la Alalah des périodes
suivantes), elle était aussi bien implantée au cceur du
Royaume de Mari, sur les terres des nobles et du Roi
(Durand 1998a, p. 657 ; 2002, p. 88-89).

b) Serviteurs du Palais et communautés indépen-
dantes. — Sur le plan économique, les oppositions de
statut, parmi les hommes libres, recoupaient en partie
une opposition de fonction : les nobles étaient par
essence voués au service du roi, et on les retrouve
fréquemment dans les lettres, soit comme expéditeurs,
soit que 1’on décrive leurs diverses activités, tant
militaires que religieuses ou politiques. Ainsi, Kibri-
Dagan, gouverneur de Terga sous Zimri-Lim, était-il le
fils de Sammétar, « premier ministre » (Sukkallum) du
méme au début de son régne, le neveu du général Yassi-
Dagan et le petit-fils de La’Gim, lui-méme sans doute
« premier ministre » de Mari mais... du temps de
Yasmah-Addu — tous appartenant par ailleurs a ’'une
des plus grandes familles de Terqa (Villard 2001, p. 23-
26 ; Lion 2001, p. 188-190 ; van Koppen 2002). Ces
grands serviteurs royaux recevaient, en échange de leur
service, des terres et les moyens de les mettre en valeur,
qui €taient théoriquement récupérés a leur mort par le
Palais, et possédaient par ailleurs des biens privés,
qu’ils transmettaient normalement a leurs héritiers ; la
question de savoir si les documents témoignant de
I’appropriation par le roi de la « maisonnée » (é) d’une
personne reléve de la récupération des terres allouées
par le roi ou de la confiscation de biens propres a été
discutée, pour Mari, a partir de paralléles de I’époque
d’Ur I (Maekawa 1996 et 1997 ; Lafont 2001 contra
Heimpel 1997) et reste, pour ’heure ouverte ; la récente
mise au point proposée par F. van Koppen (van Koppen
2002), a partir de ’exemple de la « maison » de
Sammétar, qui conclut a une confiscation des biens
propres du « premier ministre » dont la famille serait
tombée en disgrice apres sa mort, offre des perspec-
tives intéressantes, sans toutefois emporter entieérement
I’adhésion. Outre les revenus agraires de ces biens
fonciers possédés en propre ou en rémunération du
service, les grands du royaume recevaient des alloca-
tions de la part du roi, sous la forme de participations
aux banquets (Lafont 1985) ou de cadeaux exception-
nels — la question de la rémunération réguliere des
grands en rations d’entretien restant ouverte. Il n’est pas
rare de constater par ailleurs que certains membres de
I’entourage royal occupant des fonctions « politiques »

332

menaient aussi, pour leur propre profit, des affaires
commerciales, I’exemple le mieux connu provenant non
de Mari méme, mais de Karkemi$, dont le « premier
ministre » Sidqum-la.nasi entrenait avec les riches
Mariotes (et en particulier le roi Zimri-Lim) de
fructueuses relations d’échanges (Lafont 1988, p. 509-
541 ;1991 ; 1997). Ces nobles devaient, outre I'impot
en grain sur le fruit des moissons (§ibsum) di par tout
propriétaire terrien, s’acquitter d’une taxe particuliére,
liée a leur statut de notables (wédiim), appelée
wéditum. Une catégorie particuliere était formée par
les serviteurs « nés », ou tout au moins « élevés au
Palais » (gersqqil), qui semblent se distinguer des élites
locales entrées au service du roi par leur grande
connaissance du monde de la cour et de son étiquette
(Reculeau 2006) ; il ne faut en revanche pas les confon-
dre avec les « esclaves nés a la maison », dans la mesure
ou il s’agit d’hommes libres et de haut rang.

Au vu de leur richesse, il est difficile de faire de ces
nobles des « dépendants » palatiaux, en ce sens qu’ils
disposaient, par naissance et statut, de richesses
suffisantes pour assurer leur entretien et celui de leur
famille ; inversement, leur lien systématique au roi (on
ne connait pas de noble « indépendant ») se traduit dans
les faits comme un service dii au roi contre rémunéra-
tion (terre ou rations). En cela, ils forment la part
supérieure de ceux qui entrent dans le systéme de
Iilkum, c.-a-d. précisément cet échange entre un service
et une rémunération, et les terres qu’ils regoivent du roi
ne se distinguent qu’en importance de celles des autres
tenanciers d’ilkum. Ceux-ci forment un groupe sociale-
ment hétérogene, mais ont tous pour trait commun
d’étre liés au Palais selon ce systéme, méme si les cas
semblent varier assez largement, entre ceux qui
possédaient en propre une terre a coté de leur tenure et
ceux pour qui la rémunération regue de I’institution
était la seule source de revenus possible — la distinction
entre bénéficiaires d’ilkum et de rations venant de
surcroit compliquer la donne.

Les particuliers (muskénum) se distinguaient des
catégories citées ci-dessus par leur capacité a subvenir
a leurs besoins sans recourir au Palais (Durand 1998a,
p. 523-524 ; Stol 2004, p. 732). Cette partie de la
population reste encore mal connue, dans la mesure ol
les sources disponibles sont d’origine palatiale et que,
par définition, elles ne mentionnent guére ceux dont la
caractéristique principale est de se situer en dehors du
domaine de compétence du Palais. Ce n’est qu’au
travers des quelques points de contact entre ces deux
mondes que 1’on peut se faire une idée de ces particu-
liers, qui apparaissent essentiellement en qualité de
détenteurs de terres et de contribuables. Pour les
administrateurs de Mari, les particuliers semblent
n’avoir eu, fondamentalement, d’importance qu’en
relation avec leurs champs, qui sont mentionnés comme
formant dans la campagne une entité distincte des
« champs du Palais », mais voisinant avec ces derniers
au sein des districts d’irrigation (LAPO 18, n° 1135).
La méme distinction entre « grain des particuliers » et
« grain du Palais » était de mise pour distinguer les



333 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

gerbiers d’orge disposés dans la campagne aprés la
moisson et attendant d’€tre stockés dans les silos
(LAPO 16, n° 239). Comme dans la province de Larsa
apres sa conquéte par Hammu-rabi de Babylone
(Charpin 1980, p. 188-189), le Palais de Mari se devait
de respecter ces terres et les fonctionnaires n’avaient
pas le droit d’empiéter dessus pour allotir des
serviteurs ; méme si, dans la pratique, la difficulté de
distinguer sur le terrain entre des terres réputées de
qualité (juridique) différente mais topographiquement
mélées entrainait des confusions, sur le plan du droit
les particuliers qui se jugeaient 1ésés pouvaient en
appeler au roi qui faisait alors diligenter une enquéte
pour déterminer si le terrain contesté relevait des terres
des muskénum ou de celles du Palais ; dans le premier
cas, il donnait semble-t-il systématiquement raison a
son sujet indépendant contre son serviteur (LAPO 18,
n° 1135, a la teneur trés proche de celle de la corres-
pondance de Hammu-rabi de Babylone avec Samas-
hazir), sa fonction de roi de justice, donc de garant des
patrimoines, 1’emportait ici clairement sur ses intéréts
directs (I’obtention de terres pour le compte du Palais).
Le second domaine dans lequel on voit les muskénum
entrer en contact avec le monde du Palais est celui des
impdts, que les particuliers devaient a leur roi en tant
que sujets : une partie en était payée en nature (il s’agit
du $ibsum, I'impdt sur le croit des récoltes et des
troupeaux, qui était di par les particuliers, comme I’ attes-
tent ARM xxii1, n® 71 et 100), I’autre en force de travail,
mais dans le cadre de la seule mobilisation des popula-
tions rurales pour effectuer la moisson sur les terres du
Palais (Reculeau, s.p.). L’ensemble des données disponi-
bles dessine ainsi I'image de communautés paysannes en
grande partie autosuffisantes, vivant dans la campagne
sur des terres villageoises cOtoyant les grands domaines
nobles et les terres du palais ; s’il existait certainement au
sein de ces communautés des différences de niveau
social, elles échappent aujourd’hui entiérement a la
connaissance (on trouvera dans Liverani 1983 une étude
sur les communautés rurales syriennes du II° millénaire
av. n. &., portant toutefois essentiellement sur les données
de la cote méditerranéenne).

La notion de « maison », a la base de la société
sédentaire. — Si 1’on souhaite esquisser une histoire
économique du royaume de Mari, il convient tout
d’abord de rapidement revenir sur le débat qui a
alimenté I’essentiel de I’historiographie des quarante
derniéres années en matiere d’histoire économique
mésopotamienne, opposant les successeurs de
K. Polanyi, dits « substantivistes », aux historiens dits
« formalistes ». Pour les premiers, en 1’absence de
marché autorégulateur et plus particuliérement de
marché foncier, les grands organismes (temples, Palais)
étaient seuls détenteurs de la terre dans le cadre d’une
économie de type redistributif (le Palais ou le Temple
allouent aux autres catégories de la population leurs
moyens de subsistance, sous forme de rations), tandis
que les seconds, qui considerent la propriété privée
comme effective dés I’époque paléo-babylonienne, de
méme que le marché, y compris celui des biens immobi-

334

liers, insistent sur le réle d’acteurs privés motivés par la
recherche du profit comme moteur de 1'économie
antique (on trouvera une présentation de 1’essentiel des
débats dans Stol 2004, p. 904-908). Si aujourd’hui la
thése « substantiviste » est abandonnée par la quasi-
totalité des savants, tant les preuves s’accumulent, pour
I’époque amorrite, de 1’existence d’un marché foncier
aussi bien que de celle d’acteurs économiques indépen-
dants du Palais, les développements les plus récents
insistent sans doute trop sur le réle d’acteurs « privés »
qui restent, pour les hautes époques, difficiles a définir ;
I’idée d’un processus de « privatisation » de I’économie
entamé au III° millénaire & Sumer et se déroulant quasi
inéluctablement jusqu’au développement du capitalisme
moderne (Hudson 1996) a de quoi laisser sceptique, et
force est de constater que, pendant toute la durée de
I’histoire mésopotamienne, les sphéres « privées » et
« institutionnelles » sont toujours liées, & un degré plus
ou moins fort, dans les archives (Bongenaar [éd.],
2000) ; surtout, rien ne permet de transposer les réalités
du sud mésopotamien, méme d’époque paléo-babylo-
nienne, ot le temple joue un rdle économique et social
de premier plan (Charpin 1986, Joannes 2000), sur
I’Euphrate amorrite, ou tel n’est pas le cas.

Pour cette époque, les archives de Mari offrent une
masse d’informations concentrées dans un espace et sur
une période restreints dont la précision vient, en partie,
compenser |’origine exclusivement palatiale. Elles font
apparaitre 1’inadéquation, pour cette époque, des
concepts de « privé » et « institutionnel » usuellement
utilisés pour polariser la vie économique : ce que 1’on
définit d’ordinaire comme institution est, sur les Bords-
de-I’Euphrate, réduit au seul Palais, dans la mesure ou
les temples ne semblent avoir été ici ni des grands
propriétaires terriens, ni des employeurs importants de
main d’ceuvre ; or, parler du Palais comme d’une
institution en occulte totalement la réalité fondamen-
tale, celle d’étre la « Grande Maison » (é-gal), c.-a-d. ni
plus ni moins qu’une des maisons, méme si c’est la
premiere d’entre elles. La différence avec le concept
d’« institution » est fondamentale, car ce dernier véhicule
I’idée d’une propriété « publique » qui n’apparait pas
ici justifiée.

Les textes de Mari témoignent, a I’inverse, de I’aspect
« privé » de toute la sphére palatiale : le Palais,
fondamentalement, n’est que la maison du roi, c.-a-d.
une réalité économique définie par des moyens de
production immeubles (terres arables, bois ou roselieres)
ou meubles (troupeaux) qui lui sont propres, distinctes
de ceux des autres catégories sociales (nobles et
muskénum pour les terres, auxquels s’ajoutent les
nomades pour les troupeaux), a quoi il faut ajouter la
main d’ceuvre humaine, servile ou non, destinée soit a la
production (tisserandes, cultivateurs [dlik eglim],
bergers), soit aux tiches domestiques (barbiers, cuisiniers,
etc.) ou récréatives (musiciens et musiciennes), I’ensem-
ble étant voué a I’entretien du maitre de maison (ici le
roi) et de ses proches (en I’occurrence, le harem et les
enfants royaux). Ce schéma domestique n’est en rien
propre au monde royal (méme si c’est ici qu’il est le



335 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

mieux documenté), et c’est lui qui organise la vie
économique a tous les niveaux de la société, des
premiers nobles (Charpin 1996) jusqu’au plus pauvre
muskénum, a la notable différence que la taille des terres,
le nombre des bétes et des serviteurs sont de plus en plus
réduits a mesure que P'on descend 1’échelle sociale ;
mais il faut bien avoir conscience que, dans cette société
fondamentalement patriarcale, toute cellule sociale
s’organise sous la forme d’une maison dirigée par un
chef de famille, qu’elle comporte un membre supplé-
mentaire (une épouse) ou des milliers comme c’était le
cas pour Zimri-Lim.

Pour autant, la société sédentaire ne doit pas étre
percue comme une juxtaposition de « maisons » de
catégories sociales différentes, mais bien au contraire
comme |’imbrication, a4 de multiples niveaux, de ces
« maisons ». Le plus haut niveau est celui du royaume :
de méme que la fonction royale est plus que simple-
ment économique et se double, outre une fonction
religieuse, d’un rdle que 1'on peut, faute de mieux,
qualifier de politique, et qui consiste essentiellement a
faire la guerre et (plus rarement) la paix (voir Charpin
2004d, p. 278-304), de méme sa maison était-elle
engagée dans des activités dépassant largement la
simple production et relevant des différents domaines
de la diplomatie, sans pour autant que la conception
patrimoniale en soit remise en cause. C’est ainsi que
I’union de deux pouvoirs politiques était considérée
comme celle de deux maisons royales, et se matériali-
sait généralement par un mariage interdynastique
(Charpin 2004d, p. 248-258) ; dans la méme logique,
les grands personnages du royaume, comme les
« ministres » ou les secrétaires étaient-ils considérés
comme des « serviteurs » du roi, ce qui se marque dans
les en-téte de lettres par la formule : « Dis 2 mon
Seigneur, ainsi (parle) X, ton serviteur » — ce qui
explique que ceux que les textes nomment les gerseqgii,
lit. « les domestiques » étaient en réalité les premiers
du royaume, ceux qui avaient un acces direct a la
personne royale. Naturellement, ces « serviteurs »,
rémunérés pour leur tche aupres de leur seigneur (et
donc dans sa maison) possédaient eux-mémes des
maisons ou ils étaient les maitres, et au sein desquelles
on trouvait d’autres serviteurs qui eux-mémes
possédaient des maisons de rang inférieur — catégorie
que I'on retrouve aussi chez les serviteurs royaux de
moindre rang. Au sein méme de la famille royale,
chacun des membres possédait sa propre maison, aussi
bien la reine, comme le montre désormais clairement
le cas de GaSera, reine d’Alep et belle-mere de Zimri-
Lim (Durand 2002b, p. 71-82) que les enfants royaux,
qui se voyait doter des leur naissance (Durand 1997,
p. 152) de domaines qui pouvaient, pour le prince
héritier, donner lieu a la constitution de véritables
apanages (Charpin 2004d, p. 255-257).

Concernant leur réalité économique, il est important
de noter que la notion de maison est indépendante de
celle de continuité territoriale : de méme que, dans la
campagne mariote, nobles et muskénum possédaient des
terres éparpillées dans les différents terroirs, sans

336

qu’elles forment un bloc unique de propriété, de méme
les rois, voire les trés hauts personnages comme Gagera,
possédaient-ils des « maisons » hors de leur royaume,
comme ce fut le cas lorsque Zimri-Lim acheta Alahtum
au roi d’Alep pour s’y faire construire un Palais, non
au sens politique, mais au sens d’unité de gestion
(Durand 2002), ou comme ¢’était le cas de Yasmah-
Addu, qui, outre son royaume (« la maison de Mari »,
selon les termes de son pere Samsi-Addu au moment
de son mariage avec la princesse qatnéenne Ddm-hurasi
[LAPO 18, n° 2005]), possédait des maisons dans les
capitales de son pere et de son frere (Durand 1997,
p. 151-156 ; Villard 2001, p. 100-112). Une des raisons
de cette dispersion géographique des unités adminis-
tratives était la recherche de la complémentarité dans
les différents aspects de la maison : s’il semble qu’en
théorie I’unité domestique était tournée vers 1’auto-
production, non seulement agricole, mais aussi artisa-
nale, dans les faits il y avait toujours des produits que
I’on ne pouvait produire soi-méme, ce que les textes
nomment la hisehtum (Durand 2002b, p. 59-60) et que
I’on devait aller chercher a I’extérieur. Comme toujours,
le versant royal de cet approvisionnement est le mieux
connu, et il montre que, pour le roi de Mari, ce qui
faisait défaut a sa maison était, d’une part, les biens
artisanaux de luxe, dont une partie seulement était
réalisée localement et pour laquelle, de toute fagon, il
fallait importer les matiéres premieres précieuses
inconnues dans la région, et d’autre part des produits
agricoles comme le vin et I’huile d’olive qui soit ne
poussent pas sur le Moyen-Euphrate (I’olivier), soit
semblent avoir fourni des produits de qualité moindre
que celle de leurs homologues de la c6té méditerra-
néenne (pour la vigne). Les moyens de satisfaire la
hiSehtum étaient variés, se faisant soit sous la forme
d’un échange égalitaire, selon un schéma don/contre-
don, de cadeaux — que ’on connait surtout pour les
échanges de cadeaux entre rois (Lerouxel 2002), mais
qui était pratiquée par ’ensemble des chefs de famille,
en particulier nobles (Charpin-Durand 2002) —, soit en
mandatant des serviteurs royaux pour qu’ils acquiérent,
sur les différents marchés du Proche-Orient, certaines
denrées (comme les pierres précieuses ; Michel 1991),
soit encore, pour les productions agricoles, en achetant
des terres dans les régions productrices, comme
Alahtum pour I’huile d’olive (Durand 2002). On ignore
tout de la fagon dont les catégories inférieures de la
population subvenaient a des besoins de toute fagon
moins luxueux, mais il est certain, au moins pour le
cuivre nécessaire a la confection des faucilles, qu’ils
devaient se tourner vers des artisans et un marché
locaux. Sur le Moyen-Euphrate, 1’économie domestique
était, naturellement, a forte base agricole, mais celle-ci
était exclusivement a vocation vivriere, ou du moins
destinée a la consommation locale — on ne voit jamais
la région exporter des produits agricoles qu’elle avait,
de toute facon, bien du mal a produire. En revanche, la
partie financierement intéressante de la maison était
celle qui ne se trouvait pas (ou du moins pas tout au
long de I’année) dans la vallée, mais dans la steppe,
sous la forme des troupeaux, dont on sait que certains



337

appartenaient au Palais, d’autres aux grands et d’autres
encore aux muskénum, la gestion de ces derniers
semblant avoir été confiée aux nomades, qui de plus
possédaient naturellement leur propre bétail (LAPO 17,
n°® 723) ; ce sont eux qui, par leur laine, étaient la base
de la richesse dans la région - et il n’est pas anodin que
les seuls véritables grands ateliers de transformation
que I’on connaisse soient des ateliers de tissage.

C. LA MISE EN VALEUR DES TERRES PAR L’AGRICUL-
TURE. — L’agriculture irriguée et ses moyens. — En
fonction des conditions naturelles évoquées plus haut,
seul I’apport d’eau 4 1’aide de I’irrigation permettait aux
habitants du royaume de Mari de procéder a la mise en
culture des terres, et les textes témoignent abondam-
ment de I’importance des réseaux d’irrigation aux yeux
des administrateurs royaux (Durand 1998a, p. 573-
676). Si I’existence de cette irrigation ne fait aucun
doute, les modalités concretes de son application a I’age
du Bronze doivent étre étudiées avec minutie, sous
peine de tomber dans un anachronisme qui fausse
I’analyse.

a) Les difficultés méthodologiques liées a la
reconstruction des réseaux d’irrigation. — Comme
toujours en histoire du Proche-Orient ancien, les
données disponibles pour reconstruire les réseaux
d’irrigation sont d’ordre archéologique ou épigra-
phique. A la premigre catégorie se rattachent les restes
de canaux présents dans le paysage actuel, souvent
fragmentaires mais permettant en régle générale de
reconstruire le tracé antique de I’ouvrage, ainsi que les
alignements, le long de ce tracé, de sites datés d’une
période particuliére qui en signent la date d’utilisation
(voir par exemple, pour le bas Habur, Ergenzinger et al.
1988). En I’absence de ce marqueur, en revanche, il est
quasiment impossible de dater un canal par I’archéolo-
gie, puisque les travaux d’entretien de 1’ouvrage ont
pour résultat de faire disparaitre, deés I’antiquité,
I’essentiel des informations (en particulier céramiques)
qui auraient pu le permettre. Les sources épigraphiques,
quant a elles, contiennent de nombreuses mentions de
cours d’eau artificiels, parfois difficiles a distinguer des
cours d’eau naturels, dans la mesure ou le terme les
qualifiant est le méme (id/ndrum), et dont le parcours
n’est que rarement explicité, s’agissant d’une réalité
connue des protagonistes des documents antiques — et
ce n’est que lorsque les mentions en sont suffisamment
nombreuses et/ou explicites que 1’on parvient a en offrir
une reconstruction satisfaisante.

La tentation naturelle, lorsque I’on dispose des deux
types de sources, est évidemment de considérer que 1’on
possede sur le terrain le reflet fidele des réalités mention-
nées par les textes, et qu’il suffit de relier les deux
ensembles de données pour reconstruire les systémes
anciens. Malheureusement, ce premier mouvement peut
s’avérer erroné, dans la mesure ol1 I’on court le risque de
comparer I’incomparable en cherchant a illustrer par les
textes d’époque amorrite des restes archéologiques bien
plus récents, en I’occurrence d’époque hellénistique et
islamique. Un cas trés net se trouve ainsi sur le Balih, oix
les études de terrain ont révélé un canal que les archéo-

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

338

logues avaient, dans un premier temps, cherché a
ramener a celui mentionné dans une lettre de Mari
(Villard 1987), avant que des études de terrain plus
poussées n’obligent a y voir une réalité d’époque
hellénistique ou parthe, en accord avec les sites qui en
jalonnent le cours (Wilkinson 1995). 1l en va de méme
pour les canaux retrouvés dans la vallée du Moyen-
Euphrate, entre Deir ez-Z6r et Abu Kémal : s’il était
naturel, au début des travaux portant sur ces questions, de
chercher a relier les réalités du terrain avec les données
des textes, les informations accumulées depuis plus de
vingt ans ne le permettent plus aujourd’hui. Sur le plan
archéologique, deux des grands canaux, en rive droite
(Nahr Sa‘id) comme en rive gauche (Nahr Dawrin) sont
datés d’apres les sites qui en jalonnent le cours d’époque
islamique (Berthier 2001), le second ayant toutefois été
fondé a I’époque néo-assyrienne (Ergenzinger-Kiihne
1991) ; aucun argument positif ne permet en revanche de
les dater de I’dge du Bronze — I’argument « logique »
développé par les archéologues de 1’équipe de Mari (voir
en dernier lieu Geyer-Monchambert 2003, ainsi que
Margueron 2004), pour étre séduisant, n’en repose pas
moins sur aucune preuve archéologique solide. Le canal
situé dans 1’alvéole de Mari, en rive droite, ne peut étre
daté aussi précisément que les deux autres grands
ouvrages de la vallée, mais il est certainement, lui aussi,
postérieur a I’dge du Bronze.

b) Les grands réseaux d’irrigation gravitaire du
royaume de Mari. — En ce qui concerne 1’époque
amorrite, les textes documentent I’existence d’un réseau
de canaux d’irrigation gravitaire, destiné avant tout aux
cultures céréalieres d’hiver, qui était organisé en trois
grandes structures : en amont et en rive droite, depuis la
région de Deir ez-Zér et jusqu’au Tell ‘Ashara, ou peu
en aval, se trouvait le canal IsSim-Yahdun-Lim, creusé
en méme temps que sa Forteresse par le roi qui lui
donna son nom. Sur la méme rive, prenant son eau au
fleuve dans la partie sud du district de Terqa d’une part,
et dans le wadi es-Soudb d’autre part, le canal de
Hubur/Mari irriguait 1’alvéole de Tell Hariri, depuis la
région située en contrebas de Doura-Europos jusqu’a
celle d’Abu Kémal. En rive gauche, le canal du Habur
puisait son eau a la riviére, peu en amont de son
embouchure dans I’Euphrate, et irriguait les terres au
moins jusqu’a Tell Abu Hasan, la situation de la partie
aval de la vallée étant obscure. Si aucune des grandes
structures retrouvées sur le terrain ne peut étre considé-
rée comme datant de I’dge du Bronze, il n’est, en
revanche, pas inenvisageable que deux structures
repérées en rive droite (dans les alvéoles de Terqa et
Mari) et considérées comme des « canaux d’évacuation
des eaux » (Geyer-Monchambert 2003, p. 197-198)
soient, en réalité, la marque des anciens systémes de
I’age du Bronze, mais une enquéte plus approfondie
s’avere sur ce point nécessaire.

Une telle situation serait, a tout le moins, en accord
avec le mode de fonctionnement des grands canaux du
royaume de Mari, tel qu’il apparait dans les textes et qui
peut étre en partie reconstitué depuis les prises d’eau
jusqu’aux champs : les ouvrages s’y présentent comme



339

des structures peu profondes, mais creusées dans la
terrasse, dans lesquelles il était nécessaire de faire
monter le niveau de I’eau a 1'endroit ou I’on souhaitait
procéder a I'irrigation des terres. A la prise d’eau de ces
canaux était implanté un systeme de barriéres (muballit-
tum), destiné a la fois a y exhausser le niveau de I’eau et
a retenir une partie du limon qui obstruait le chenal,
tandis que la rive ou était située la prise elle-méme était
fixée & l'aide de plantations, qui limitaient I’action
érosive du fleuve en cet endroit. A 1’entrée du canal et
tout au long de son parcours étaient implantés des
régulateurs (sékirum), de structure complexe (a une base
en pierres, 1’appum, ou « Nez », était associée une partie
mobile, le sékirum proprement dit, ou « fermoir »),
destinés a autoriser ou empécher 1’acces de I’ouvrage a
I’eau du fleuve ou de la riviere (pour le premier) et a
permettre 1’exhaussement du niveau de I’eau dans le
chenal (pour les suivants). Cette derni¢re opération, qui
était la plus importante pour 'irrigation des terres, ne
pouvait étre réalisée que par un spécialiste, lui aussi
nommé sékirum (« fermeur »), et avait pour but
d’amener ’eau au niveau des vannes (errétum), situées
un peu plus haut que la lame d’eau usuelle et qui alimen-
taient les canaux secondaires (atappum) directement au
contact des terres (Reculeau 2006).

Ces structures étaient fragiles, et malgré de nombreuses
précautions pour déverser hors des canaux les eaux de la
crue, en particulier au travers des vannes, celles-ci (et
méme parfois le simple usage des ouvrages en période
d’irrigation) endommageaient régulierement les berges,
dans lesquelles apparaissaient des bréches (bitgum) qu’il
fallait alors réparer en urgence — opérations dont les lettres
des administrateurs ont gardé maintes traces (Durand
1998a, p. 630-638).

c) L’irrigation des terres hors du systéme des canaux.
~ A cbté de ce grand systeme de canaux, les lettres et les
textes administratifs documentent la pratique d’une
irrigation d’envergure locale, en particulier dans le fond
de valiée humide, ot I’on mettait en culture des terres
de fagon pérenne ou temporaire : puisant 1’eau directe-
ment au fleuve, dans des bras morts ou d’autres dépres-
sions humides, ces structures locales jouaient un role
primordial dans I’économie agraire du royaume, dans la
mesure ol elles permettaient d’augmenter en hiver les
superficies cultivées en céréales, et donc d’améliorer
I’approvisionnement en grain du pays, qui était souvent
précaire (Reculeau 2006). Ces terres basses pouvaient
de surcroit étre cultivées 1’été, plus facilement que les
hautes terres dépendant des grands canaux d’irrigation
(qui voyaient leur approvisionnement réduit a presque
rien au moment des basses eaux de I’Euphrate), et
représentaient le domaine privilégié de culture des
céréales d’été et, surtout, du sésame, principal oléagi-
neux cultivé dans le royaume.

La propriété des terres et les modalités de leur mise
en valeur. — a) Les terres royales : réserve et tenure. —
Une partie des terres du Palais était destinée a en alimen-
ter les réserves en produits agricoles, au premier chef en
grain et en sésame. Contrairement a ce qui se passe en
Babylonie (cf. Charpin 1986), le statut des exploitants

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

340

s

agricoles a Mari les désigne clairement comme des
administrateurs, non comme entrepreneurs (voir les
arguments présentés dans van Koppen 2001, méme si
Panalyse finale de cet auteur est différente). Ces hauts
responsables étaient des serviteurs palatiaux, rémunérés
pour leur tiche au sein de la « maison » palatiale, tout
comme le petit personnel qui en dépendait et qui formait
les cultivateurs proprement dits, organisés en « charrues »
(8%apin, qui contenaient les travailleurs de la terre, ou
alikiit eqlim, et ceux, parmi lesquels des femmes, respon-
sables de la partie domestique de la production ; cf. en
dernier lieu van Koppen 2001, p. 468-477) relevait des
basses catégories des serviteurs royaux : une partie
importante du personnel des exploitations agricoles était
formée de travailleurs palatiaux de catégorie inférieure,
sans pour autant étre du personnel servile (contra van
Koppen 2001, p. 475), ce qui n’exclut néanmoins pas
I’existence d’équipes formées a ’aide de véritables
esclaves ou de sdmihii, rien n’indiquant une homogénéité
de ces équipes sur ce plan. Les données des textes de
Mari concernant la gestion de la « réserve » du Palais
dessinent ainsi un visage sensiblement différent de celui
connu, & la méme époque et dans les siecles qui suivent,
par les textes du sud et du centre irakiens, avec ici une
prédominance de la gestion directe de ces terres par le
palais, la mise a ferme restant, d’apres la documentation
disponible, un phénoméne limité, quoique attesté
(Durand 1998a, p. 534-535). S’il ne s’agit pas la d’une
illusion documentaire, force est de constater que la mise
en valeur de ces terres ne se faisait pas de la méme
maniére sur le Moyen-Euphrate et dans I’alluvium
babylonien, sans que les raisons en apparaissent
vraiment : sans doute était-il plus rentable de cultiver la
terre dans le sud, ou existaient de surcroit des palmeraies
dont on pouvait tirer des revenus conséquents (Charpin
1981, p. 519-529) et plus fiables que ceux des terres a
grain. Dans le cas de Mari, la gestion directe devait
permettre au roi de s’assurer de I’entrée au Palais d’une
part plus importante de la récolte, puisqu’il ne devait pas
en laisser une partie au fermier : il faut envisager que le
surplus de main d’ceuvre 4 entretenir était moins cotiteux
que de laisser I’essentiel du grain a I’exploitant, dans une
région qui était régulicrement placée dans des situations
de manque frumentaire, soit du fait de la guerre, soit du
fait des destructions par le fleuve ou les criquets.

Les terres du Palais qui n’étaient pas mises en valeur
pour approvisionner ses réserves de grain et autres
produits agricoles se voyaient attribuées comme rétribu-
tion, en échange de leur service (ilkum), aux différents
serviteurs du roi, ou du moins a ceux d’entre eux qui
ne dépendaient pas, ou pas uniquement, du systeme des
rations. Ces « champs alimentaires » (eqlum Sukiisum)
pouvaient alors étre cultivés soit par le détenteur en
personne ou sa famille, soit par un fermier. Pour les
grands serviteurs du royaume ou les membres de la
famille royale, les tenures délivrées étaient de vérita-
bles unités de production (bitum, maison), et le Palais
fournissait non seulement la terre, mais encore les
moyens de la mettre en valeur, depuis les exploitants
agricoles jusqu’au personnel des charrues, des animaux



341 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

de trait jusqu’au grain, qui faisaient 1’objet de contréles
réguliers de la part de I’administration palatiale, semble-
t-il avant tout dans le but de vérifier si aucun des
« employés » du Palais dépéchés chez les notables
n’avait pris la fuite (cf. van Koppen 2002, p. 289-372).
Dans la pratique, les tenures et les éventuels moyens de
production associés s’ajoutaient a la « maison » du
bénéficiaire, tout en restant en théorie la propriété du
Palais. En ce sens, ils faisaient partie des biens du
serviteur, mais pas de son patrimoine (la « maison de
son pere », bit abisu), sur lequel le Palais n’avait pas
droit de regard. Les tenures étaient inaliénables, et
devaient, en théorie, (et pour les catégories les plus
basses de serviteurs) étre mises en valeur par le tenancier
lui-méme, la rétribution comme la charge étant considé-
rées comme personnelles (inédit A.392). 11 est cependant
probable, s’agissant dans ce texte de terres de soldats,
que ce qui est ici sanctionné est moins le fait de donner
les terres a cultiver & un tiers que le fait de se faire
remplacer 2 la guerre par celui & qui on donnait la terre.

Le fait, pour le Palais, de laisser un champ en tenure
a un serviteur du roi était exprimé indifférement par les
verbes naddnum (donner) ou wusSurum (libérer ; Durand
1998a, p. 533), un champ « libéré » ou « donné » du
point de vue du Palais, étant, du point de vue de son
bénéficiaire, « détenu » (sabir<sabdtum) et pouvant
former une « tenure » (sibtum), substantif formé sur la
méme racine. L’attribution des tenures aux serviteurs
du roi connaissait de nombreux visages selon la person-
nalité du fonctionnaire, sa place dans la hiérarchie et,
surtout, sa plus ou moins grande proximité avec le
monarque, qui lui permettait le cas échéant d’obtenir,
grice a son entregent, des terres directement du
souverain, sans passer par le responsable, ou en
obligeant celui-ci & modifier son plan de travail sur
injonction royale. On ne connait pas, 2 Mari, de respon-
sable des tenures comme pouvait 1’étre, a Larsa, un
Samag-hazir, mais plusieurs lettres de Sidgépuh
montrent que cette tiche revenait, au moins en partie, &
I’intendant ($andabakkum), qui appliquait un édit royal
en vertu duquel était organisée la répartition des terres
(inédit A.392) — méme si les contestations et les passe-
droits, nombreux, rendaient sa tiche ardue. On posseéde
de nombreux documents administratifs qui ont trait a la
gestion de ces tenures, qui se présentent, d’une manicre

générale, comme des listes de superficies de terres-

associées a des personnalités précises. Plutét que des
« relevés cadastraux », comme on les qualifie parfois
abusivement, il faut voir dans ces documents les traces
administratives du controle par le pouvoir royal que les
tenanciers ne prenaient pas plus que ce a quoi ils avaient
droit : une partie de ces documents correspond ainsi a
des retranchements de tenure (Durand 1998a, p. 531-
532), dont les plus nets sont marqués par I’emploi du
verbe hardsum, « soustraire », et dans lesquels on voit
I’administration récupérer les terres indiment détenues
et les ré-allotir a de nouveaux bénéficiaires. Tant que
durait le service, le bénéficiaire gardait en théorie la
jouissance de la tenure, qui était supposée liée a la
fonction, non a son détenteur ; ainsi, en cas de change-

342

ment d’affectation, le serviteur devait-il abandonner la
tenure qu’il avait a ’endroit du poste qu’il quittait et en
recevoir une nouvelle 1a ol Iattendait sa nouvelle tiche.
Dans les faits, on constate de nombreux dysfonction-
nements du systeme, qui pouvaient étre liés a des
retards (LAPO 17, n°® 768) mais aussi, et surtout, a une
certaine tendance a la patrimonialisation des tenures,
dont les archives de Mari montrent les prémisses et qui
devint effective quelques siecles plus tard, d’apres les
données datées des successeurs de Hammu-rabi (cf. en
dernier lieu Stol 2004, p. 813-817) : si a Mari I’admi-
nistration palatiale consideére encore comme normale la
récupération des biens octroyés, celle-ci semble de plus
en plus contestée au profit d’ une transmission au moins
partielle des tenures aux fils du serviteur défunt— a tout
le moins en ce qui concerne les familles des grands
serviteurs royaux, capables de se faire octroyer par le
roi un privilége qui apparait étre devenu monnaie
courante.

b) La propriété non royale : terres « privées » et
communautaires. — La propriété « privée », ou plutdt
familiale, est bien moins documentée a Mari que dans
les villes contemporaines de Mésopotamie centrale et
méridionale, ou pour les sites du Moyen-Euphrate
postérieurs a sa destruction par Hammu-rabi. Cela
n’implique pas pour autant qu’elle y était inconnue, et
les quelques textes juridiques de Mari qui attestent des
ventes de champs (ARM vIIL, n° 3 ou ARM xx11, n° 328)
sont 1a pour le montrer. Noter en particulier le cas du
patrimoine immobilier du général Yarim-Addu, qui
officiait & I’époque du Royaume de Haute-Mésopota-
mie, que I’on voit acquérir des terres provenant du
domaine royal (ARM viiL, n*™ 12+19 ; pour les textes
d&’ARM vu, cf. Durand 1982a et Charpin 1983),
d’autres particuliers (ARM vIIL, n* 4+18 et ARM v,
n° 5) ou mé&me s’approprier une partie des terres de son
clan (ARM v, n° 11). Cette propriété privée des grands
serviteurs royaux, qui constituait leur patrimoine, a coté
des terres détenues au titre du service, devait fortement
varier entre les individus, et particulierement entre les
notabilités locales, comme la famille de La’{im a Terqa,
et les serviteurs venus depuis 1’étranger se mettre au
service du roi. On ignore tout des origines de Yarim-
Addu, mais il est possible que cette succession d’acqui-
sitions traduise la volonté, de la part d’un de ces
nouveaux venus, de se constituer un patrimoine dans
son royaume d’adoption — méme s’il reste a expliquer
la raison pour laquelle ces documents étaient conservés
au Palais de Mari, ce qui pourrait étre la marque de leur
confiscation ultérieure.

Outre les domaines privés des notables, une seconde
grande catégorie de terres situées hors de la compétence
du Palais est documentée, sous la forme des terres des
muskénum ; ces terres étaient protégées et le Palais
n’avait pas le droit d’y installer ses serviteurs, fussent-
ils fils du roi (LAPO 18, n° 1135). Pour les fonction-
naires de I’administration, ces terres des muskénum
forment un tout unitaire, toujours désigné comme un
collectif, mais on ignore si cette désignation est liée au
fait que la propriété des terres était collective ou si c’est



343 TELL HARIRI/MARI : TEXTES

la simplement la marque que, du point de vue du Palais,
ces terres formaient un domaine étranger a sa
compétence. L’origine de ces terres et les modalités de
leur attribution sont inconnues, mais il est possible qu’il
s’agisse de terres conquises au moment de 1’arrivée des
Amorrites dans la région et dont la possession fut
entérinée de fait ; leur mise en valeur semble en
revanche avoir été réalisée au niveau des familles, non
de la collectivité dans son ensemble (Durand 1998a,
p. 523-524).

Un cas particulier est représenté par les terres des rois
benjaminites au début du regne de Zimri-Lim : deux
lettres (LAPO 17, n> 703 et 705) ne témoignent pas,
comme on I’a longtemps cru, d’une propriété éminente
du roi sur I’ensemble des terres du royaume, mais
montrent comment le roi (bensim’alite) Zimri-Lim
intégra aux biens de la couronne I’ensemble des terres
des rois benjaminites apres les avoir vaincu militaire-
ment en ZL 4. Si les vassaux de Zimri-Lim récupérerent
leurs terres, ce fut au prix d’un changement de statut
drastique, puisque non seulement ils cesserent d’y étre
souverains (Charpin-Ziegler 2003, p. 203), mais
qu’encore ils n’en furent plus méme propriétaires, étant
désormais considérés comme des tenanciers installés
par le seul bon vouloir du roi de Mari dans ce qui avait
été leurs possessions propres (Reculeau 2006).

Les productions et le calendrier agricole. — L agri-
culture mariote était essentiellement tournée vers la
production de céréales, qui formaient la base alimen-
taire des populations sédentaires et fournissaient un
fourrage d’hiver au bétail présent dans la vallée. L’orge
($e’um) était la culture principale, méme si son poids
est peut-étre surestimé du fait que le méme terme
pouvait désigner toute céréale, de fagcon générique ; les
textes documentent par ailleurs d’autres céréales
panifiables, produites en quantités moindres, comme
I’amidonnier (zizzum ; cf. Powell 1984, p. 51) et ce qui
doit étre une variété de froment (burrum ; cf. Bottéro
1957, p. 251-252). Les oléagineux étaient représentés
localement par le $e-gis-i / §amasSammil, qui en dépit
de doutes récurrents doit étre identifié avec le seul
sésame (cf. en dernier lieu Powell 1991), I’huile d’olive,
prisée du roi et de la cour, étant sur le Moyen-Euphrate
un produit d’importation depuis la cdte méditerra-
néenne, en particulier Alahtum qui fut achetée par
Zimri-Lim pour en assurer la livraison réguliere
(Durand 2002b, p. 84-88). Les 1égumes attestés par les
textes comportent des feves, des pois ou des oignons,
mais la gestion des cultures potagéres échappait en
grande partie a 1’écrit, et les mentions connues ne
témoignent que partiellement du réle qui était le leur
dans la culture et I alimentation antiques. A ces plantes
cultivées, il faut ajouter les différents produits de la
cueillette, comme les champignons du désert
(kam’atum, souvent qualifiés a tort de truffes), qui
poussaient dans la steppe, ou la salicorne, que 1’on
trouvait dans les zones saumatres du fond de vallée.

Les facons culturales pratiquées au royaume de Mari
doivent encore étre étudiées en détail, mais un point
important apparait désormais clair : si la sécurité

344

alimentaire du royaume dépendait en grande partie de
la culture des céréales d’hiver, semées a 1’automne et
récoltées au printemps, peu avant la crue du fleuve, la
récente redécouverte de I’irrigation locale, en particu-
lier dans les zones basses de la vallée, rend leur
importance aux cultures irriguées d’été, représentées a
la fois par de nouveaux ensemencements de céréales,
destinés a compléter les récoltes hivernales, et par la
culture du sésame.

D. L'IMPLANTATION HUMAINE DANS LA VALLEE. —
L’emprise territoriale du royaume de Mari. —
a) Conceptions antiques du territoire. — Pour compren-
dre comment s’organisaient les espaces d’agriculture
sédentaire au sein du royaume de Mari, il convient en
premier lieu de bien saisir la nature concréte de la
construction politique qu’étaient les Bords-de-
I’Euphrate, qui différait sur bien des aspects des états
territoriaux modernes. Il existe, dans la documentation
mariote, plusieurs facons de définir ce territoire, qui se
compleétent et parfois se contredisent. La premiere
consiste & le définir en fonction de la population qui
I’occupe et repose sur 1’opposition déja mentionnée
entre nomades et sédentaires, qui recoupe, a grands
traits, une opposition spatiale entre la steppe (nawiim),
terrain de parcours des nomades, et les rives du fleuve
(namlakatum), terres par excellence de I'implantation
sédentaire. Cette bi-partition définit toutefois exclusi-
vement la population, non le territoire méme, et seuls
les espaces anthropisés sont ici pris en compte, sous la
forme des villages et des terrains de parcours connus :
les zones plus sauvages présentes tant sur le plateau que
dans les fonds de vallées sont exclus de cette conception
essentiellement administrative et, au sens propre,
« démographique » — la qualité des différents sujets du
roi (le terme namlakdtum dérive d’ailleurs du mot
ouest-sémitique pour désigner le roi, malkum) étant ici
mise en avant.

A coté de cette définition centrée sur les hommes, il
existe une approche plus nettement spatiale, qui
consiste a définir le territoire comme un halsum, terme
que I’on définit en général comme un « district », mais
qui possede en fait un sémantisme plus large, reposant
sur I’idée qu’il s’agit d’'un morceau retranché d’un
ensemble plus vaste, le terme étant formé sur la racine
HR/LS, « retrancher » (Durand 1997, p. 120-121) et
signifie au propre la « zone de compétence », la « zone
d’autorité », c.-a-d., fondamentalement, la partie de
P’espace dont est responsable une personne particuliere.
Cela vaut aussi bien pour le royaume de Mari, halsum
du roi, que pour ses subdivisions administratives, les
districts, dont sont responsables les gouverneurs provin-
ciaux, ce méme terme pouvant par ailleurs désigner des
royaumes extérieurs, comme ceux du Nord, ou encore
la région sur laquelle porte une divination (Lion 2001,
p- 151-159). De méme, lorsque Samsi-Addu préléve sur
les terres qu’il a conquises un ensemble territorial pour
en faire le royaume de Yasmah-Addu, les textes parlent-
ils de la constitution du halsum du jeune prince, a
comprendre comme la partie du Royaume de Haute-
Meésopotamie que 1’on a « découpée » pour la soumet-



345 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES 346

tre & son autorité (Durand 1997, p. 120-121 et 2000,
p- 277). Ici encore, il s’agit d’une conception adminis-
trative et/ou politique, mais qui ne caractérise pas le fait
sédentaire lui-méme. Une derniére fagon de définir le
territoire consistait a le qualifier de « pays » (mdtum),
vocable qui se présente, encore une fois, comme un
terme aux acceptions variées, mais qui ont toutes en
commun de définir I’appartenance de 1’espace considéré
au groupe humain du locuteur ou de celui en fonction
de qui est défini ledit « pays » ; en revanche, il ne peut
étre considéré comme recoupant précisément le concept
d’« espace sédentarisé », comme on a pu l’avancer
(Reculeau 2006, contra Attia 2005).

Si a I'inverse on cherche dans les textes des termes
susceptibles de rendre compte de la mise en valeur de
I’espace par les sédentaires, on ne trouve que des
vocables strictement descriptifs, limités a un terrain
particulier et a sa nature agricole (a.84/eqlum, « champ »
(a grain), #Kirig/kirim, « verger », &tir/gistum, « bois »)
ou au regroupement de plusieurs terrains en un district
d’irrigation précis (a.gar/ugdrum et ka/babum pour les
zones irriguées des basses terrasses, daliiwdtum pour les
terres irriguées par puits des hautes terrasses) ; aucun
terme, en revanche, ne réunit ces réalités sous un méme
concept de « campagne » ou de « zone d’agriculture
sédentaire ».

b) L’emprise spatiale des espaces d’implantation
sédentaire. — Cette démultiplication des vocables recoupe
celle des espaces pergus et vécus. Dans la définition de
ce qui pour nous est un unique royaume, il convient en
effet de distinguer nettement entre la zone de controle
politique, c.-a-d. I’ensemble des territoires soumis a
I’autorité directe du roi de Mari, et la région ol existe un
véritable peuplement sédentaire, relativement dense, avec
quelques villes et de nombreux villages, qui n’en forme
qu'une petite partie. A 1'époque de Zimri-Lim, les
archives distinguent nettement les trois districts centraux,
organisés autour des villes de Mari, Terqa et Saggara-
tum, du reste du royaume ; seuls les premiers sont de
véritables zones de peuplement sédentaire, avec une mise
en valeur agricole relativement forte et une densité de
peuplement importante. Leur étendue apparait assez
limitée, avec en rive droite de I’Euphrate une partie
septentrionale relevant du district de Saggaratum, dont
la limite était la Forteresse de Yahdun-Lim (rebaptisée
Forteresse de Yasmah-Addu a I’époque du Royaume de
Haute-Mésopotamie), dans la région de I’actuelle Dér
ez-Z0r, qui controlait I’accés au royaume depuis 1’ouest,
étant au débouché d’une des routes vers Qatna, et le nord,
surveillant les rives du fleuve a I’aval de la passe de
Halabit (la Halabiyé byzantine). Cette zone était d’un
peuplement sédentaire récent, puisqu’elle fit 1’objet
d’une mise en valeur volontariste au temps de Yahdun-
Lim, qui y fit creuser des canaux, défricher des terres et
construire la forteresse qui portait son nom, comme le
rappelle Iinscription dite du « disque de Yahdun-Lim »
(en réalité une téte de clou de fondation ; cf. Frayne 1990,
p. 602-604). Le caractére récent de cette occupation
sédentaire explique peut-étre que, du temps de Zimri-
Lim, cette région ait connu des remaniements adminis-

tratifs, passant du contréle du district de Saggardtum a
celui de Terqa, voire méme parfois étant présenté comme
formant une unité en soi. Plus en amont, la zone
comprise entre Halabit et La Forteresse de Yahdun-Lim
ne semble pas avoir connu de peuplement sédentaire
important : les documents administratifs énumérant les
lieux-dits de cette partie du royaume lorsqu’elle était
rattachée au district de Saggaratum indiquent en effet une
limite septentrionale au voisinage immédiat de la
Forteresse. Cet espace, auquel succédait aux environs de
Meyyadin le district de Terqa proprement dit, connais-
sait une implantation sédentaire assez dense le long du
cours du canal Isim-Yahdun-Lim, qui prenait son eau
quelque peu en amont de la Forteresse et rejoignait le
fleuve peu en aval de Terqa (Tell Ashara), & quelque
60 km de Deir ez-Z6r, avec un important peuplement
benjaminite (Millet-Alba 2004). La portion aval du
district de Terqa, a partir de la capitale, était moins
densément peuplée, dans la mesure ol le canal de
Hubur/Mari qui y puisait une partie de son eau ne
devenait réellement utilisable qu’a son entrée dans le
district de Mari, qui, centré sur la capitale du royaume,
était le plus peuplé, avec la population du Palais et des
quartiers urbains ; il s’étendait sur une trentaine de
kilometres, depuis I’embouchure du Hubur (I’actuel w.
es-Souab) jusqu’a la ville de Dér, sur I’actuelle frontiere
syro-irakienne (2 Abu Kémal). La partie amont de
I’alvéole comprenait encore de nombreux villages
benjaminites, a partir d’Tlum-muluk et Zurmahhum,
tandis que les environs immédiats de la capitale, apres
Appén, comme la partie aval, étaient une zone d’implan-
tation bensim’alite (Durand 1998a, p. 520).

La rive gauche de I’Euphrate présentait pour sa part
un visage trés diftérent, avec en particulier une partie
amont entierement vide d’hommes, ol I’on pratiquait
I’élevage et ol I’on faisait passer les troupeaux de la
rive droite en cas de danger (LAPO 17, n° 726). Cette
portion du fleuve n’était occupée par les populations
sédentaires qu’a partir de la confluence de I’Euphrate et
du Habur, ou I’on doit chercher le site de 1’ancienne
capitale de district Saggaratum (a Safat ez Zerr 2 7), qui
formait avec Zurrubdn (Djebel Masaikh ?) les deux
grands centres d’une zone de peuplement et de mise en
valeur importante, liée pour partie au canal du Habur et
pour partie aux terres du fond de vallée ici particuliere-
ment vastes, et dont la population était mixte, avec des
bourgades bensim’alites (HiSamta, Himmarin et
Hanna) et d’autres benjaminites (en particulier Amiyén,
Dumtin et Damigan ; cf. Reculeau 2006). La partie aval
du district de Saggaratum en rive gauche est moins bien
connue, le district de Mari commengant, pour sa part, &
partir de Dunnum et Ara’itum, deux villes benjaminites
dont au moins la derniere fit I'objet d’un transfert de
population apres la guerre avec Zimri-Lim. Le canal du
Habur se poursuivait ici au moins jusqu’a Suprum (Tell
Abu Hassan), sans que I’on puisse préciser le statut de
la région d’aval.

La basse vallée du Habur n’était pas, dans son
ensemble, une terre d’agriculture sédentaire, la portion
comprise entre la vallée de I"Euphrate et la région de



347

Qattunén (Tell Faghdami ?) étant une terre d’élevage et
la région de Qattundn présentant pour sa part un
caractére mixte : zone sous contrdle bédouin, ou les
nomades et leurs troupeaux jouaient un réle premier,
tant du point de vue politique qu’économique et social
(Durand 2004, p. 149-153), elle fit I’objet au début du
regne de Zimri-Lim d’une politique volontariste de
mise en valeur pour le compte du Palais, marqué par
I’extension rapide des terres cultivées en liaison avec
un canal d’irrigation d’envergure locale (lié 4 un wadi).
Cette politique fut rendue possible par le fait que la
région n’était pas, originellement, une zone de forte
implantation sédentaire, et que donc les terres disponi-
bles y étaient abdondantes — la contrepartie étant le
faible nombre des particuliers vivant a Qattunén, qui
posait de graves problémes de main d’ceuvre au moment
des moissons, pour lesquelles les gouverneurs
manquaient systématiquement de bras (Reculeau 2006).

C’est donc la seule région formée des trois districts
centraux, entre Deir ez-Zor et Abu Kémal, qui consti-
tuait le cceur et I’essentiel de I’espace d’implantation
sédentaire du royaume de Zimsi-Lim — soit une bande
de terres située en bordure du fleuve, longue d’un peu
plus de 120 km et large en moyenne de 12 km (Geyer
et Monchambert 2003, p. 22), marquée dans le détail
par I’alternance de zones plus larges et de resserre-
ments, formant des alvéoles, unités naturelles utilisées
par les hommes (Terga comme Mari sont au centre
d’une alvéole).

¢) L’interpénétration des espaces sauvages et
anthropisés. — Il faut cependant garder a I’esprit que cet
espace n’était pas entierement défriché et mis en valeur,
mais inscrit dans le paysage encore largement naturel
évoqué plus haut. Les lettres de Mari montrent ainsi
que, si le bois était fortement implanté dans la vallée, en
particulier autour de Tuttul et Terqa (Cadelli 1994), il
s’en trouvait frféquemment au cceur méme des espaces
dévolus a I’agriculture. Le terme gistum (gis-tir) qui le
décrit, est généralement considéré, en se fondant sur le
paysage actuel, comme représentant des groupes
sauvages d’arbres non fruitiers (peupliers), qui poussent
a I’état naturel dans la vallée de I’Euphrate (Sanlaville
1985, p. 22 ; Durand 1990d, p. 128), mais il doit en
réalité étre compris en fonction de I’environnement
antique comme désignant ces foréts-galeries encore
largement majoritaires sur les terrasses alluviales et au
sein desquelles les terroirs irrigués s’inscrivaient. On
sait par ailleurs, par une lettre de la fin du regne de
Zimri-Lim (A.105, inédite), que certains de ces bois
bordant un ugdrum pouvaient étre irrigués en méme
temps que les terres, témoignant d’une forme de mise
en valeur destinée sans doute a favoriser 1’approvision-
nement du Palais en bois de coupe, ce qui correspond
bien aux informations précisant que, parmi ces foréts,
certaines relevaient du Palais, soit pour son usage direct,
soit qu’il s’en servit de rémunération pour un fonction-
naire a qui on ne pouvait fournir un champ, tandis que
d’autres servaient a I’ approvisionnement des muskénum
(LAPO 17, n° 766).

Sur les bords méme du fleuve, milieu amphibie
annuellement submergé par la crue, formé de prairies

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

348

alluviales ot florissait une végétation dense de roseaux
et qui était si peu contrdlé par les autorités qu’il servait
d’abri aux fugitifs, on cherchait a gagner temporaire-
ment a I’agriculture certaines terres humides pour pallier
I’insuffisance des récoltes (inédit A.105 ; cf. Durand
1990d et Reculeau 2006), tandis que les roselieres
pouvaient étre stimulées annuellement par le feu pour
en améliorer la pousse (inédit A.595).

Eléments de démographie. — Dans cet espace
encore fortement marqué par les réalités naturelles, quel
pouvait étre le degré de densité de 1’habitat ? Les
tentatives d’estimation de la population en divers
endroits et a diverses époques de I’histoire syro-
mésopotamienne sont nombreuses, reposant sur des
sources (archéologiques ou épigraphiques) et des
approches méthodologiques trés différentes, et offrent
des résultats parfois fortement discordants (voir les trés
justes remarques critiques de Battini-Villard 1999,
p- 385-392, méme si les résultats proposés par cet
auteur ne sont guére plus convaincants). En ce qui
concerne Mari, deux analyses contradictoires sont
actuellement disponibles. Pour J.-Cl. Margueron, d’une
part, la capitale elle-méme aurait contenu plusieurs
dizaines de milliers d’dmes (Margueron 1991, p. 99) la
population générale du royaume n’étant pas chiffrée
mais considérée comme trés importante (Margueron
2004, p. 444-445) ; ces estimations reposent néanmoins
sur des analyses qu’il faut désormais revoir, la vision a
priori de la ville mésopotamienne comme un espace
d’habitat fortement concentré étant, en ce qui concerne
Mari, & abandonner, tandis que 1’analyse archéologique
des remparts de Mari et du nombre de personnes
nécessaires a leur mise en place doit tre réinterprétée
a la baisse (Reculeau s.p.). A partir des données des
textes, des estimations de 1’ordre de 40 000 habitants
ont récemment été proposées pour le cceur du royaume,
qui constitue la véritable zone de peuplement sédentaire
(Millet-Alba 2004 ; Charpin 2006), mais elles doivent
étre maniées avec précaution : en réalité, les textes
(aussi bien les recensements militaires que les listes de
serments ou les mentions chiffrées du personnel affecté
aux grands travaux) n’indiquent jamais que le nombre
de ceux qui, entrant dans le systéme des rations ou dans
celui de I’ilkum, étaient en position contractuelle avec
le Palais — quelque 4 000 hommes et autant de femmes
adultes, soit au maximum 15 a 20 000 personnes,
familles comprises. Une partie importante de la popula-
tion, et au premier chef les muskénum échappent pour
leur part entierement aux estimations chiffrées, et I’on
ignore tout du ratio entre ces deux catégories de la
population. Quoiqu’il en soit, la population sédentaire
du royaume n’était certainement pas trés importante, un
chiffre de I’ordre de 50 a 60 000 habitants pouvant &tre
tenu pour vraisemblable.

Les stratégies d’implantation dans le cadre de
I’agriculture sédentaire. — a) Les villes et les zones
périurbaines. — La capitale Mari présentait une morpho-
logie particuliere dans cette région du Moyen-Euphrate,
marquée par I’existence d’une double muraille, selon un



349

modele tres certainement importé depuis I’ouest, ot I’on
connait des structures similaires, quoique nettement plus
imposantes, dans les grandes villes comme Qatna et
Ebla, mais aussi en Palestine (Hazor). La ville 4 propre-
ment parler était limitée au tell central, bordé par le
premier mur, et se présente avant tout comme un espace
a fonction monumentale et de prestige, avec le Palais, les
temples et les demeures « urbaines » des nobles.
L’importance de la population urbaine (c.-a-d. celle
habitant en permanence dans les trois centres urbains du
royaume — Mari, Terqa et Saggaratum — et s’adonnant &
des activités autres que la production agricole) est
difficile a estimer, mais il faut certainement se départir
de la conception a priori que I’on se fait usuellement de
la « Ville Mésopotamienne » comme un centre urbain
grouillant de vie et densément peuplé. En ce qui concerne
la population urbaine, les textes indiquent qu’elle se
divisait 2 Mari entre les « fils de la ville » (dumu-me$
alim), qui vivaient dans les « quartiers » (bdbtum), les
marchands (dumu-mes$ kar-ta), qui étaient des étrangers
installés dans le kariim, ol ils avaient leurs autorités
propres, et des artisans (dumu-me§ wummeéni), qui y
avaient des maisons ol se mélaient lieux de vie et grands
espaces de travail (ateliers ou entrepdts ; cf. Durand
1987, p. 664-665) — rien n’indiquant, 2 Mari, I’existence
d’un quartier d’habitat pour le clergé lié aux temples,
comme on en connait dans le sud (cf. pour ce dernier
Charpin 1986). Si les populations spécialisées (artisans et
marchands), comme celle des femmes du harem et des
prisonnier(e)s des ergastules, devaient vivre en permanence
en ville — et pour ces dernieres, dans le seul Palais —, la
situation est moins nette pour les gens de la cour : on sait
en effet que le roi lui-méme était souvent en déplacement
(Durand 2003-2004, p. 836-838), avec les grands de sa
cour — et méme la population féminine quitta le Palais,
sinon méme Mari, dans la deuxiéme partie du régne de
Zimri-Lim, avant d’y revenir 2 la toute fin de la période
(Ziegler 1999, p. 17-19). Le statut concret des « fils de 1a
ville » est pour sa part encore trés obscur.

Au pied du tell, I’espace compris entre les deux
murailles n’était pas a proprement parler une zone
urbaine, mais « I’extérieur » (kidiim), espace d’horticul-
ture périurbaine (salhum) ot devait se trouver un monde
de petites maisons et de jardins, qui faisait la transition
avec les campagnes environnantes, elles-mémes organi-
sées pour partie en cercles concentriques autour des
villes et villages. Les autres grandes villes du royaume
ne présentait pas ce schéma a double muraille, le mur
de Terqga étant situé au niveau du tell méme, comme sans
doute celui de Saggaratum, cette derniére possédant par
ailleurs une ville basse (adassum) qui en 1’occurrence
ne devait pas étre enclose.

b) Les campagnes, espace privilégié de I’habitat
antique. — Le poids des campagnes dans 1’habitat
antique des vallées de I’Euphrate et de ses affluents &
I’4ge du Bronze apparait assez nettement dans I’inadé-
quation entre le nombre de toponymes présents dans les
textes, pour ’espace compris entre Deir ez-Z6r et Abu
Kemal, et celui des sites que la prospection a permis

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

350

d’y retrouver (cf. Durand 1990d, p. 123) : selon cette
derniére, on ne connait ainsi que 27 sites datés du
Bronze moyen dans la vallée (Geyer-Monchambert
2004, p. 114), quand 1’étude des textes de serments et
de recensements, qui portent sur le méme espace, en
dénombre au minimum 86 (Millet-Alba 2001). Cette
discordance entre les deux types de sources disponibles
amene a envisager pour 1’4ge du Bronze moyen, un role
important de I’habitat rural, non reconnu lors de la
prospection. Le phénomeéne peut étre confirmé par
plusieurs indices : s’il est en effet généralement admis
que les populations « rurales », c.-a-d. les paysans qui
cultivaient la terre, vivaient dans les campagnes, au
contact de leurs champs, le poids de ces espaces dans
I’organisation de I’implantation humaine est, souvent,
sous-estimé. Les textes de Mari montrent désormais
clairement que méme les grands serviteurs qui, comme
Asqudum, se faisaient attribuer de grandes maisons pres
du Palais, possédaient a la campagne des biens propres,
en plus de terres octroyées comme rémunération, et que
c’est la qu’étaient leurs véritables « maisons », a la fois
lieux de vie et de production ol vivaient leur famille et
de nombreux domestiques — phénoméne particuliere-
ment net pour la puissante famille de L4’(m, dans les
campagnes de Terqa et Zurubban (van Koppen 2002,
p- 289-37). Il en va de méme pour des serviteurs comme
les barbiers, attachés par fonction a la personne du roi,
mais qui ne logeaient au Palais que par intermittence
(lorsque le roi s’y trouvait et que c’était leur tour de
service) et vivaient le reste du temps a la campagne, sur
leurs terres ou celles que leur concédait le roi en
échange de leur fonction (LAPO 18, n° 1255). Ce
phénomene n’était certainement pas exceptionnel,
puisque I’essentiel de la population travaillant pour le
compte du Palais & qui ’on fit préter serment en ZL 10
vivait dans les bourgs du royaume sous lequel ces
hommes et ces femmes sont enregistrés, et il est
remarquable que, méme lorsqu’ils sont organisés en
« quartiers » (bdbtum) et enregistrés a Mari méme, ils
continuent d’étre catalogués comme relevant de telle
ville ou tel village, non de la capitale (Millet-Alba
2001), et il ne faut sans doute pas les considérer comme
de véritables habitants de Mari, mais bien plutét voir 1a
la marque qu’ils s’y trouvaient, pour raisons de service,
au moment du recensement, et y ont été enregistrés,
mais vivaient en réalité en dehors pendant une partie
importante de I’année. A ces villages, il faut de surcroit
ajouter I’existence de fermes isolées (dimdrum), qui ne
présentent pas a Mari I’'importance qu’elles avaient en
Haute-Mésopotamie, ot est attesté un « Pays des
fermes » (Mdt dumdtim, cf. Durand 1998a, p. 253),
mais sont néanmoins présentes — il devait s’agir de
bourgs ruraux, formés de quelques fermes et ayant,
ainsi, droit 2 une qualification comme lieu-dit. On
connait par ailleurs des fermes isolées qui représen-
taient un batiment d’exploitation en habitat rural
dispersé pouvant, au méme titre que le champ (a-§a),
étre accordées en tenure — sans doute aux plus hauts
fonctionnaires (Reculeau 2006).

E. LES AUTORITES SEDENTAIRES ET LE CONTROLE DU
TERRITOIRE. — Autorités centrales, provinciales et



351 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

locales. — Le contrdle, par I’autorité royale, de ces
territoires ou prédominaient les phénomeénes d’habitat
dispersé et ol les espaces naturels étaient encore
fortement implantés, passait par divers relais, qui
faisaient de facon concrete le lien entre le roi et ses
sujets. Les mieux connus d’entre eux sont les gouver-
neurs de district (§dpirum), en particulier ceux des
districts centraux (Mari, Terqa et Saggaratum), qui
étaient nommés par le roi et exergaient localement le
pouvoir en son nom : en ce sens, les autorités provin-
ciales relévent directement du pouvoir royal, et ce sont
elles qui assuraient les fonctions de police au sein du
royaume, & I’aide des « commandos d’intervention »
(bazahdtum), groupes d’hommes armés que 1'on
envoyait parcourir les zones sauvages de la vallée ou le
rebord immédiat du plateau, en particulier pour arréter
des fuyards — mais aussi pour réaliser diverses opérations
« civiles », comme la cueillette des plantes sauvages.
Le statut de ceux qui sont parfois considérés comme les
« auxiliaires » du gouverneur (Lion 2001, p. 147-151),
’intendant (abu bitim) et le responsable du cadastre (§a
sikkatim), est quant 2 lui différent, dans la mesure ol
ces personnages s’ occupaient de la gestion du seul
domaine royal (Durand 1997, p. 157-158).

La situation est sensiblement différente en ce qui
concerne les autorités locales, représentées par les
scheichs (sugdgum), qui exercaient, en domaine
sédentaire (il en existait aussi pour les nomades ; cf.
Nakata 1989), le pouvoir au niveau des villes et des
bourgs, et dont la nomination dépendait, en général, de
I’accord entre les élites locales (LAPO 16, n° 80) et le
pouvoir royal. Assistés d’un « lieutenant » (laputtim), ils
avaient en particulier la charge d’organiser le recense-
ment et la mobilisation de ceux qui, dans leur localité,
étaient assujettis au service militaire et aux travaux
d’entretien en échange d’une rémunération par le palais.

Corvée et service : nouvelles perspectives sur la
mobilisation des populations rurales. — Un élément
important concernant les relations entre 1’ autorité royale
et les populations sédentaires concerne la question de la
“corvée” due au roi, une opinion partagée par tous les
spécialistes étant que « durant toute 1”histoire mésopo-
tamienne, les populations civiles sont tenues d’accom-
plir pour le compte de 1’état et & sa demande des travaux
collectifs, de maniére saisonniere ou occasionnelle, pour
renforcer ponctuellement la main d’ceuvre servile »
(Lafont S., Dictionnaire de la civilisation mésopota-
mienne, art. « Corvée »). Dans les archives de Mari, ces
« corvées » porteraient essenticllement sur I’entretien
des canaux et les différents travaux agricoles concomi-
tants de la moisson des terres du Palais. Plusieurs indices
militent néanmoins en faveur d’une compréhension plus
restrictive, pour I’époque amorrite, de cette « corvée » :
les grands travaux d’infrastructure réalisés par les rois,
et en particulier I’entretien des canaux, n’étaient en
réalité pas le fait de sujets corvéables, mais de personnes
ayant passé un contrat de travail avec 1’administration
palatiale, selon lequel ils échangeaient des mobilisations
ponctuelles (service militaire ou civil) ou un service
permanent (« fonctionnaires » ou « serviteurs du Palais »)

352

en échange d’un entretien sous forme de rations alimen-
taires ou de la concession de terres du Palais pour qu’ils
les mettent en culture, selon le systeme de I’ ilkum. Parmi
ces populations se trouvaient des membres des bourgades
benjaminites, dont la mobilisation pouvait s’avérer
délicate (LAPO 17, n°® 800) ; ces derniers n’étaient
toutefois pas « indépendants », en ce sens qu’il semble
qu’ici la gestion de la main d’ceuvre que 1’on devait en
échange des terres d’ilkum passait par I’intermédiaire
des autorités locales, les terres étant certainement
octroyées de mani¢re commune et non individuelle,
selon un procédé connu pour les groupes professionnels
— charge aux responsables de fournir le service en temps
voulu, sous peine de scandale comme ici en cas de
défaillance. Ce fait explique que les rois de Mari n’aient
eu & leur disposition qu’un nombre limité d’hommes
— autour de 4 000 soldats, moins de 3 000 personnes
mobilisables pour le service civil, la différence s’expli-
quant sans doute par le fait que partaient & la guerre des
« nobles », que la naissance prémunissait contre le
travail de force (Reculeau s.p.).

La mobilisation de I’ensemble de la population, et en
particulier des membres des communautés paysannes
non liées au Palais, les muskénum, existait bien, mais
de facon limitée : annuellement, la seule véritable
corvée était d’ordre agricole et consistait & participer
aux moissons et au battage du grain cultivé sur les terres
du Palais. De fagon ponctuelle, ces populations
pouvaient étre mobilisées pour défendre le royaume
face 2 un danger imminent, seuls cas de conscription
générale attestés, en prenant les armes ou plus souvent
en consolidant les glacis défensifs, mais la notion de
corvée s’applique mal a ce type de situation.

Un contrdle incomplet des territoires et des popula-
tions. — a) Les velléités de contréle du pouvoir royal. —
L’image du « roi mésopotamien » est encore souvent
celle d’un despote absolu, ayant tout pouvoir sur ses
sujets, selon une conception héritée de traditions historio-
graphiques aujourd’hui en grande partie dépassées mais
qui trouvent, il est vrai, un écho dans les déclarations des
anciens souverains eux-mémes, prompts a se décrire
dans leurs inscriptions comme maitres en leur royaume
de la nature et des hommes. Il convient néanmoins de
faire ici la part de la rhétorique dans de telles déclara-
tions, qui sont loin d’étre idéologiquement neutres : la
légitimation du pouvoir, a I’époque amorrite, se partage
en effet entre I’affirmation d’une monarchie mélant
élection divine et principe héréditaire (Charpin 232-248),
qui représente la conception « orientale » du pouvoir,
celle des centres urbains de Mésopotamie, et un principe
encore fort de choix d’un chef par accord des Anciens,
issu du monde bédouin, avec une tendance marquée, du
point de vue de I’idéologie royale, a faire prévaloir la
premiere conception sur la seconde (Durand 2005-2006).
Le pouvoir royal tend des lors a se réserver certains
domaines traditionnellement per¢us comme relevant de
la sphere patrimoniale ou clanique, comme le droit a la
vengeance (Durand 2002 ; 2005-2006).

b) Les stratégies d’évitement et les limites du controle
royal. — Dans les faits, cette affirmation du contrdle royal



353

sur les populations sédentaires n’allait néanmoins pas
de soi, et les résistances étaient nombreuses : méme sous
sa forme restreinte, la mobilisation des populations
locales n’était pas aisément obtenue de l’autorité
palatiale, et nombreux sont les exemples montrant que,
face aux demandes royales, les tentations d’évitement
et de résistance passive étaient grandes. On le constate
fréquemment, pour le service civil et militaire, par les
résistances offertes par les Benjaminites a offrir au roi de
Mari les troupes réclamées, n’envoyant d’ordinaire que
50 % des hommes requis (LAPO 17, n° 654). Pour les
simples particuliers qui souhaitaient échapper a la
corvée sur les champs du Palais, la solution fréquente
était la fuite ; on la constate lors des mauvaises années,
quand leurs propres moissons sont mauvaises et qu’ils
cherchent a éviter la mobilisation pour aller se faire
embaucher ailleurs comme moissonneurs salariés ou
rejoindre les membres de leur clan qui nomadisaient
dans la steppe (ARM xxviL, n° 26). Qu’en I’occurrence
le gouverneur ait cherché a prévenir ces phénomenes en
posant des forces de gendarmerie aux endroits straté-
giques pour intercepter les fuyards témoigne du
phénomene d’affirmation du pouvoir royal relevé plus
haut, mais en montre aussi les limites, en ce sens que ce
contrdle était loin d’étre per¢u comme allant de soi par
les sujets du roi. Cette autonomie des autorités locales,
les complexes relations intertribales et les possibilités
de fuite individuelle expliquent qu’aucun roi n’ait jamais
pris le risque de recenser une région comme celle de
Qattunan, ou que la mobilisation du district de Terqga, de
forte population benjaminite, semble avoir été tres
restreinte, — de peur de voir les sujets sinon se révolter,
du moins s’en aller (Reculeau 2005).

Bibliographie

Battini-Villard 1999 = L. Battini-Villard, L’espace
domestique en Mésopotamie de la III° dynastie d’Ur a
I’époque paléo-babylonienne, BAR International Series
767, 2 vol., Oxford, Hadrian Books. — Becker 1991 =
C. Becker, « Erste Ergebnisse zu den Tierknochen aus
Tall Seh Hamad - Die Funde aus Raum A des Gebiudes
P », dans H. Kiihne (éd.), BATSH 1, p. 117-132. -
Bongenaar (éd.) 2000 = A.C.V.M. Bongenaar (éd.),
Interdependancy of Institutions and Private Entrepre-
neurs, MOS Studies 2, Leyde, NINQ. — Bottéro 1957 =
J. Bottero, Textes économiques et administratifs, ARMT
v, Paris, Geuthner.

Cadelli 1994 = D. Cadelli, « Lieux boisés et bois
coupés », FM 1, p. 159-173. — Charpin 1980 =
D. Charpin, Archives familiales et propriété privée en
Babylonie ancienne : étude des documents de « Tell
Sifr », HEO 12, Paris-Genéve, Droz ; 1981 = « La
Babylonie de Samsuiluna a la lumiére de nouveaux
documents », BiOr 38, col. 517-547 ; 1983 = « Relecture
d’ARM vin : compléments », MARI 2, p. 61-74 ;1985 =
« Les archives du devin Asqudum dans la résidence du
“chantier A” », MARI 4, p. 453-462 ; 1986 = Le clergé
d’Ur au sieécle d’Hammurabi (xix°-xvilF siecles av. J.-C.),
Hautes Etudes Orientales 22, Gengve-Paris, Droz ;
1996 = « Maisons et maisonnées en Babylonie ancienne
de Sippar a Ur. Remarques sur les grandes demeures des

SUPP. AU DICT. DE LA BIBLE

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

354

notables paléo-babyloniens », dans K.R. Veenhof (éd.),
Houses and Households in Ancient Mesopotamia,
CRRAI 40, Leyde, NINO, p. 221-228 ; 2006 = « Pour
une estimation de la population du royaume de Mari »,
NABU 2006/96. — Charpin-Durand 2002 = D. Charpin
et J.-M. Durand, « “S’il y avait eu des porteurs, je
t’aurais offert davantage...” Echanges de présents entre
dignitaires d’Alep et de Mari », dans O. Loretz,
K.A. Metzler. et H. Schaudig (dirs), Ex Mesopotamia et
Syria Lux, Fs. Dietrich, AOAT 281, Miinster, Ugarit-
Verlag, p. 95-104.

Durand 1982b = J.-M. Durand, Textes administra-
tifs des salles 134 et 160 du Palais de Mari, TCM 5,
Paris, Geuthner ; 1987a = « Babyloniens a Mari »,
MARI 5, p. 618-620 ; 1990d = « Problemes d’eau et
d’irrigation au royaume de Mari : P’apport des textes
anciens », dans B. Geyer (dir.), Techniques et pratiques
hydro-agricoles traditionnelles en domaine irrigué,
BAH 136, Damas, IFAPO, p. 101-142 ; 2002 = « Le
culte d’ Addu d’ Alep et I’affaire d’ Alahtum », FM vii ;
2003-2004 = « Assyriologie », Annuaire du Collége de
France 2003/2004, p. 817-859 ; 2004 = « Peuplement
et sociétés a I’époque amorrite : (1) les clans
bensim’alites », dans C. Nicolle (éd.), Nomades et
sédentaires dans le Proche-Orient ancien, CRRAI 46 =
Amurru 3, p. 111-197 ; 2005-2006 = « Assyriologie »,
Annuaire du Collége de France 2005/2006, Paris, 2006,
p. 603-619.

Ergenzinger 1991 = P.J. Ergenzinger, « Geomor-
phologische Untersuchungen im Unterlauf des Habiir »,
dans H. Kiihne (éd.), BATSH 1, p. 35-50. — Ergenzin-
ger et al. 1988 = P.J. Ergenzinger, W. Frey, H. Kiihne et
H. Kiirschner, « The reconstruction of environment,
irrigation and development of settlement on the Habur
in North-East Syria », dans J.L. Bintliff, D.A. Davidson
et E.G. Grant (éds), Conceptual Issues in Environmen-
tal Archaeology, Edimbourg, Edinburgh University
Press, p. 108-128.

Frayne 1990 = D.R. Frayne, Old Babylonian Period
(2003-1595 BC), RIME 4, Toronto. — Frey et Kiirschner
1991 = W. Frey et H. Kiirschner, « Die aktuelle und
potentielle natiirliche Vegetation im Bereich des Unteren
habiir (Nordost-Syrien) », dans H. Kiihne (éd.), BATSH
1, p. 87-103.

Geyer 1985 = B. Geyer, MARI 4 = B. Geyer,
« Géomorphologie et occupation du sol de la moyenne
vallée de I’Euphrate dans la région de Mari », MARI 4,
p- 27-39 ; 1990 = « Aménagements hydrauliques et
terroir agricole dans la moyenne vallée de I’Euphrate ».
dans B. Geyer (éd.), Techniques et pratiques hydro-
agricoles traditionnelles en domaine irrigué, BAH 136,
Damas, IFAPO, p. 63-85. — Geyer-Monchambert
2003 = B. Geyer et J. Monchambert (dirs), La basse
vallée de I’Euphrate syrien du Néolithique a I’avéne-
ment de I'islam, Mission Archéologique de Mari VI,
BAH 166, 2 vols, Beyrouth, IFPO.

Heimpel 1997 = W. Heimpel, « Disposition of
households of officials in Ur III and Mari », ASJ 19,

SB.-XIV.- 12 -



355

p. 63-82. — Hudson 1996 = M. Hudson, « The
Dynamics of Privatization, from the Bronze Age to the
Present », dans M. Hudson et B.A. Levine (éds),
Privatization in the Ancient Near East and Classical
World, Peabody Museum Bulletin S, Peabody Museum
of Archaeology and Ethnology-Harvard University,
Harvard MA, p. 33-57.

Joannes 2000 = F. Joannés, « Relations entre intéréts
privés et biens des sanctuaires a I’époque néo-babylo-
nienne », dans A.C.V.M. Bongenaar (éd.), MOS 2,
p- 25-41.

Kerbé 1987 = J. Kerbé, Climat, hydrologie et
aménagements hydro-agricoles de Syrie, Atelier
National de Reproduction des Theses-Presses Universi-
taires de Bordeaux. — van Koppen 2001 = F. van
Koppen, « The Organization of Institutional Agriculture
in Mari », JESHO 44, p. 451-504 ; 2002 = « Seized By
Royal Order. The households of Sammétar and other
magnates in Mari », FM vi, p. 289-372. — Krupp et
Schneider 1991 = E. Krupp et W. Schneider, « Bestand-
serfassung der rezenten Fauna im Bereich des Nahr al-
habir », dans H. Kiihne (éd.), BATSH 1, p. 69-85.

Lafont 1985 = B. Lafont, « Le sdbum du roi de Mari
au temps de Yasmah-Addu », dans J.-M. Durand et
J.-R. Kupper, Miscellanea Babylonica. Mélanges offerts
a Maurice Birot, Paris, ERC, p. 161-179 ; 1988 =
« Chapitre 2, la correspondance de Sidqum-Lanasi »,
ARM xxv1/2,n°509-541 ; 1991 = « Un homme d’affaire
a Karkemi§ », dans D. Charpin et F. Joannes (éds),
Marchands, diplomates et empereurs. Etudes sur la
civilisation mésopotamienne offertes a Paul Garelli,
Paris, ERC, p. 275-286 ; 1997 = « Nouvelles lettres de
Sidqum-Lanasi, vizir du royaume de Karkémish »,
MARI 8, p. 781-784 ; 2001 = « Fortunes, héritages et
patrimoines dans la haute histoire mésopotamienne. A
propos de quelques inventaires de biens mobiliers »,
dans C. Breniquet et C. Kepinski (éds), Etudes mésopo-
tamiennes. Recueil de textes offerts a J.-L. Huot, Paris,
ERC, p. 295-313. — Lerouxel 2002 =F. Lerouxel, « Les
échanges de présents entre souverains amorrites au
xVIIE siecle d’apres les Archives de Mari », FM v,
p. 413-463. — Lion 2001 = B. Lion, « Les gouverneurs
provinciaux du royaume de Mari a I’époque de Zimri-
Lim », Amurru 2, p. 141-209.

Maekawa 1996 = K. Maekawa, « Confiscation of
Private Property in the Ur III Period : a Study of é-dul-
la and nig-GA », ASJ 18, p. 103-168 ; 1997 = « Confis-
cation of Private Property in the Ur III Period : a Study
of é-dul-la and nig-GA (2). Supplement 1 », ASJ 19,
p. 273-291. — Margueron 1991 = J.-Cl. Margueron,
« Mari, I’Euphrate et le Habur au milieu du III¢
millénaire », BCSMS 21, p. 79-100 ; 2004 = Mari,
Métropole de I’Euphrate au III° et au début du IF
millénaire av. J.-C., Paris, Picard-ERC. — Michel 1991 =
C. Michel, « Les “diamants” du roi de Mari », FM [1],
p. 127-136. — Millet Alba 2001 = A. Millet Alba, La
population du royaume de Mari a I'époque du roi Zimri-
Lim d’apres les archives du palais de Mari, thése de
Doctorat (inédite) sous la direction du Pr. J.-M. Durand

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

356

soutenue a I'EPHE IV© section, Paris, le 1¢ juin 2001 ;
2004 = « La localisation des terroirs benjaminites du
royaume de Mari », Amurru 3, p. 225-234.

Nakata 1989 = I. Nakata, « A Further Look at the
Institution of sugagitum in Mari », JANES 19, p. 113-118.

Powell 1984 = M.A. Powell, « Sumerian cereal
crops », BSA 1, p. 48-71 ; 1991 = « Epistemology and
Sumerian Agriculture : The Strange Case of Sesame
and Linseed », AuOr 9 (= Mél. M. Civil), Barcelone,
p. 155-164.

Reculeau 2005 = H. Reculeau, « Les fugitifs au
Proche-Orient ancien », Les Dossiers d’Archéologie
300 (n° spécial « Guerres antiques et impérialismes en
Orient »), février 2005, p. 32-39 ; 2006 = Les paysages
ruraux des vallées du Moyen-Euphrate et de ses
affluents au II° millénaire av. n. e., theése de Doctorat
(inédite) sous la direction du Pr. D. Charpin, soutenue
a ’EPHE IVe section, Paris, le 18 nov. 2006 ; s.p. =
« L’implantation sédentaire dans la vallée de I’Euphrate
a I’dge du bronze : un modéle centre/périphérie ? Le
cas du royaume de Mari (Syrie) au XVIII® s. av. n. €. »

Sanlaville 1985 = P. Sanlaville, « L’espace géogra-
phique de Mari », MARI 4, p. 15-26 ; 2000 = Le Moyen-
Orient arabe. Le milieu et ’homme, Paris, Armand
Colin, coll. « U Géographie ». — Stol 2004 = M. Stol,
« Wirtschaft und Gesellschaft in der altbabylonischen
Zeit », dans D. Charpin, D.O. Edzard et M. Stol,
Mesopotamien. Die altbabylonische Zeit, OBO 160/4,
Fribourg-Géttingen, Academic Press-Vandenhoeck und
Ruprecht, p. 643-975.

Van der Toorn 1996 = K. van der Toorn, Family
Religion in Babylonia, Syria and Israel, SHCANE 7. —
Villard 1987 = P. Villard, « Un conflit d’autorité a
propos des eaux du Balih », MARI S, p. 591-596 ;
2001 = « Les administrateurs de I’époque de Yasmah-
Addu », dans J.-M. Durand et D. Charpin (éds), Mari,
Ebla et les Hourrites, dix ans de travaux, deuxiéme
partie, Amurru 2, p. 9-140.

Wilkinson 1995 = T.J. Wilkinson, « The Archaeolo-
gical Landscape of the Balikh Valley, Syria », Annual
Report of the Oriental Institute : 1994-1995, p. 18-21 ;
2004 = On the Margin of the Euphrates. Settlement and
Land Use at Tell es-Sweyhat and in the Upper Lake
Assad Area, Syria, OIP 124, Chicago, The Oriental
Institute of the University of Chicago.

Ziegler 1994 = N. Ziegler, « Deux esclaves en fuite
a Mari », FM 11, p. 11-21 ; 1999 = « Le Harem de Zimri-
Lim », FM 1v.

H. RECULEAU.

VI. LAVIE RELIGIEUSE

I. LE PANTHEON ET LES TEMPLES

Le panthéon de Mari est connu par plusieurs textes ainsi
appelés quoique aucune mention n’assure qu’on trouve
bien dans leur énumération la totalité des dieux honorés a
Mari ; ils n’ont recu leur dénomination que du simple fait
du grand nombre des dieux qui s’y trouvaient énumérés.



357

Deux manuscrits principaux de la sorte existent :

a) Le premier représente une longue liste de divinités
précédant la liste du matériel nécessaire a une conduite
rituelle. Il entre donc dans la catégorie des mémoran-
dums typiques de I’époque paléo-babylonienne ou I’on
convenait généralement, avant I’accomplissement de
Pacte sacré, de I'ordonnancement gestuel et des
dépenses sacrées. Il est vraisemblable que de tels
documents ne s’expliquent que par le fait que les
conduites rituelles n’étaient pas encore standardisées et
n’étaient que des réponses chaque fois différentes a une
nécessité du culte. On devait ainsi noter par écrit les
divinités et les dépenses a propos desquelles on avait
obtenu des avis favorables suite a des interrogations
oraculaires préalables. D’autres exemples montrent en
effet que ’on devait tenir compte d’impératifs
extérieurs a la conduite rituelle proprement dite ; le roi
Hammu-rabi se vit ainsi obligé d’exclure des protago-
nistes religieux d’un traité de paix un dieu aussi
important que le dieu-Soleil, pour des considérations
d’ordre hémérologique ; un autre texte montre la
demande faite & une divinité de la fagon dont elle devait
gtre représentée : forme animale ou humaine ? etc. Tout
cela doit étre aujourd’hui pris en considération a propos
de ce mémorandum cultuel parce qu’on ne sait pas si la
liste qui a été transmise représente bien un ordre
canonique et complet, ce qui révélerait un véritable
panthéon, ou un arrangement ad hoc de ce dernier
(exclusion ou insertion d’autres figures) suite a des
motivations religieuses du moment.

b) Le second manuscrit & notre disposition est une liste
de dépenses sacrées (offrandes d’animaux) en fonction
de différentes personnalités divines. Jusqu’a présent on
n’a pu que constater un désordre assez grand dans
I’énumération et une fantaisie peu compréhensible dans
les lots qui sont allouées. La compréhension du moment
historique des offrandes et celle de la nomenclature du
texte « suite des temples » (sihirti bitdt ildni) conduisent
a comprendre que le roi a fait le tour des temples de sa

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

358

capitale ou il venait juste d’entrer et de sa région. Les
divinités ne seraient donc pas énumérées selon un
principe hiérarchique (ce qui a ét¢ remarqué depuis
longtemps avec étonnement) mais selon un ordre géogra-
phique, celui de I’emplacement des temples dans la ville
au sortir du palais royal, avec un grand tour jusqu’a Dér
et un retour dans la capitale par la rive droite.

Le premier texte est certainement a attribuer au régne
de Yahdun-Lim, le second a celui de Zimri-Lim. Les
grandes différences que I’on remarque entre les deux
tiennent ainsi & la fois a la différence des époques, mais
aussi a leurs motivations. L occasion du rituel archaique
n’est pas précisée mais, vu son contenu, elle a toute
chance de représenter une des cérémonies du kispum,
celle qui était en I’honneur des défunts, donc de faire
plut6t référence a des réalités de Dér, une bourgade au
sud de Mari ou devaient avoir été enterrés les premiers
Bensim’alites arrivés dans 1’alvéole ; la seconde se
trouve de facto énumérer les occupants des différents
temples et il se trouvait, manifestement, des dieux qui
n’y €taient qu hébergés et qui étaient en fait allogénes

[Ty

a Mari, comme la Dame d’Agadé et Kis§itum.

Le premier a été publié sous I’appellation erronée de
« Panthéon d’Ur I1I », parce qu’il se trouve écrit dans
une écriture antérieure a la « babylonisation » instaurée
par Yahdun-Lim et que cette graphie avait été interpré-
tée, vu son apparence archaique, comme contemporaine
de la troisieme dynastie d’Ur (xxI° siécle av. n. &.). Elle
n’est en fait que de la fin du XIx® si¢cle av. n. &. ou —
plus vraisemblablement — du tout début du xviir siecle.

La liste donnée ci-dessous a été restaurée d’apres
d’autres paralleles et surtout griace au fait qu’on se
trouve posséder, une fois la réforme de 1’écriture
accomplie, une rédaction qui se conforme aux standards
plus récents. Dans la partie de gauche ont donc été
données les équivalences en écriture plus récente,
postérieures a la babylonisation et dont nous sommes
plus familiers.

|Estar (‘INANNA)] Estar
2 [MnEstar (INANNA) Déritum] Estar Déritum
[Annunitum) Annunitum
4 [ Dagan] Dagan
(7
Bél(‘“LUGAL)-mdtin Bél mdtim
6 Sala¥ (°NIN-HURSAGA) Salai “NIN-HURSAGA)
Bélr-ekallim (‘NIN-E-GAL)  Nikkal
8 Nikkal (‘“NIN-GAL) Bélt-ekallim (“NIN-E-GAL)
BéI(PLUGAL)-Terqa Bél Terga
10 Lillum Lil[lum]
Sensurrum Sas[surum)
12 4 Kuwasurdtum Kisa[rdatum)
Hubur (‘|KUR) [“Hubur (HILIB)]
14 4 Bélet béri (‘NIN-KL.TUL) [Bélet béri)
Aya (“EN-KI) [Aya (‘ay-a)]
16  Taski(m)-Mamma [Taski(m)-Mamma]



359

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

Amiim (“NE-IRI;1-GAL) [Amiim (“NERGAL)]

18 "Admu(“UTU) [Samas]

20 "“HiSamitum (ESamitum) [HiSamitum]
ninHibirtum (Ebirtum) [Hibirtum]

22 Ejtar (‘INANNA)-s arbat [Estar-s arbat]

7 Ikrub-El [Tkrub-EI)

24  Dumu-zi [Dumu-zi}
Ila-abra (“NIN-SUBUR) [lla-abra ("NIN-SUBUR)]

26  ""Bisilla [Estar bisra)
rnNanndya [Nanni]

28 INISABA [(M
9Mastaba [lan (D)

30 ‘Ba’ih [“Balih]
aSu'r [¢Sehrum)

32 Isar Isar
Misar Misar

34 Tar’am-Mér [Tardm-Mér ( 7)]
Itir-Mér [Itir-Mér]

36  Gazba [Gazbaba ( 1)}
" (H)aftu [Hayd)

38  YINI-SIM [(M

Il est vraisemblable que I’on trouve ici, en fait,
plusieurs panthéons relatifs & diverses villes du centre
du royaume, Dér, Mari et Terqa, principalement.
L'usage d’idéogrammes sumériens et de graphies

U ""Murdrat

[u Murdrat]

traditionnelles rend nécessaires de longs développe- | se présente ainsi :

Bélet ekallim (6)
2 Samas 3a samé 2
Estar sa ekallim (H=9
4 Dagan (6)
Salas (“NIN-HURSAGA)
6 Samas (“UTU) (6)
Sin (“SU’EN) 2)=20
8 Itir-Mér 6)=6
Déritum )
10 Annunitum 6)

Hubur (‘IGI.KUR) 2)=15

12

14

Addu (6)
Nanni )
Hanat 2)=10

16

Amfoim {NERGAL) (6)
Aya (E-A) 6) =12

Palais royal

Zone de la ziggurat

©

Nord-Est du tell

Dér
Sehrum
Canal d’irrigation

Appén
Falaise de I’alvéole

Haute région de Mislin (?)

Suprum

360

ments pour bien identifier les divinités. On se reportera

pour le détail a1’étude de J.-M. Durand, La Religion en

Syrie a I’époque amorrite (en cours de publication).
Le panthéon de I’époque de Zimri-Lim, en revanche,



TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

362

361
Estar 2) Mari-Ouest [Temple d’Estae]
18 Bélet Agade 2) + divinités invitées
Numusda )
20 Kissitum 2)=8
HiSamitum 2) Chapelles mariotes
22 Mairat altim 2)
Nin-harrak (€8]
24 Ighara 0
Bélet hisari =17

Dans la premiere colonne a droite de I’énumération
ont été indiquées les victimes offertes & chaque divinité ;
dans la seconde, les localisations par ol le roi est censé
étre passé pour accomplir son « grand tour », la sihirtum,
selon un rituel qui ne manque pas d’analogies dans
d’autres religions sémitiques.

D’autres textes de la méme époque indiquent
également des panthéons de petites villes des environs
de Mari ou de Terqa.

Ainsi avons-nous pour Terqa, elle-méme :
Dagan
2 [Sartum
Yakrub-El
4 Samas (“UTU)
Sala§ (NIN-HURSAGA)
6 Marat-Iltim
™M

Annunitum
8 Bélet béri

Amém (NERGAL)

10 HiSamitum

Déritum

ou pour Suprum, une ville de garnison qui protégeait
la rive gauche dans 1’alvéole, selon trois textes :

a) Addu, Nanni, EStar bisra, Amim (NERGAL)
selon ARMT xx1,n° 23 ;

b) Amtm (NERGAL), Addu, Etar bisrd selon
ARMT xxu1 269 ;

¢) Annunitum, Amtm (NERGAL), Humfsum,
Ullanum, Bélet béri, EStar bisrd selon ARMT xxiii,
n° 319,

Il est difficile de savoir si tous les dieux de la cité sont
repérables d’apres ces trois listes (a), (b) et (¢) ou si
d’autres doivent y étre ajoutés.

Tous ces dieux mentionnés dans les listes de
panthéons de I'époque de Zimri-Lim ne regoivent pas

un culte attesté harmonieusement pendant tout le régne,
car ces documents ne traitent que d’occurrences sacrées
du tout début du régne. Tous sont effectivement au seing
du devin Asqlidum et leur datation les regroupe dans un
seul et méme dossier qui appartient aux deux ou trois
premiers mois de la premiére année de regne. Ils
représentent certainement un moment exceptionnel de
la religiosité de Mari, celui ol le nouveau roi rend visite
a ses dieux.

Pour ce qui est de I’époque éponymale, on dispose
de bien moins de renseignements. On sait de plus,
désormais, que si les « rituels de Mari » que 'on a
retrouvés dans le palais royal mélangés aux autres
textes, sont bien a attribuer & la religiosité du royaume
de Haute-Mésopotamie, ils ont néanmoins toute chance
de représenter un culte extérieur a la grande ville
euphratique et méme de provenir, sinon tout au moins
pour leur majeure partie, de Subat-Enlil d’oi ils ont di
étre ramenés vers I’an 5 ou 6 du régne de Zimri-Lim. I
est donc difficile d’en tirer quelque chose pour les
divinités honorées a Mari pendant I’intermede haut-
mésopotamien. Une remarque incidente de Samsi-
Addu comme quoi ce n’est qu’a AsSur, centre religieux
de son royaume, qu’il y aurait eu a son époque autant de
dieux qu’a Mari montre en tout cas que, sous son régne,
le culte n’a pas di étre négligé sur les bords de
I’Euphrate.

IL. LES REPRESENTATIONS DIVINES : STATUES
ET BETYLES

La documentation de Mari a I’'intérét de montrer
toute la complexité de la notion de « représentation
divine ». On croit généralement qu’elle ne fait pas
grand probleme et qu’elle représente a peu de chose
prés la méme situation que dans le paganisme en
général, les Hébreux représentant, avec leur refus de
I’anthropomorphisme, une exception. En fait, trés peu
de représentations divines en Mésopotamie ont été
conservées ; cela n’est peut-étre pas dii a un simple
hasard archéologique, corroboré par le fait que les
matieéres précieuses dans lesquelles elles sont censées
avoir été avaient di faire, tout particulierement, I’ objet
d’un lourd pillage.

En fait, quand I’on regarde les ex-voto de Zimri-Lim,
on voit qu’a part une exception concernant la déesse



363

Annunitum de Sehrum, au tout début de son retour &
Mari, le nouveau roi de Mari n’a jamais offert a ses
divinités principales que des statues d’orants le représen-
tant ou des trones vides. En revanche, pour les premiers
sacrifices destinés au culte d’EStar, on le voit se préoccu-
per vivement de ’absence de sikkanum et en faire
chercher d’urgence dans la région de Halébiyé. Plus tard
dans son régne il agira de méme.

Ce terme de sikkanum provient d’une racine sakdnum
qui signifie « installer de fagon temporaire » ; ce sens
est trés bien documenté et ne souffre pas d’exception,
pour ce qui concerne tant les humains que les
troupeaux. Le sikkanum doit donc avoir été congu, si
I’on en croit sa désignation, comme une structure instal-
lée temporairement pour représenter la divinité. On
pense, des lors, aux exemples des Bédouins arabes
cherchant, au moment de la halte du soir, dans le désert
quatre pierres, trois pour installer le foyer, la quatriéme
étant dressée comme représentation divine. Quand le
campement était levé, la pierre consacrée était manifes-
tement laissée sur place comme ayant perdu sa valeur
d’un moment. I a dii en étre de méme a Mari puisque
I’on voit des bétyles Etre expédiés & la capitale plusieurs
fois dans le regne. Un seul envoi n’était donc pas
suffisant ; il fallait renouveler les supports. On ignore
cependant le sort ultime des bétyles aprés la cérémonie
religieuse. Le fait qu’il y ait eu un endroit appelé
« Bétyles de Dagan » semble indiquer que les anciens
supports des sacrifices étaient non pas jetés, ou débités,
mais conservés dans un lieu particulier.

Il est intéressant de constater que ce sont ceux qui se
réclamaient d’origines bédouines qui recouraient au
culte des Bétyles. Le phénomene se présente donc
beaucoup plus ample dans le temps et dans ’espace
qu’on ne le croyait en le considérant, jusqu’a il y a peu,
comme une pratique surtout occidentale et plutot
récente.

En revanche, les tenants du royaume de Haute-
Mésopotamie, originaires de régions plus a I’Est, et sans
doute méme du pays d’ Akkad, étaient les adeptes de
dévotions qui s’adressaient a des représentations person-
nalisées de la divinité. Une lettre de remontrances du roi
Samsi-Addu a son fils Yasmah-Addu, en soulignant les
frais considérables qu’entrainait une telle facon de faire
souligne bien la nécessité qui était alors ressentie de
disposer d’une représentation figurée pour toute divinité
que I’on célébrait a I’occasion des fétes mensuelles.

On tient 1a une différence essentielle entre citadins et
bédouins pour ’époque amorrite. La notion de statue
n’était certes pas ignorée dans I’Ouest et il semble bien
qu’il existait 2 Alep une représentation du dieu de
I’Orage par rapport a laquelle on se demandait comment
placer I’ex-voto le figurant envoyé par le roi de Mari,
mais il semble bien que les traditions d’aniconisme qui
font partie de fagon si patente de la tradition des
religions hébraique et islamique plongeaient leurs
racines dans une tres haute antiquité et ne représentaient
certainement pas un sentiment plus épuré ni relative-
ment récent de leurs croyances religieuses.

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

364

Un texte remarquable a été cité plus haut, selon
lequel on demandait a la divinité comment elle voulait
étre représentée : le choix lui était laissé d’une représen-
tation humaine ou animale, preuve que la figure de la
divinité elle-mé&me n’était pas fixée ne varietur, mais
était susceptible d’une multiplicité de formes non
encore canonisées.

Il est également intéressant de remarquer qu’a c6té
du culte des pierres il existait aussi une attention
particuliere portée aux arbres. Dans le culte, on attachait
ainsi une importance toute particuliere & des emblémes
divins, représentations mobiles de la divinité en quelque
sorte, lesquels étaient constitués au moyen de troncs
d’arbres Sassugum ; cette sorte de peuplier a peut-étre
son correspondant dans la documentation d’Emar sous
les especes de la réalité Sas§abérum. Elle peut corres-

pondre a ’ashéra qui accompagnait les anciennes
©:présentations yahvistes.

III. LE TEMPLE ET LE PERSONNEL CULTUEL

Le temple syrien se présente au début du II° millénaire
de facon tout 4 fait différente de son analogue d’Irak du
centre ou du sud. De la méme fagon que I’on ne trouve
pas I’équivalent des ziggurats et des grands complexes,
tant le personnel que ses propriétés semblent avoir été
fort réduits par rapport & ses homologues irakiens.

La réalité du temple syrien ne peut pas étre définie
uniquement en relation avec des structures construites
en briques ou en pierres. Les textes parlent en effet de
parties annexes dénommeées « anneaux » ou « cornes » ;
des visiteurs pouvaient y résider, quelquefois pendant
un temps assez long (jusqu’a sept jours) ; d’autres textes
décrivent a son propos des structures en forme de tentes
qui devaient certainement servir de lieux d’habitation.

Les principaux temples se trouvaient naturellement
dans les villes majeures. On connait I’importance du
culte de certaines divinités et leur rayonnement par tout
le Proche-Orient : Kudur-mabug de Larsa a envoyé un
ex-voto & Terqa ; les princes benjaminites avaient une
immense dévotion envers Dagan de Terqa ou celui de
Tuttul ; le temple de la Dame de Nagar hébergeait de
fagon analogue dans la région du Kawkab une réalité
divine dont se réclamaient plusieurs royaumes importants
de la Haute-Djéziré ; cependant, jusqu’a présent aucun
de ces temples eux-mémes n’a été retrouvé et on ne sait
pas encore ce que représentait leur monumentalité.

On se doute en outre, a la vue de la toponymie des
régions, qu’il existait dans les campagnes une série de
petites chapelles qui balisaient I’espace humain en
marquant des lieux sacrés qui pouvaient étre I’emplace-
ment d’une source, d’un arbre ou d’une pierre vénérés,
ou encore le lieu d’'un monument commémoratif qui
gardait le souvenir d’un événement ou d’une tombe.

En ce qui concerne le mahanum (« campement ») des
Bédouins bensim’alites, ol recevait un culte majeur le
« dieu de I’Orage du mahanum », il faut sans doute
comprendre que les structures sacrées qui permettaient
d’assurer les rites en son honneur devaient présenter
une forme éminemment mobile et transportable ; sans



365 TELL HARIRI/MARI : TEXTES

aller jusqu’a évoquer la structure de « I’arche d’alliance »
que les Hébreux transportaient avec eux au fur et a
mesure des déplacements de leur propre mahana® dans
le désert du Sinai, on peut se demander si le siége
qu’offrit 4 la divinité, a la fin de son régne, le roi Zimri-
Lim n’était pas tenu pour le support (éventuellement
vide) d’une représentation non figurée ; ¢’était peut-&tre
devant cet objet facile & véhiculer qu'un culte était
rendu a une divinité aniconique.

Le culte était 1’affaire d’un administrateur que 1’on
dénommait Sangiim a en juger par 1’idéogramme
SANGA qui le notait et sa monnaie akkadienne
documentée par nos textes. Il peut cependant n’y avoir
1a qu’un phénomene d’écriture car les textes connais-
sent, par ailleurs, ’'usage de kumrum qui correspond
beaucoup plus a la désignation du prétre (paien) et qui
semble avoir été en usage dans 1I’Ouest. Cet adminis-
trateur n’était pourtant pas, & proprement parler, un
prétre comme on entend un tel terme, consacré et
jouissant d’un rapport spécifique avec le monde du
sacré.

Il semble en outre avoir existé un chef du clergé
(wakil $angi, « chef des administrateurs sacré ») qui
recevait de I’autorité politique son primat sur ses
collegues qui s’occupaient des autres cultes. Confor-
mément a ce que I’on sait du Sangim en Irak, il avait un
role surtout économique, gérant sans doute le surplus
de toutes les dépenses sacrées, peut-étre en assurant
I’écoulement comme ses homologues de I’Est ; I’ orga-
nisation des temples semble ainsi avoir constitué, a un
niveau particulier et a un autre général, une exploita-
tion par ferme, chacun des bénéficiaires devant
vraisemblablement effectuer des reversements, dont
bénéficiait en bout de course le palais ; le systeme était
donc analogue a celui de I'Irak mais aussi a celui que
I’on voit encore en ceuvre a I’époque d’Emar. Le culte
a Emar semble en effet avoir été confié a des individus
qui obtenaient de la sorte I’exclusivité de certains
secteurs religieux, comme celui des enterrements.
Quelques familles d’Emar se partageaient de méme la
charge de « barbiers » dont les activités devaient &tre
au moins en partie d’ordre religieux.

On peut se demander si, dans certains endroits, ce
n’était pas I’autorité qui gérait le temple qui assumait
I’administration de la ville. Si cela semble assuré pour
AsSur dont le « prince » n’était pas autre que 1’adminis-
trateur du temple du dieu, on doit désormais poser la
question pour Imér et Tuttul. Ces deux villes importantes
n’avaient pas de rois a I’époque amorrite (sauf le cas
transitoire d’une royauté benjaminite sur Tuttul) ni de
gouverneurs quoiqu’elles soient bien intégrées a des
ordres politiques cohérents, celui du royaume du
Yamhad pour Imar et celui de Mari pour Tuttul.

Or, toutes deux possédaient des assemblées munici-
pales, dites tahtamum, et on sait pertinemment qu’a
Tuttul résidait sous Zimri-Lim un hazzannum du roi de
Mari. Or un tel dignitaire avait a I’époque surtout pour
charge de représenter un suzerain auprés d’un roi qui
reconnaissait de ce fait sa qualité de vassal. Par ailleurs,
au moins deux notabilités locales successives parais-

366

sent avoir eu un poids particulier dans la cité. On peut
donc se demander s’ils n’étaient pas des grands prétres
qui, sous couvert de l’administration du temple,
géraient en fait la cité de Tuttul. Il est dit explicitement
de 'un deux qu’il avait un trbéne, ce qui peut faire
allusion non seulement & un roi temporel mais aussi a
un pouvoir spirituel.

Les biens sacrés ne sont pas trés apparents dans la
documentation actuelle qui est surtout d’ordre palatiale ;
les temples sont néanmoins crédités de la possession de
certaines matiéres précieuses ol les administrateurs
royaux pouvaient aller puiser sur ordre du roi ou aprés
son autorisation, parce qu’ils en avaient besoin. Ces
biens ne semblent pas localisables chaque fois dans des
magasins du temple ; parfois on a I’impression qu’ils
étaient plutot déposés dans des lieux palatiaux ou ils
devaient étre individualisés d’une fagon ou d’une autre.

On voit, a Poccasion d’apports de butin vers la
capitale, des travailleurs étre donnés a des divinités. Leur
spécialité est, de facon compréhensible, d’ordre culinaire.
11 faut donc comprendre qu’ils concouraient a préparer
les sacrifices, assez souvent désignés par le générique
naptanum « repas », soit ce qu’il fallait préparer pour la
table du dieu. 1l devait ainsi y avoir des béitiments
annexes a la cella, qui n’ont pas été individualisées lors
des fouilles et ou cette nourriture sacrée était préparée.
Cette domesticité d’un ordre particulier devait habiter de
facon naturelle & proximité des temples.

Ou, en revanche, habitaient les musiciens et
musiciennes qui animaient le repas du dieu ou étaient
chargés de psalmodier les textes sacrés du culte ? Sans
doute pas avec les autres au palais, puisqu’une lettre dit
que, lors de sa derniére maladie, le roi de Carkémish
avait épuisé son personnel de musiciens & force de dons
a Nergal, pour prévenir que la terrible divinité ne décide
sa mort. Pour que I’anecdote ait un sens, il faut que,
d’une fagon ou d’une autre, ces artistes aient quitté le
palais royal pour un autre lieu ol ils opéraient
désormais au service du dieu.

Faute de documents directement originaires du
monde du temple, ses gens sont de fagon générale mal
connus. Il semble avoir eu un personnel féminin
original qui se répartissait entre « épouses du dieu »
(dam dingir-ra) et « sceurs du dieu » (nin dingir-ra), ce
qui voulait certainement dire quelque chose, méme si
les deux expressions semblent avoir alterné pour
certaines des prétresses. C’est sans aucun doute parmi
ce personnel féminin que I’on pourrait trouver les
meilleurs exemples de prétres, dotés des sentiments de
piété et de dévotion que 1’on attend d’une telle profes-
sion, plutdt qu’au sein de leurs analogues masculins,
plus portés sur la gestion économique et ’exercice de la
puissance.

La grande prétresse de Dagan de Terqa, la mieux
connue, dame KunsSim-Matum, était sceur de Yasmah-
Addu, roi de Mari. Selon les grands exemples d’Irak du
Sud, Iarrivée au pouvoir d’un nouveau roi appartenant
a une autre dynastie n’entraina pourtant pas sa déposi-
tion, ce qui montre la force sacrée de la fonction.



367 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES 368

Cette grande prétresse ne logeait certainement pas au
temple de la ville. Celle qui succéda & Kun§im-Matum
se vit en effet attribuer & son arrivée une grande maison
qui appartenait peut-&tre a une riche prébendiére
défunte ou qui se fit expulser de chez elle selon un

systéme de réquisitions bien documenté a I’époque.

Les prétresses sont généralement énumérées lors des
recensements avec le reste de la population, ce qui
semble indique qu’elles logeaient au milieu de la
communauté laique.

Une partie importante de la population féminine des
régions centrales du royaume de Mari se voit gratifiée
de I’épithéte de « consacrée » (qadistum, ou gassat,
selon une forme dialectale propre a Mari). Cela pose le
probleme de savoir ce qu’elles représentaient, gadistum
étant souvent compris comme désignant des femmes
consacrées mais de vie dissolue. Si ’on intégre cette
catégorie a la documentation ultérieure de la région du
Moyen-Euphrate, il semble qu’il s’agisse la de femmes
qui avaient obtenu, sans que cela soit explicitement dit,
de pouvoir vivre indépendamment et non sous la tutelle
d’un homme (pere défunt, frére cadet ou absent) sans
que s’applique a elles la suspicion de mener « mauvaise
vie » ou d’étre « disponibles pour les convoitises »
d’autrui, ce qui pourrait étre le cas d’une femme non
protégée par un pére, un mari ou un frére. Elle pouvait
éventuellement se choisir ultérieurement un époux. La
qadistum n’a évidemment nulle contrepartie masculine.

Le « clergé » masculin de rang inférieur est mal
discernable. On ne peut y ramener les devins ou les
extatiques. Les premiers sont des techniciens de la
divination (ceux qui s’intéressent a I’hépatoscopie sont
le mieux documentés) ; ils devaient former un corps de
métier dont les services se partageaient selon les indivi-
dus entre la pratique du Palais et celle des privés. Les
seconds constituaient des bandes d’individus a la limite
de la rupture sociale et leur conduite relevait apparem-
ment du pathologique.

Les techniciens de la purification (wdsipum et
mussirum, mais d’autres existent) devaient de méme
constituer des corps de métier aux services desquels on
recourait a ’occasion ; ils ne devaient pas étre tres
différents des « médecins »-asii, apparentés a nos
« chirurgiens », selon I'usage ancien du terme. La
société d’alors ne faisait pas fondamentalement de
différence entre « purification de la faute » et « traite-
ment de la maladie qui s’en suivait », si ce n’est au
niveau des moyens de savoir de quoi il s’agissait et de
la facon dont il fallait traiter le mal. Tous ces gens ne
sont pas a considérer comme des catégories de prétres
et ne devaient pas obligatoirement graviter autour du
temple méme s’il était fréquenté par une bonne partie
de leur clientele.

Une catégorie d’asociaux qui se rattachaient au
temple semble avoir été formée par ceux que 1’on
dénommait assinnum. Le terme n’est pas d’origine
sémitique comme le montre sa désinence en -innum,
qu’il partage avec d’autres « métiers » comme I’ aluzin-
num par exemple. Le terme a été trés diversement

apprécié et traduit par les spécialistes. Le meilleur
paralléle pour les imaginer, d’apres ce qui est raconté a
leur sujet, semble étre fourni a une époque ultérieure
par la population trés particuliere des « galles », les
prétres de Cybeles, ou la faune de ceux qui gravitaient
autour de la « Déesse syrienne », tels que les décrit
I’auteur grec Lucien de Samosate.

11 faut sans doute aussi compter les mendiants,
malades, réprouvés et asociaux de tout poil parmi ceux
qui hantaient les abords du temple, en quéte de la
charité des particuliers ou des autorités, voire peut-étre
des guérisons que ne devait pas manquer d’apporter la
toute puissance des dieux.

11 n’est pas encore prouvé formellement que certains
temples fonctionnaient comme centres d’accueil pour
réfugiés en leur accordant un droit d’asile. Il est
néanmoins intéressant de voir que, si I’on ne peut
encore trouver dans des textes d’époque amorrite un
terme qui signifie clairement « asile », c’est sur la racine
d’on provient le terme qui désigne le réfugié politique
(de trés haut standing), soit le kaltum (ou geltum), qu’a
été construit plus tard le terme hébraique de migiot
« lieu d’asile », au propre celui ot un kaltum (ou
geltum) pouvait se réfugier.

IV. LA VIE RELIGIEUSE : DEVOTIONS (ex-voto, etc.)

Les textes administratifs montrent souvent a I’ceuvre
les artisans de Mari occupés a fabriquer les ex-voto
commandés par la piété royale et la correspondance de
I’'intendant MukanniSum raconte dans de tres difficiles
lettres le détail technique des opérations. 11 est facile de
comprendre par I’abondance du matériel (et les plaintes
des responsables) qu’il ne s’agissait pas 1a de taches
épisodiques mais de lourds programmes qui demandaient
beaucoup d’énergie. Il ne semble pas, pourtant, que les
moyens aient toujours été a la hauteur des attentes. Les
réserves en matieres précieuses semblent avoir été trés
limitées et le protocole (isiktum) d’exécution sur lequel
étaient tombés préalablement d’accord le roi et ses
artisans se révélait souvent trop juste. Les malfacons
n’étaient pas rares non plus. Pratiquement la réalisation
d’un ex-voto se faisait au détriment d’un autre, défait
pour que s’accomplisse 1’ceuvre nouvelle.

Certains ex-voto, comme de juste au Proche-Orient,
servent a donner leur nom a I’année : il s’agit des
représentations royales offertes a des divinités ou des
trénes somptueux, voire le grand palanquin dont se vit
gratifier Dagan de Terga.

Cependant, rares sont les textes dont on dispose et
qui devaient accompagner ces ex-voto, ou étre mis sur
eux. On en posséde un tout petit corpus d’époque
éponymale, qui représente des dévotions de Samsi-
Addu et de Yasmah-Addu, son fils. D. Charpin a publié
ces textes tout en considérant qu’il pouvait ne s’agir 1a
que de brouillons ou de simples projets d’inscriptions
proposés au choix du roi. Un réexamen récent des
« trois coupes d’or », un texte d’ex-voto d’époque
moyenne retrouvé a Emar, représente effectivement un
tel choix entre trois versions concurrentes d’un méme
texte.



369 TELL HARIRI/MARI : TEXTES

Au II° millénaire les seules inscriptions royales
réelles qui ont été retrouvées a Mari sont a attribuer au
roi Yahdun-Lim ; elles doivent étre a peu pres contem-
poraines de la grande réforme de I’écriture opérée par
ce roi, ou du moins participent de la méme conception.
Le roi, agissant en prince mésopotamien, commence
par raconter un exploit militaire et conclut en parlant
de construction ou raconte tout au long ses travaux
d’irrigation. Sans mettre évidemment en doute la réalité
de tels travaux guerriers ou agricoles, force est de
constater que 1’on a 1a affaire a des textes trés lourde-
ment idéologisés qui se conforment a des modeles
extérieurs et ne correspondent que peu a ce que 1'on
produisait sur les bords de I’Euphrate.

Une inscription existe de Zimri-Lim célébrant la
construction d’une glaciere a Terqa et connue par
plusieurs duplicatas Il faudrait lui en attribuer une autre
ou il raconterait la déroute des deux freres, fils de
Samsi-Addu. Le texte fera I’objet d’un nouvel examen.

V. PROPHETIES ET REVES

Dans le corpus des textes de Mari, prophéties et réves
représentent deux groupes & profondes résonances pour
tout le Proche-Orient ancien qui intéressent plusieurs
des spécialistes de domaines connexes, au premier rang
desquels se trouvent naturellement les biblistes. Ce sont
des domaines ol beaucoup de travail a été fait et pour
lesquels on dispose d’une ample bibliographie.

Les deux sortes de textes appartiennent a un bien plus
vaste ensemble qui illustre la fagon générale dont les
dieux et les humains communiquaient entre eux. En ce
sens, prophéties et réves tout comme les (plus rares)
lettres envoyées par les dieux indiquent les moments ou
les divinités prenaient I’initiative de communiquer leurs
volontés aux humains, alors que la divination ou 1’orda-
lie étaient le plus souvent des questions posées par les
hommes a la divinité.

Néanmoins, on peut trouver des prophéties
provoquées, tout comme on peut voir des interrogations
hépatoscopiques solliciter des compléments d’infor-
mation sur des messages, ou des signes, envoyé€s par les
dieux.

La caractéristique fondamentale de la prophétie a
I’époque amorrite consiste avant tout dans le fait qu’elle
provient d’une divinité qui soutient avec constance le
roi, I’assure de son appui infrangible et ’encourage
dans ses entreprises, sans le menacer outre mesure de sa
colere et de ses foudres.

Les principales prophéties surviennent en fait a des
moments dramatiques de ’histoire de Mari, lors
d’attaques de I’ennemi ou de grandes rébellions. Plut6t
qu’un phénomeéne récurrent, il s’agit donc d’un signal
qui arrive lors de grandes angoisses. On a soupgonné
que, plus d’une fois, cet appui divin survenait a point
nommé lorsque la cause du roi n’était juridiquement
pas aussi assurée qu’on aurait bien voulu le faire croire
au bon peuple : guerre contre un suzerain envers qui
devaient certainement avoir été prétés des serments en
bonne et due forme (I'Elam, voire ESnunna), vassaux 4

370

qui on refusait leur droit (les Benjaminites). Ces
prophéties ont d’ailleurs parfois été doublées par de
grands serments auxquels on a entrainé la population
du royaume, maéles et femmes.

De plus rares prophéties sont des promesses faites au
nom des dieux en échange d’avantages exigés. L’exem-
ple le plus net est la célebre lettre transmise par I’ dpilum
de Samas qui réclamait des foules de choses pour toute
une population divine. L’intention politique est la
encore treés visible puisqu’en échange le dieu ne
demandait pas moins a Zimri-Lim que d’annexer Kurda
et de le débarrasser de son roi, Hammu-rabi.

Le grand artisan des prophéties semble avoir été celui
que 1’on appelle dpilum, mais auquel correspond plutdt
la dénomination d’apliim dans la langue propre de Mari.
On ne sait s’il faut comprendre « celui qui répond » (a
la place du dieu) ou « celui qui fait que (les dieux)
répondent ». Dans certains contextes, il double par un
discours prophétique lyrique les secs verdicts dichoto-
miques du devin par hépatoscopie. Il en présente donc
un commentaire explicite ; dans d’autres, il se propose
a dicter pour le roi le libellé d’une lettre du dieu. Il est
possible que ce fiit en recourant a ses services que I’on
était capable de transmettre a la divinité une lettre ou
I’on exposait ses demandes personnelles.

Les réves représentent un phénomene assez curieux
dans ’histoire du Proche-Orient. Alors qu’il n’est pas
question de nier le fait brut que les individus révaient
souvent, voire chaque nuit, rares en sont les attestations,
excepté certaines périodes ou le réve est I'objet de
beaucoup d’attention. La Mari de I’époque de Yahdun-
Lim ou de Zimri-Lim en est une. A contrario, on
constate que la non-mention de réves pendant la période
du royaume de Haute-Mésopotamie est a interpréter
non pas comme un phénoméne fortuit mais comme un
propos délibéré. Cela fait donc systéme, a la méme
période, avec I’absence de prophéties ou de quéte des
bétyles. Il faut voir la des marqueurs nets d’un rapport
différent avec le monde du divin selon qu’il s’agit de
rois d’origine bédouine ou citadine. Le fait mérite
grande attention car cette si profonde différence se
produit dans I’étroite période documentaire d’un seul
quart de siecle, avec retours en arriére, sans que rien
dans la documentation archéologique subsistante ne
permette aujourd’hui de s’en rendre compte.

Les réves documentés par Mari sont d’une clarté telle
qu’on n’a pas besoin d’une clef des songes ou d’inter-
pretes spécialisés pour les comprendre. Ce sont, en
effet, des réves-messages et non pas allégoriques, ol
éventuellement le dieu se manifeste comme délivrant
un message a transmettre. On peut, aussi bien, les
considérer comme des prophéties qui ne sont pas
délivrées a I’état de veille a celui qui les regoit.

Le seul probleme était donc de savoir s’il faut tenir
compte du réve. Toute une casuistique semble s’étre
alors développée, distinguant entre un simple phénomene
de vision nocturne (notée par le verbe amdrum « voir »)
et une autre plus intime (notée par le verbe nardlumy). Le
frangais qui oppose « voir » et « regarder » peut



371 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

comprendre la nuance qu’il y a entre « je vois quelque
chose » et « cela me regarde » ; natdlum, dans 1’évolu-
tion de la langue, finit d’ailleurs a aboutir au sens de
« appartenir & quelqu’un ».

C’est le devin bdrim qui décide, non pas au moyen
de sa divination (qui n’est jamais attestée explicitement
a ce moment de la décision) mais par le simple examen
du « moment du réve ». Il semble ainsi que des songes
du début de la nuit aient été systématiquement et
d’emblée négligés. Cette approche correspond a celle
d’un Homere opposant les véridiques « portes de corne »
aux fausses « portes d’ivoire », sans que I’on puisse
décider si la rencontre est fortuite (réaction d’ordre
psychologique) ou atteste la permanence d’une tradition
occidentale d’herméneutique. Ce n’est qu’ensuite qu’une
interrogation hépatoscopique décidait du caractere faste
ou non de I’événement.

J.-M. DURAND.

VI. LA DIVINATION

A. UNE PRATIQUE OCCIDENTALE DE LA DIVINATION. —
L’illusion documentaire. — I n’est pas question de
traiter ici du probleéme, d’ailleurs sans solution, de
’origine ultime de la divination. Tout au plus est-il
possible d’évoquer le moment de son apparition dans
I’histoire mésopotamienne : la divination n’est quasiment
pas attestée pour le III° millénaire dans le Sud mésopo-
tamien, et quoique 1’on doive se garder de I’argument a
silentio, elle n’est certainement pas une pratique trés
présente dans la culture proprement sumérienne. Il
faudrait donc considérer son introduction en Mésopo-
tamie comme le fait des populations venues du Nord ou
de I’Ouest, détentrices des traditions sémitiques qui ont
fait la culture dite « akkadienne » ou « babylonienne ».
Mais la documentation du Tell Hariri vient bouleverser
en bien des points les représentations malheureusement
encore trop souvent rapportées par 1’historiographie
récente de la pratique divinatoire la mieux attestée dans
les sources du Proche-Orient, I’examen des entrailles
et du foie d’un animal sacrifié.

Un premier apport des archives de Mari est de
montrer que le recours a ’interrogation oraculaire
n’était pas le seul fait du roi et de la capitale. La corres-
pondance royale mariote montre qu’il y avait des devins
partout, dans les capitales des royaumes voisins, mais
aussi les villes et bourgades des districts du royaume
de Mari. Les rois et administrateurs, mais aussi les
simples particuliers pouvaient avoir recours a leurs
services.

Un autre consensus a longtemps voulu que 1’extispi-
cine ait été un fait babylonien qui aurait été emprunté
secondairement par tout le Proche-Orient. Ainsi a-t-on
opposé généralement deux rapports au monde, deux
cultures originellement imperméables 1’une 4 I’autre,
celle de I’Est babylonien, qui aurait maitrisé, entre
autres « sciences », cet art divinatoire, preuve d’une
observation et d’une interprétation précoces des signes
du monde, et celle de 1’Ouest, plutbt versée dans les
prophéties et un rapport direct au divin. Selon ce
modele aujourd’hui dépassé, Mari, au contact des deux

372

cultures, aurait été sensibilisée aux deux pratiques (cf.
supra J.-M. Durand, col. 215-17 et 369-71). La
documentation de Mari fait apparaitre au contraire que
cette technique oraculaire est connue par tout le Proche-
Orient, avec des propriétés et un vocabulaire
spécifiques localement, et que I’importance prétendue
de la divination babylonienne est en grande partie le fait
d’une illusion documentaire que 1’on a mis longtemps
a estimer : c’est en effet par la masse des textes qui ont
été codifiés dans les grands centres cultuels du I
millénaire, de la Babylonie jusqu’a Ninive, qu’on a pris
connaissance de la pratique de 1’extispicine en Mésopo-
tamie. Or non seulement Mari montre que la divination
était pratiquée dans tout 1’ouest du Proche-Orient au
début du 1I° millénaire, mais aussi que I’art du devin
mariote n’était pas un simple décalque de celui que
pratiquait son homologue babylonien.

Les particularismes mariotes. — Malgré I’absence
de compendium ou de vastes corpus techniques tels
qu’on en a retrouvé en Babylonie, il faut cependant
supposer qu’ils existaient a Mari, car la réponse du
devin ressemble assez souvent a une citation de telles
ceuvres. Peut-8tre seulement étaient-ils transmis
oralement ; peut-€tre sont-ils encore enfouis dans les
bibliotheéques privées de devins, hors du palais ; peut-
étre, enfin, ont-ils disparu au moment du tri opéré par
les hommes de Hammu-rabi dans les archives royales.
Les quelques textes techniques qui ont été retrouvés au
palais permettent d’affirmer qu’il existait une école
hépatoscopique propre aux Bords-de-I’Euphrate
(Rutten 1938 ; Durand 1988, p. 63-65) : la forme méme
du compte rendu est particuliere a Mari, puisque les
devins, s’ils ne rendent pas compte de leur consultation
oralement, envoient leurs rapports sous forme de lettre,
a la différence des comptes rendus que I’on trouve en
Babylonie, qui répondent a une forme propre (Koch-
Westenholz 2002 et pareillement Richardson 2002) ;
peut-étre cela tient-il simplement au fait que les
rapports retrouvés a Mari sont adressés au roi ou aux
administrateurs et que la lettre est la forme obligée de
ces communications officielles, alors que les rapports
babyloniens concernent des particuliers.

Par ailleurs, les termes employés & Mari pour
désigner les parties du foie ou les dieux ont écrit lors
du sacrifice de I’agneau sont différents de ceux utilisés
a Babylone. Ils décrivent les mémes réalités mais
relevent de symboliques différentes : ainsi la vésicule
biliaire est-elle appelée « le Pasteur » (SIPA ou ré iim),
image confortée par I’existence d’une partie du foie
appelée « I’Enclos » (tarbasum). De méme, caractéris-
tique propre & la symbolique ominale mariote, d’autres
dénominations telles que « Porte-du-Palais », « Secret »
ou « Embléme », renvoient a I’espace palatial lui-méme
(ibid., p. 280) : « Dans ce présage, le “Regard” se
trouvait a I’endroit normal ; le “Chemin” était la et... ;
le “Secret” n’avait pas de “Renforcement” ; la “Porte-
du-Palais” était en bon état ; dans I’“Embléme” du
“Pasteur”, il y avait une “Arme” ; elle accompagnait le
“Pasteur” ; les “Assises” du “Pasteur” étaient, a droite,
sectionnées et, a gauche, arrachées ; la “Forteresse” de



373

gauche était fendue comme un sakkum ; la droite du
“Doigt” était sombre ; la gauche du “Doigt” était
attachée ; I’“Excroissance” était énorme. Les Poumons
étaient en bon état et... Le kisrum, a droite, était... Les

Parties-Hautes étaient en bon état ».

Autre fait qui distingue la tradition des Bords-de-
I’Euphrate, c’est la marge d’incertitude qui est quasi
revendiquée quant a I’interprétation des signes ominaux,
loin de I’application d’une doctrine ne varietur telle
qu’elle semble exister dans la tradition babylonienne du
I*" millénaire ; cela apparait notamment dans une lettre
de Samsi-Addu o le roi semble critiquer une interpré-
tation trop « littérale » du présage et tente de minimiser
les aspects négatifs mis en évidence par le devin
(Durand 1988, p. 53-54 [A.3340] ; ARM 1, n° 54 citée ci-
dessous).

Par ailleurs, lorsque les devins mariotes sont confron-
tés a leurs homologues babyloniens, notamment lorsque
Zimri-Lim envoya des troupes pour aider Hammu-rabi
dans ses opérations militaires contre I’Elam, I’'impres-
sion qui prévaut est, d’une part, une certaine suspicion
quant a I’interprétation des résultats et, d’autre part, un
sentiment d’hétérodoxie : le recours a la cordelette du
sceau personnel (sissiktum) ou a la motte de terre
(kirbdnum), supports sur lesquels on prend les présages
concernant une personne ou un lieu lointain, est attesté
pour Mari, mais pas pour Babylone (« I’art du devin »,
ci-dessous). La lettre XXVI 103 le dit explicitement
pour le kirbdnum. Elle rapporte un dialogue entre les
devins du roi de Mari, Hali-Hadiin et Inib-Samas avec
les devins de Hammu-rabi de Babylone, quand il s’est
agi de prendre les oracles pour le salut de plusieurs
villes alliées de Mari (Durand 1988, p. 269-270) : « J’ai
dit : “Tu as fait ainsi sans motte de terre”. Lui m’a
répondu : “Nous faisons ainsi ; nous faisons prendre les
présages sans avoir recours a la motte de terre”. Voila ce
qu’il nous a dit ».

11 faut donc affirmer encore une fois, & la lumiere de
la documentation du Tell Hariri, que non seulement la
divination hépatoscopique a I’époque amorrite était un
phénomeéne connu de toute la Mésopotamie, mais
encore qu’il devait exister différentes écoles avec leurs
particularismes locaux. Babylone n’était que 1'une
d’entre elles. Elle doit an hasard de la production ou de
la conservation de ses archives techniques d’étre
devenue par la suite le conservatoire de cette pratique,
mais elle n’en fut en aucun cas la source unique qui
aurait irrigué, plus tard, I’ensemble du Proche-Orient.

B. DIVINATION ET EXERCICE DU POUVOIR. — Un
préliminaire a toute action. — Le role essentiel de la
divination dans 1’exercice du pouvoir tient au fait
qu’elle représente le préliminaire a toute action. Les
alliances et accords diplomatiques sont de méme
soumis a I’approbation des dieux. Ainsi, lors des
négociations entre Zimri-Lim et Hammu-rabi au sujet
de la possession de la ville de Hit, le roi de Mari a-t-il
chargé un devin d’interroger les dieux (XXVI 160 =
Durand 1988, p. 326 sq.) : « Prends ainsi les oracles,
d’urgence, concernant la cession de Hit au roi de

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

374

Babylone : “Zimri-Lim doit-il céder Hit au roi de
Babylone, sera-t-il sauf, son pays en bon état, et
s’accroitra-t-il 7”7 ».

De mé&me pour tout voyage ou expédition militaire, le
roi de Mari doit s’en remettre aux présages du dieu de
I’Orage, Addu d’Alep, comme le montre la lettre
A.1968, ou les paroles du répondant-dpilum d’Addu
d’Alep citant le dieu lui-méme sont rapportées & Zimri-
Lim (Durand 2002b, p. 134 [n° 38]) : « Lorsque tu
partiras en campagne, ne Sors point sans avoir pris
d’oracle. Lorsque moi, dans un oracle de moi, j’aurai
été favorable, tu sortiras en campagne. S’il n’en est pas
ainsi, ne franchis pas la porte ».

Ce méme souci anime le roi quand, s’adressant a la
reine mere, il lui écrit (ARM 1, n° 54 = MARI 3, 1984,
p. 158 = LAPO 18, n° 1097) : « Je cours partout a la
recherche de présages qui soient bons » / « Je multiplie
les expéditions mais c¢’est en fonction des bons présages
que j’obtiens ».

La divination joue aussi un rdle important dans des
sujets aussi divers que la santé du roi ou de ses proches,
la vie religieuse, le choix d’administratifs fideles et
stirs. Une lettre de Bannum au roi, au tout début du
regne de Zimri-Lim, montre a quel point il est
important pour le souverain de s’entourer de devins
sinceres, qui n’induisent pas le pouvoir en erreur quand
il doit prendre une décision (XXVI 5 = Durand 1988,
p. 81 sq). Il ne faut cependant pas accorder au devin,
dont la fonction est donc avant tout préventive, un role
plus grand qu’il n’en a : si les oracles sont mauvais, il
reste toujours au roi la possibilité de s’en remettre a la
« Fortune » et de passer outre les indications apportées
par les devins ; a I'inverse, une réponse positive de
’oracle n’est pas synonyme de contrainte. Le souverain
a en outre deux moyens de se prémunir contre un devin
qui viendrait a sortir de son domaine d’activité : d’une
part une connaissance personnelle des techniques
divinatoires, et d’autre part le serment qu’il fait préter
a tout devin entrant en fonction.

La connaissance des dirigeants en matiére de
divination. — Les archives de Mari montrent qu’il
devait y avoir des devins un peu partout dans le
royaume de Mari, au moins en tout lieu d’habitation
sédentaire durable. Mais la dissémination du savoir
ominal dans le royaume n’est pas limitée a la présence
des seuls devins : force est de constater que les
dirigeants et toute personne évoluant dans la sphere du
pouvoir politique ou administratif devaient avoir une
connaissance, au moins élémentaire, de la pratique
divinatoire. La preuve en est que les reines et rois, mais
aussi certains hauts personnages sont dits avoir « vu »
eux-mémes les présages : en XXVI 454 (Lackenbacher
1988, p. 379 sq.), il est affirmé clairement que la reine-
mere les « a vus » (imiir) personnellement. Ces mémes
dirigeants n’hésitent pas a se communiquer non
seulement les résultats des interrogations, mais les
constatations techniques elles-mémes, pour les livrer a
P’interprétation de leurs pairs qui devaient ainsi étre
capables, sinon de reconnaitre les signes omineux (ittdr



375 TELL HARIRI / MARI : TEXTES

térétim) sur un foie, du moins de leur accorder un sens
et une valeur. Pour preuve, cette lettre d’ ISme-Dagan a
son frere, Yasmah-Addu (ARM 1v, n° 54 = LAPO 18,
n° 952) : « Tu as fait porter les présages (obtenus lors)
des sacrifices offerts pour nous. Je les ai examinés.
Voici ce que tu m’écrivais : “La graisse du cceur est
sombre juste sur la droite ; le coeur lui-m€&me est sombre
adroite et a gauche et il y a une longue division”. C’est
vraisemblablement la tache sombre de gauche qui ne
t'a pas donné confiance. Voila que je viens de te
renvoyer ces présages. Je les ai examinés : outre que les
taches sombres sont a des endroits séparés, il y a aussi
une longue division. Ce n’est en rien quelque chose
d’inquiétant ».

De méme, les devins, dans les comptes rendus qu’ils
font parvenir au roi, donnent la description physique
des parties du foie observé, comme en témoigne la
lettre de I$hi-Addu au roi, citée plus haut.

Parfois la lettre du devin au roi mentionne que le
compte rendu est accompagné des entrailles, apres un
traitement spécifique par le feu (sardpum), pour contre-
examen. Strement le roi était-il entouré des devins les
plus renommés, aptes a se livrer 2 cette contre-
expertise. Il reste impossible de dire si ces mentions
renvoient aux organes eux-mémes, qui seraient séchés
ou peut-étre incinérés, ou aux maquettes de foies en
argile, comme 1’a supposé L. Oppenheim. De telles
magquettes ont en effet été retrouvées a Mari, antérieures
a Zimri-Lim, et utilisant alternativement le systéme
d’écriture « ancien », et le systéme « moderne » introduit
par Yahdun-Lim. Toujours est-il que cette connaissance
qu’ont le roi et vraisemblablement certains de ses
conseillers des bases de I’interprétation des présages
constituait un garde-fou contre un éventuel manque-
ment du devin.

Le Protocole des devins. — La seconde maniere dont
I"autorité politique se protege réside dans le serment
solennel que le devin est tenu de préter. Le texte du
serment qui fut juré siirement par tous les devins au
début du regne de Zimri-Lim, puis par tout nouveau
devin entrant au service du roi a été découvert (XXVI
1 =Durand 1988, p. 13 sq.). Il ressort de ce texte que le
devin était soumis a des devoirs impératifs : tout
d’abord, il devait communiquer d’urgence au roi le
compte rendu des présages négatifs obtenus lors d’une
interrogation de routine (présages de type térétum).
Mais le devoir de rapport est universel : il concerne
aussi tout signe mauvais survenu lors d’une interroga-
tion hépatoscopique mais portant sur un autre sujet que
celui sur lequel on a sollicité la divinité, lors d’une
interrogation survenue, par exemple, & ’occasion du
sacrifice d’un particulier. De méme, le contenu de tout
« omen mauvais et défavorable » (sfrum lemnum u ld
damgqum) doit étre I’objet d’un rapport : le signe défavo-
rable est alors un signe fortuit survenu lors d’un
sacrifice rituel, lors d’un phénomeéne atmosphérique, ou
encore lorsqu’est constatée une malformation d’un
nouveau-né (izbum) humain ou animal, ou d’un feetus
non venu a terme (izmum), par lequel on juge que la
divinité a exprimé son mécontentement, ou du moins a

376

voulu attirer I’attention. Ce mauvais présage de type
Strum fait I’objet d’une premiére interprétation par le
devin qui I’a observé, puis entraine une interrogation
oraculaire approfondie si 1’autorité a laquelle il est
rapporté le juge nécessaire. Ainsi, une éclipse de lune
entralna-t-elle cette lettre d’ Asqudum au roi (XXVI 81
= Durand 1988, p. 221) : « Le 14, il y a eu une éclipse
de lune et le fait méme de cette éclipse est quelque
chose de mauvais. J’ai pris les oracles pour le bien-étre
de mon Seigneur et celui du district d’amont (Terqa).
Les oracles étaient sains. Il faut maintenant que mon
Seigneur, 12 ot il est, fasse prendre des oracles pour son
bien-étre et celui de la ville de Mari ».

Le devin est tenu par son serment de faire attention
non seulement a ses propres interrogations, mais aussi a
celles de ses collégues, non seulement aux réponses
ominales, mais aussi aux questions posées par les
personnes qui ont recours a ses services : ainsi, quand
une question est apparemment hostile au roi, concernant
sa santé ou 1’organisation d’un complot, doit-il refuser
de procéder au sacrifice, et dénoncer le comploteur.

Enfin, le Protocole des devins montre qu’est érigé en
secret d’Etat toute question ou tout présage concernant
le roi. Il est évident que tout ce qui peut menacer le roi
doit étre caché. Mais il en va de méme pour toute
question a partir de laquelle quelqu’un pourrait déduire
les projets du roi. En définitive, ce double devoir
d’information et de secret font du devin un élément
essentiel du systéme de « renseignement » du roi de
Mari. Cela explique que les devins du roi travaillent
toujours par deux, 1’un sous la surveillance de 1’autre,
ce qui constitue une exception dans I’administration
royale mariote. Cela explique aussi les situation tendues
qui sont relatées dans les lettres au moment oli, pendant
la guerre contre I’Elam, devins mariotes et devins
babyloniens doivent travailler ensemble. Une lettre du
général Ibal-pi-El est trés explicite a ce sujet : elle
montre I’embarras des devins quand ils doivent rendre
compte de leurs résultats devant les généraux d’ISme-
Dagan, que le roi de Mari ne souhaite pas informer de
ses intentions, mais auxquels Hammu-rabi a accordé
une place importante dans son conseil, plus importante
méme qu’a ses propres conseillers, a en croire Ibal-pi-
El (XXVI 104 = Durand 1988, p. 270 sq.) : « Lorsque
Hali-Hadiin et Inib-Samas, une ou deux fois, eurent pris
les oracles et lorsqu’ils rapportérent les oracles, ISar-
Lim, Mutu-Hadgim et Rim-Addu ne se sont pas
écartés ; étant présents, ils entendent a chaque fois la
teneur des oracles. A part le rapport secret des devins,
quel autre secret (y a-t-il) ? Alors que ses propres
serviteurs n’entendent point les rapports secrets des
devins, eux I’entendent ! »

C. LES DEVINS ET LEUR SCIENCE. — L’extispicine a
Mari. — Le devin a Mari est un technicien, dont la
relation avec la divinité n’est pas directe (au contraire
du prophete-dpilum directement inspiré par le dieu). Le
terme qui le désigne est bdrim, participe du verbe
barim « voir ». Au sens propre, le devin est donc « celui
qui voit », a comprendre comme « celui qui lit ». Au
méme titre que le scribe capable de lire un texte dans



377 TELL HARIRI/MARI : TEXTES 378

I’argile, le devin lit a la surface du foie et des viscéres.
Cette caractéristique a deux conséquences. La premiére
est que I’érudition du devin est souvent doublée d’une
formation de scribe. Un exemple clair de « devin qui
sait écrire » est connu aujourd’hui en la personne de
Sin-iSmeanni, devin et scribe, auteur de plusieurs lettres
de Shemshara (Charpin 2004b, p. 177). Dans 1’admi-
nistration palatiale mariote, on voit des devins étre aussi
bien employés comme administratifs pour leurs qualités
de scribes et non pour leur art divinatoire. La seconde
conséquence est que, dans la mesure ou il ne semble
pas exister, sur les Bords-de-1’Euphrate, de centre de
formation a la divination, le savoir du devin, comme
celui du simple scribe d’ailleurs, devait en grande partie
se transmettre de pere 2 fils dans la sphere privée.

L’interrogation oraculaire se déroule en plusieurs
« mains » ou « donnes » (gdtum) : un agneau pur, dont
les visceres et en particulier le foie sont censés étre
vierges de tout signe, est apporté par celui qui interroge
les sorts. La mise & mort de I’animal est rituelle et fait
suite & une cérémonie de purification. Le devin ne
sacrifie vraisemblablement pas lui-mé&me 1’animal, mais
n’est présent que comme assistant. Une question
explicite est posée au moment du sacrifice et la divinité
écrit sa réponse sur le foie de I’agneau. Le devin doit
alors énumérer les parties ominales des visceres selon
un ordre strict, lire et interpréter les signes qu’il y voit.
Le fait d’examiner et de voir les présages se dit par le
verbe amdrum « voir ». Une contre-épreuve est nécessaire
pour valider I’interrogation : c’est la pigittum, pour
laquelle un deuxiéme agneau est sacrifié. La question
est alors posée a la forme négative et la réponse est
confirmée si le dieu répond toujours dans le bon sens,
c’est-a-dire I’ inverse par rapport a la premiére « donne ».

Il n’y a pas, en Mésopotamie de divinité figurant le
« Destin » ou la « Fortune » comme celles que I’on
connait pour le monde classique, et qui serait maitresse
d’un avenir préétabli. La divination se présente donc
comme un dialogue avec une divinité qui peut, au cours
des « donnes » successives, changer d’avis sur ce qui va
advenir. Deux dieux « techniciens » en matiere de
divination sont généralement interrogés : ce sont le
Soleil-Samas et le dieu de I’Orage-Addu. Mais a Mari,
un dieu comme Dagan, le dieu-roi du Moyen-Euphrate,
peut étre sollicité quand il s’agit d’une question mettant
en jeu ’intégrité du territoire et de la royauté (XXVI
176 = Durand 1988, p. 358 sq. : le roi doit « s’enquérir
du désir de Dagan, de Samag et d’Addu »), de méme
que Marduk, avec qui le roi de Babylone a un rapport
privilégié, a pu étre interrogé par Hammu-rabi (XX VI
385 = Charpin 1988, p. 203 sq. : « Je me suis plaint a
Samag§ et Marduk et ils m’ont sans cesse répondu
“oui” »).

Le moment de la divination et la validité des
présages. — Au sujet du moment du sacrifice divina-
toire, il faut souligner d’abord que certains événements
fortuits constituent un moment néfaste pour la prise de
présages. Ainsi, dans la lettre XX VI 143 (Durand 1988,
p- 307), est-il clairement dit : « Au moment ol Samas-
in(4)-matim est arrivé, le jour méme il a plu et il n’a pas

pris les présages. (Ce n’est que) le second jour (qu’)il a
pris les présages ».

Le contexte de pureté doit étre absolu, et on voit par
cet exemple que la pureté de 1”agneau sacrificiel ne suffit
pas. Une intempérie imprévue rend le jour impropre au
sacrifice. Ces contretemps ne vont pas sans problémes,
dans la mesure ou les présages, pour certains d’entre
eux, doivent étre pris ponctuellement et dans 1’urgence,
et pour d’autres, au contraire, de maniere réguliére.

On a dit plus haut que la divination était, d’une part,
un préliminaire a tout déplacement du roi et a toute
action politique, militaire ou diplomatique, et qu’on la
pratiquait, d’autre part, dés qu’un signe fortuit,
événement atmosphérique, réve ou autre, était interprété
comme la manifestation d’une volonté divine. L’inter-
rogation porte alors sur un souci particulier et sur un laps
de temps assez court. Elle peut étre répétée tous les deux
ou trois jours, tant que le probleme en question n’est pas
résolu, ou si la nature de celui-ci évolue.

Hormis cette pratique ponctuelle, il apparait claire-
ment qu’on interrogeait les sorts tout au long de
I’année, au début de chaque mois, au moment d’indé-
cision ol un mois se termine et ou commence le
suivant, la tébibtum (voir Calendrier et culte, col. 405-
25). Les présages concernent en général le mois
complet qui suit et une zone géographique clairement
délimitée : les dieux se prononcent au sujet du « salut
d’une ville/du pays ».

L’art du devin. - Si I’on doit rappeler encore une fois
que 1’observation des signes fortuits que I’on a évoquée
plus haut n’est pas tant congue, & Mari, comme un
moyen de prédire I’avenir qu’interprétée comme une
mise en garde envoyée par la divinité et qu’elle entrai-
nait une interrogation des sorts par I’extispicine, il faut
cependant admettre que le sacrifice des ovins ne devait
pas étre 'unique technique divinatoire utilisée. A
I’époque paléo-babylonienne, 1a compétence du bdriim
s’étend a la libanomancie (CAD B, p. 122b). La divina-
tion par les « oiseaux de trou » (issur hurri) ou par des
« colombes » (summatum) est par ailleurs attestée
ponctuellement dans la correspondance des devins. La
nature de ces oiseaux et les techniques qui leur sont
associées sont peu claires, mais on peut supposer que
cette méthode particuliere devait avoir surtout I’intérét
d’étre beaucoup moins onéreuse. La seule technique
réellement documentée pour Mari reste donc I’extispi-
cine.

La gestuelle rituelle du devin vise essentiellement a
instaurer d’une maniére réelle ou symbolique une relation
de proximité avec le sujet ominal, de maniere a ce que
celui-ci soit désigné de maniere univoque a la divinité. Si
le sujet est présent, I'usage veut que le devin lui « touche
le front ». Si le sujet est absent, on avait recours a des
ersatz de sa personne, une méche de cheveux et la
cordelette du sceau personnel (sissiktum). De méme pour
les lieux, si le devin consulte les sorts sur le salut d’une
ville ou la réussite d’un siége, plusieurs textes confirment
I’importance de prendre les oracles sur les lieux concer-
nés eux-mémes. Ainsi, pendant une campagne militaire,



379

sur les lieux mémes des opérations, une lettre de Bahdi-
Lim au roi (XXVI 177 = Durand 1988, p. 360) précise-t-
elle : « En outre, je viens d’expédier un devin. Il est parti.
11 doit s’approcher a une demi-licue et, ayant passé la nuit
en aval de Sarrum, il reviendra prendre les présages ».

Quand cela est impossible et que le devin prend les
présages a distance, il est d’'usage d’envoyer une motte
de terre, le kirbdnum, symbolisant le lieu a propos
duquel on veut prédire I’avenir (voir ci-dessus, au sujet
de cette particularité de la divination mariote).

Le langage technique codé utilisé par les devins dans
I’énumération et la description des parties du foie et des
visceres a été évoqué plus haut. Quelques beaux
exemples de comptes rendus d’extispicine viennent
compenser, dans la correspondance des devins, I’absence
dans les archives de Mari d’une littérature technique ou
scolaire portant sur la divination (Nougayrol 1968,
p. 226-227), et montrent que 'on doit résolument
considérer que I’on a affaire, avec Mari, aux premiéres
attestations d’une divination a la syrienne, plus proche
en bien des points, de ce que I’on connait pour Emar,
autre capitale importante du Moyen-Euphrate, prés de
cing siécles plus tard, que de ce qu’a laissé la trés riche
documentation babylonienne du I** millénaire.

Bibliographie

Charpin 1988 = D. Charpin, « Premiere Partie,
Chapitre 3 : Les représentants de Mari a Babylone »,
dans D. Charpin, F. Joannes, S. Lackenbacher et
B. Lafont, Archives épistolaires de Mari 1/2, ARMT
xxvI/2, ERC, Paris, p. 139-205.

Guichard 1997 = M. Guichard, « Présages fortuits
a Mari », MARI 8, p. 305-328.

Koch-Westenholz 2002 = U. Koch-Westenholz,
« Old Babylonian Extispicy Reports », dans C. Wunsch
(éd.), Mining the Archives (= Mél. Walker), Dresde,
p. 131-145.

Lackenbacher 1988 = S. Lackenbacher, « Troisiéme
Partie, Chapitre 2 : Les lettres d’ Abimekim », dans
D. Charpin, F. Joannes, S. Lackenbacher et B. Lafont,
Archives épistolaires de Mari 112, ARMT xxvi/2, ERC,
Paris, p. 371-399.

Nougayrol 1968 = J. Nougayrol, « Rapports paléo-
babyloniens d’haruspicine », JCS 21, p. 219-235.

Richardson 2002 = S. Richardson, « Ewe Should Be
So Lucky : Extispicy Reports and Everyday Life », dans
C. Wunsch (éd.), Mining the Archives (= Mél. Walker),
Dresde, p. 229-244. — Rutten 1938 = M. Rutten, « Trente-
deux modeles de foies en argile inscrits provenant de Tell
Hariri, Mari », RA 33, p. 36-52.

A. JACQUET.

VIL. ORDALIE

L’ ordalie, en tant que mode ultime d’administration de
la preuve, est une pratique juridique courante largement
répandue dans tout le Proche-Orient ancien. Les « codes »
de lois la mentionnent en effet explicitement dans leurs
paragraphes, aussi bien a I’époque néo-sumérienne que

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

380

paléo-babylonienne ou médio-assyrienne. Les documents
administratifs sumériens ou akkadiens, de I’époque
pré-sargonique, puis de Suse (paléo-babyloniens) ou de
Nuzi (médio-babyloniens), attestent son existence sans
apporter toutefois beaucoup d’information quant a la
réalité qu’elle recouvre. Un récit apologétique d’époque
récente, concernant Nabuchononosor II de Babylone,
évoque enfin 1’ordalie, mais sert en fait 8 montrer surtout
I’infaillibilité de la justice divine et la faveur dans
laquelle les dieux tenaient le roi qui la faisait appliquer
(Lambert 1965).

Les documents découverts dans le palais royal du tell
Hariri ont permis, il y a maintenant 25 ans, de mettre en
situation cette coutume dans le monde mésopotamien
(Bottéro 1981), et notamment de la rapprocher d’autres
pratiques, non plus strictement juridiques, mais
religieuses, comme la divination ou les procédés
exorcistiques (Durand 1988). La diversité des épreuves
physiques dans lesquelles consiste 1’ordalie apparais-
sent par ailleurs, grace & Mari, avec une plus grande
clarté (Charpin 1992b).

On exposera ici trois points sur lesquels la documen-
tation de Mari a apporté une information particuliére-
ment nouvelle : tout d’abord, I’endroit ou se déroulait
I’épreuve, lieu unique sur 1’Euphrate, la ville de Hit ;
ensuite, les aspects juridiques de 1’ordalie comme
procédure judiciaire ; enfin, le déroulement concret de
I’ordalie et ses implications humaines.

A. L’UNICITE DU LIEU : HIT. - Si cela ne permet pas de
tirer des conclusions siires pour le reste de la Mésopo-
tamie (notamment pour la sphére babylonienne dont on
ne sait quasiment rien), il est tout a fait significatif,
cependant, de constater que la documentation de Mari
attestant I’ordalie fait toujours référence a la ville de
Hit : dans certains textes, Hit est mentionnée explicite-
ment ; dans d’autres, le rapport de 1’épreuve est fait par
Meptim, le fonctionnaire qui exergait le contrdle
effectif sur la région pour le compte de Zimri-Lim.
L’endroit relevait donc politiquement de Mari. Sa
voisine Babylone en convoitait les gisements de bitume
dont elle avait besoin entre autres pour calfater ses
bateaux. Le bitume de Mari venant en partie d’ailleurs,
on doit penser que ’attrait qu’elle trouvait a Hit tenait
surtout au rdle majeur qu’elle jouait dans la vie
judiciaire et politique de 1’époque. Ainsi, contrairement
a ce qu’affirmait J. Bottéro, pour qui tout cours d’eau
pouvait étre le lieu d’une ordalie, il semble que, dans le
cas de Mari, la ville de Hit devait avoir le monopole de
cette pratique. On ne comprendrait pas, sinon, pourquoi
on s’y rendait depuis 1'Ida-Maras, ou le Yamhad, depuis
Imar, Carkémish, le Zalmaqum, voire de 1’Elam.
Aucune de toutes ces régions en effet ne manquait de
cours d’eau, et toutes ont un acces, soit immédiat (Imar,
Carkémish), soit plus direct (Ida-Maras, Elam) 2
I’Euphrate qu’en allant a Hit, et en des endroits ou son
cours est bien plus impétueux.

La ville de Hit et le dieu-Fleuve sont désignés tous
deux par le méme idéogramme (4)id(¥), le nom de la
ville ne comportant pas nécessairement, dans les graphies



381

paléo-babyloniennes, le déterminatif postposé des noms
de lieu (ki). It en ressort une ambiguité de ’expression
«aller a (9)id(4) », qui peut désigner le fait de se rendre
al’ordalie, ou simplement le fait de se rendre au fleuve,
le plus souvent pour abreuver les troupeaux (la graphie
courante en akkadien phonétique de ndrum « le fleuve »
permet cependant d’écarter alors la ville de Hit et
I’ordalie), ou de se rendre a Hit, sans qu’il soit question
d’ordalie. L’identification du nom d’une ville au nom
de son dieu est un phénomene tres bien attesté dans la
toponymie paléo-babylonienne et on supposera donc
que Hit était par excellence la « Ville de la riviere
ordalique », survivance possible du III* millénaire,
perceptible seulement dans les sources d’époque
amorrite.

Quant a I'existence d’un temple du dieu-Fleuve, bien
comprise par J. Bottéro comme nécessaire a I’interro-
gation du dieu dans le cadre d’une ordalie, il n’est pas
stir qu’il en ait existé un ailleurs qu’a Hit, malgré la
popularité du dieu, bien attestée par ’abondance des
noms théophores de %d dans I'onomastique. Pour Hit
elle-méme, nous ne sommes malheureusement pas bien
renseignés sur le temple du dieu ni sur le culte qui lui
aurait été rendu.

B. LA PRATIQUE JUDICIAIRE DE L’ORDALIE. — L’ordalie
est le recours a une instance supérieure, le « jugement du
dieu », quand le jugement des hommes est considéré
comme faillible : c’est le mode ultime d’administration
de la preuve, mis en ceuvre en général en 1’absence de
preuves matérielles ou d’arguments irréfutables utilisa-
bles par le juge pour rendre son verdict. Le systeme
judiciaire de 1’Orient ancien ignore en effet 1’intime
conviction du juge et la relaxe de I’accusé faute de
preuve. Les « codes » de lois permettent d’établir le
catalogue des cas ol 1’on a recours a ’ordalie : elle est
attestée aussi bien dans les affaires civiles (litiges portant
sur des biens, revendications fonciéres notamment), que
dans les affaires pénales. La documentation de Mari
fournit des illustrations & bon nombre de cas.

A. L’ordalie sert dans plusieurs cas attestés & déméler
des conflits d’ordre économique, suite & une accusation
concernant des biens matériels, quelle que soit la valeur
en cause (des textes juridiques sumériens présentent des
cas d’ordalie pour déterminer la propriété d’un champ
ou de quelques moutons).

Une lettre de Yaqqim-Addu au roi (Durand 1988,
n°® 254) rapporte une ordalie concernant des biens
contestés entre deux personnes. Les termes de 1’accusa-
tion ne sont pas bien déterminés, mais 1’accusé Iddin-
Iltim se disculpe, apparemment, « par devant le Fleuve »
dans une affaire concernant des vétements : « Jusqu’'a
ce que Yaddin-Sama3 m’envoie, j’ai laissé mes habits et,
a mon retour, j’ai prouvé par devant le Fleuve qu’(il y
avait & moi) 2 habits, 3 chemises ainsi qu’un vase-GAL
en bronze parmi les effets des escorteurs qu’ils avaient
laissés en s’enfuyant, chose qu’auparavant j’avais pu
prouver et dont j’avais parlé 2 mon Seigneur ».

Apparemment, deux ordalies ont donc été nécessaires
pour clore I’affaire, puisque selon les propos d’Iddin-

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

382

Iltim, non seulement la preuve déja apportée une fois,
mais que I’accusé, sirement, n’est plus en mesure de
faire valoir (« chose qu’auparavant j’avais pu prouver... »),
mais encore la parole du roi, qui était au courant de
I"affaire (« ...et dont j’avais parlé 2 mon Seigneur »),
n’ont pas suffi & lever 1’accusation contre Iddin-Iltim.

Une lettre de Zi-Hadnim au roi (Durand 1988,
n°® 256) rapporte, malheureusement sans donner de
détails, une affaire apparemment trés grave, puisqu’elle
nécessite le déplacement pour I’ordalie de 80 notables
d’Imdr, des « Tétes du pays » (gagqaddt mdtim) « a
cause de I’argent de la déesse Ba’lta-métim ». L’ affaire
concerne certainement des biens revendiqués par le
temple de cette déesse d’Imar et qui y auraient été
dérobés.

Une liste de champs indique, enfin, au sujet d’une
parcelle, qu’on a eu recours a une épreuve ordalique
pour résoudre un procés mettant en cause Abi-matar et
Alpan qui en revendiquaient tous deux la propriété
(Charpin 1992b). On verra plus bas en quoi I’épreuve
physique a consisté.

11 faut ranger au nombre de ces affaires, parmi les cas
d’ordalie décrits par la correspondance mariote, les cas
d’abord compris comme « politiques » par le premier
éditeur des lettres (Bottéro 1981, p. 1013), parce qu’elles
traitent de contestations territoriales et qu’elles mettent
en cause des princes vassaux de Zimri-Lim : elles n’illus-
trent que des cas de contestations de propriété entre
différents clans étroitement apparentés et tous dépendant
de la sphere de pouvoir de Zimri-Lim, et non des
réglements de conflits diplomatiques entre Ftats
souverains et indépendants.

Une premiére affaire concerne la revendication de la
ville de Sunhiim par deux princes de I'Ida-Maras : Iii-
Estar, roi de Sun4, affirme que la ville lui a été prise par
1li-Addu, roi de Kiduhhum, petit Etat limitrophe de Sund,
et la revendique comme faisant partie du ha-la (zittum),
c.-4-d. « lot du patrimoine » ou « part allouée » aux
Bédouins. Siib-rdm, en tant que 3dpifum de Subat-Enlil,
accompagné des Anciens du Pays d’Apum, dont
Kiduhhum fait siirement partie, exécute les ordres de
Zimri-Lim et envoie son rapport au roi : ’affaire est
remise entre les mains de Haya-Simd, le roi d’Tlan-surd,
qui doit arbitrer la résolution du conflit. Il s’agit de
trancher pour savoir si la ville a bien été donnée comme
« terre bédouine » et revient a Ili-EStar, ou si elle est
« terre indigéne », partie du pays d’ Apum, revenant a I1i-
Addu (Durand 2004, p. 146-148).

Le méme Haya-Siima est impliqué dans une autre
affaire de revendication territoriale donnant lieu & une
ordalie. Le récit de I’épreuve est fait a4 Zimri-Lim par
Meptiim (Durand 1988, n° 249), et oppose Haya-Siim{
a Stib-rAm pour une ville et une terre dont on ne sait ni
le nom ni la localisation. Suite a 1’épreuve ordalique,
une tablette de non-revendication est rédigée pour
confirmer les droits de Sib-ram et des Bédouins sur la
ville et la terre.

Dans ces affaires, le litige est transposé du niveau de
I’individu & celui du clan, mais on a, comme dans les



383

cas de revendications sur des biens matériels, des
parties en présence appartenant au méme « cercle
naturel » et I’intervention d’un prince suzerain en lieu
et place de juge ou d’arbitre qui calme des vassaux en
faisant administrer par 1’ordalie la preuve de la
propriété des territoires revendiqués.

B. Les affaires de diffamation recouvrent deux
domaines distincts o la preuve est difficile a faire, a
moins d’un « flagrant délit » : ¢’est la rumeur publique
qui vise la femme présumée adultere, et ’accusation de
pratiquer la sorcellerie.

a) L’ordalie en matiere d’adultere est documentée de
maniere trés vivante par plusieurs lettres de Mari
(Lafont 1999, p. 269-276). En premier lieu, la reine du
Zalmaqum, épouse de Yarkab-Addu fut I’objet d’une
accusation d’adulteére et une de ses suivantes eut a subir
Pordalie pour prouver que « nul n’a ouvert ’entre-
deux-jambes de sa maitresse ». L’affaire est rapportée
par Mepttim (Durand 1988, n°® 249). L’épreuve ordalique
subie par la servante devait apporter des preuves et
établir de maniere sire les réponses aux questions
suivantes : « Ta maitresse a-t-elle fait de la sorcellerie
contre Yarkab-Addu, son Seigneur ? A-t-elle trahi les
secrets du palais ? Un autre a-t-il ouvert I’entre-jambe
de ta maitresse ? Ta maitresse a-t-elle fauté envers son
Seigneur ? ».

A la lecture de ces chefs d’accusation, il apparait que
I’adultére n’est que la derniére accusation portée contre
la femme mariée et que, mentionnée en dernier aprés
celles de sorcellerie et de divulgation des secrets du
palais, elle ne devait étre prononcée que pour renforcer
(ou tenter d’expliquer) les accusations précédentes qui
relevaient du crime de 1ése-majesté. L’ adultére apparait
nettement, cependant, comme une des raisons de
recourir a I’ordalie a I’encontre d’une femme mariée.

D’autres lettres rapportent le recours a I’ordalie dans le
cas d’adultéres au sein de couples de simples particuliers
(Durand 1988, n° 250), dans un contexte parfois
complexe, par exemple quand on n’arrive pas & retrouver
la femme en question (Durand 1988, n° 252) : la lettre
relate vraisemblablement ’escapade adultere d’une
femme mariée qui aurait accompagné dans son voyage le
dénommé Sin-iddinam habitant de Dir-Yahdun-Lim.
L’expression $i’atr bdbim (littéralement « camarade de
porte ») par laquelle 1a femme est désignée est obscure
mais a été rapprochée de celle de Se’irum, qui désigne a
Mari les « favorites » ou « concubines » du roi, et connue
aussi dans les Lois assyriennes, (se’itu/Sawitu avec son
équivalent idéogrammatique dam-kaskal-la), comme
I’épouse d’occasion qui accompagne un marchand en
déplacement (Lafont 1999, p. 244-246 et 387).

b) Les accusations de sorcellerie surviennent quand
quelqu’un tombe malade alors qu’il est établi que les
dieux n’ont aucun motif de coleére contre lui. On reporte
alors la responsabilité sur une personne de I’entourage
du malade. Le recours a 1’ordalie, procédé de preuve
irrationnel, est particulierement indiqué pour ces
affaires ot le délit lui-méme est irrationnel. Outre
I’affaire impliquant la reine du Zalmaqum évoquée plus

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

384

haut, le cas le plus explicite dans la documentation
mariote est rapporté, encore une fois, par une lettre de
Meptim (Durand 1988, n°® 253). L affaire a ceci d’éton-
nant qu’elle implique deux enfants : une fillette est en
effet accusée d’avoir ensorcel€ la nourriture d’un jeune
garcgon, ou le bois qui a servi a la cuire. La mere de la
fillette se soumet a I’épreuve ordalique apres avoir juré
de I’innocence de sa fille : « (Je jure que) ma fille Mara-
EStar n’a en rien ensorcelé Hammi-Epuh, fils de
Dadiya. Cette femme, ni a la porte ni ailleurs, n’a donné
du bois ensorcelé ni ne I’a fait manger 8 Hammi-Epuh,
fils de Dadiya, sous forme de pain, de nourriture, de
biére ou quoi que ce soit ».

Elle n’en réchappe pas et il n’est pas dit ce qui arrive
ala fillette. Le garcon lui, se trouve finalement « libéré
de I’ensorcellement ».

C. Les accusations de trahison relevent du domaine
particulier du politique, que les « codes » de lois ou les
textes juridiques traitant d’affaires privées, par nature,
ne documentent pas. Elles sont I’objet en revanche de
plusieurs lettres des archives de Mari qui, provenant du
palais, traitent quant a elles essentiellement de politique.

On a vu ci-dessus que la trahison était un des chefs
d’accusation a I’encontre de la reine du Zalmaqum qui
était soupgonnée d’avoir « trahi les secrets du palais »,
ou littéralement, d’avoir « fait sortir la parole du
palais » (awdt ekallim usési).

Le probleme de la trahison (ou du renseignement, si
I’on se place du point de vue mariote) se pose de
maniére générale dans de nombreuses cours de vassaux
du nord du royaume ou des filles de Mari ont été
données en mariage. Ainsi le roi Hiya-Stimii d’I1an-
Surd, soutenant une cause non conforme aux désirs du
roi de Mari en choisissant la soumission aux Elamites,
reproche-t-il a sa propre épouse Kiri, d’informer son
pere Zimri-Lim des orientations de la politique de son
mari (Durand 1984a, p. 178 ; Charpin 1988, p. 43-46) :
« Tu passes ton temps & parler avec mes servantes et
serviteurs et tu fais rapport complet a ton pére et, toi, tu
envoies a sa disposition des notices sur Ilan-sura ».

Contrairement a la reine du Zalmaqum, il ne semble
cependant pas que Kirl fit inquiétée pour avoir trahi
les secrets du palais. Sirement sa position par rapport
au roi de Mari la tenait-elle a I’abri de représailles
judiciaires contre son comportement.

C’est ainsi qu’une lettre de Yatar-Ami annonce a
Zimri-Lim I’envoi de deux sujets du roi de Carkémish
accusés d’avoir été au courant d’un coup de main contre
la ville d’Errét et de n’en avoir rien dit (Kupper 1998,
n° 20). Selon les termes de Yatar-Amdi, 1’affaire doit
donner lieu & une ordalie et il prie le roi de Mari de les
faire conduire a Hit. Ne pas faire remonter a 1’autorité
centrale des informations la concernant, surtout quand
elle est menacée, est une faute d’une extréme gravité
pour un serviteur. En I’occurrence, le fait que les sujets
du roi de Carkémish aient été au courant ne peut étre
prouvé et seule 1’ordalie doit permettre de savoir ce
qu’il en est.

C. LE DEROULEMENT DE L’ORDALIE. — Le déroulement
de Pordalie est pour la premiere fois assez bien



385 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES 386

documenté par les textes de Mari. Apres avoir vu tout
d’abord que les « passages obligés » de 1’épreuve
ordalique sont trés semblables a ceux qui ont lieu dans
I’interrogation oraculaire, on exposera ensuite les
dimensions humaines de 1’épreuve : le recours a des
substituts, et les suites de 1’ordalie.

A. Les « passages obligés » de 1’épreuve ordalique
sont tres semblables a ceux qui ont lieu dans I’interro-
gation oraculaire : a des rituels préliminaires, font suite
une déclaration solennelle, puis I’épreuve en elle-méme
donnant lieu parfois, comme pour la divination, a
plusieurs « donnes », et enfin, le rapport qui est envoyé
a I’autorité qui va décider en fonction du message divin.

a) Un seul texte documente un geste rituel préalable
al’ordalie ; il consiste en I’occurrence a verser de ’eau
sur la main (ana gdt NP mé naddnum) de la femme
d’Iddin-Iltim, qui va subir I’épreuve pour son mari
(Durand 1988, n° 254) : « On a mis de I’eau sur la main
de la femme d’Iddin-Iltim et, au petit matin, on a fait
réciter a cette femme selon la teneur de la tablette de
mon Seigneur ».

L’adverbe mustertam « au petit matin » séparant les
deux verbes, il semble que I’eau a été versée sur la main
la veille au soir. Une telle veillée a déja été observée
par J. Bottéro avant certaines ordalies, notamment dans
le récit néo-babylonien qui est fait dans le texte connu
comme Nabukadnezzar, King of Justice, iii 24 sq.
(Lambert 1965 ; Bottéro 1981, p. 1028-1029 et 1052).
Quant au geste de verser de ’eau sur les mains, il est
difficile de dire quelle symbolique il recouvrait 2 Mari.
11 est significatif, toutefois, de remarquer qu’on en
trouve un paralléle dans le contexte d’une cérémonie
d’engagement politique, lors des négociations entre
Mari et Babylone au sujet de Hit : la veille du jour ot
Hammu-rabi préte serment par les dieux en faveur de
Zimri-Lim, on lui verse de I’eau sur les mains (Lacken-
bacher 1988, n° 469). Un tel rite a été jugé comme
atypique, compte tenu du petit nombre de textes qui
I’attestent. Il semble cependant logique de considérer
qu’un certain degré de pureté devait tre atteint avant
de se présenter devant la divinité, que ce soit pour
I’ordalie ou le serment par les dieux, et que des rites
préparatoires devaient avoir lieu plus systématiquement
que ce que laissent entendre les rapports faits au roi, ot
les aspects juridiques, le contenu de la déclaration et la
preuve apportée par le dieu sont mis en avant.

b) La déclaration solennelle devant la divinité qui
précede I'épreuve ordalique permet, d’un point de vue
juridique, de rapprocher I’ordalie du serment. Dans le
cas du serment, c’est la crainte d’un chitiment divin qui
guide la parole de celui qui jure, et c’est la déclaration
elle-méme qui constitue la preuve. La confirmation
n’est pas demandée immédiatement au dieu. C’est ce
qui différencie I’ordalie, et la rapproche par la-méme
de la pratique divinatoire, puisque la divinité est sollici-
tée directement et doit se prononcer sur la validité des
déclarations, de méme qu’elle répond directement aux
questions du devin sur le foie de I'agneau.

L’épreuve ordalique commence donc par une
déclaration solennelle. Le cas de la femme d’Iddin-Iltim

SUPP. AU DICT. DE LA BIBLE

(voir ci-dessus, Durand 1988, n° 254) est en cela aussi
atypique, puisqu’il est précisé qu’elle a di réciter en
fonction de la teneur de la tablette du roi. Dans le cas
d’ordalies visant a prouver la culpabilité ou I’innocence
d’une personne, la déclaration arrive en réponse a des
questions normalement posées précisément par le juge
en charge de I’affaire. Ainsi, méme si I’intime convic-
tion du juge s’efface normalement derriére le verdict
divin, les questions qu’il pose a ce moment peuvent, par
ce qu’elles insinuent, inciter ’accusé a renoncer a
I’ordalie ou a la lui faire subir dans des conditions
défavorables (Lafont 1999, p. 269 sq.). On posseéde une
autre déclaration solennelle d’une femme soupgonnée
d’aduitere, qui montre bien comment celle-ci se livre &
une longue rétrospective des événements, sans que 1’on
puisse toutefois associer avec certitude cette déclara-
tion a une ordalie (XXVI/2 n° 488 = Lackenbacher
1988, p. 423 sq.).

Un cas particulier semble constitué par les litiges en
matiere de propriété fonciere ot il semble que chacune
des deux parties revendiquant la terre se soumet a
I’ordalie, et prononce donc une déclaration solennelle.
La liste de terrains déja citée, qui mentionne une ordalie
concernant ’une d’elles (Charpin 1992b) n’évoque pas
les déclarations solennelles mais montre bien en
revanche que les deux hommes impliqués dans ce litige
ont subi I’ordalie. I’exemple le plus complet est apporté
par la lettre de Stib-Ram déja citée (Kupper 1998,
n° 95) ou chacune des deux parties dit le contraire de
I’autre, terme a terme. On lit en effet aux lignes 24-26 :
« Cette ville est assurément ma ville et se trouve avoir
été donnée de tout temps au lot des Yabasa », et " affir-
mation antithétique aux lignes 29-30 « Cette ville est
assurément celle de Subram et se trouve avoir été
donnée de tout temps au lot des Hanéens ». Ce méme
texte montre par ailleurs la proximité qu’il y avait entre
la conception de I’ordalie et celle de 1’interrogation
oraculaire : pour représenter matériellement la terre au
sujet de laquelle ils font leur déclaration, on demande
aux gens de prendre dans leurs mains de la terre de la
ville contestée. On y voit un parallele exact a la
technique du kirbdnum employé par la divination (voir
supra, Divination, col. 379).

c¢) Les aspects sportifs de I”épreuve peuvent recouvrir
des réalités diverses. Comme !’a montré J. Bottéro,
I’épreuve proprement dite en Mésopotamie se limite
exclusivement a I’ « ordalie par I’eau ». Le texte déja cité
(Charpin 1992b) décrit une épreuve siirement difficile
et exceptionnelle, puisqu’il s’agit de « soulever une
meule et lui faire traverser le fleuve », ce que le premier
nageur ne parvient pas a faire, alors que le second y
réussit. Le plus souvent cependant, le verbe clef qui
indique la participation a I’épreuve est Salilm « plonger »,
et les participants sont désignés par le terme de Sulitm
« groupe de plongée », voire « plongeurs profession-
nels ». Mais plus qu’un simple plongeon, I'épreuve
comportait des aspects sportifs définis et appréciés par
le juge et sous les yeux de témoins officiels, prud’hommes
et notabilités de la ville. Il s’agissait d’abord de
« descendre a I'intérieur du dieu ». La noyade était

SB.-XIV.- 13-



387

évidemment un échec immédiat, tout comme le fait de
« ressortir » trop tot du fleuve. Le verbe pasdrum qui
désigne a la fois un mouvement et le fait de « se libérer
(d’une accusation, ou d’une prison) » indique que
I’épreuve a finalement été réussie. Slrement s’ agissait-
il de « nager entre deux eaux », comme le montre une
lettre décrivant la plongée, ol un homme 4gé a accompli
a l'intérieur du fleuve un déplacement décrit comme
ipSur sur une certaine distance (Durand 1988, p. 520).

Ici encore peut s’exprimer larbitraire du juge,
puisque c’est lui qui estime apparemment la distance &
parcourir. Le déroulement de I’épreuve, plongeur apres
plongeur, est observé par le juge qui, comme le devin
sur le foie de I’agneau, interprete les événements vécus
par le groupe de plongée comme autant de signes
envoyés par la divinité. Il est capable, si le verdict n’est
pas de son ressort, d’en faire rapport au roi pour qu’il
adapte sa sentence a la volonté du dieu.

B. Les dimensions humaines de 1’ordalie restent
difficiles a apprécier. Il est seulement possible d’avan-
cer quelques remarques sur la gravité ressentie par les
contemporains (et le caractere finalement siirement
exceptionnel) du recours au jugement du dieu-Fleuve,
et son corollaire pratique, ’emploi de substituts pendant
I’épreuve.

a) Plusieurs indices rassemblés a la lecture de la
documentation commentée ici montrent que 1’ordalie
était une procédure d’une extréme gravité : d’une part,
il apparait clairement dans la correspondance mariote
que, du simple particulier au roi d’Elam, tout un
chacun, n’avait pas acces a I’oracle sans I’autorisation
du roi de Mari.

D’autre part, le sort réservé aux accusateurs en cas de
fausse accusation montre qu’on ne sollicite pas le
jugement du dieu impunément : afin qu’on ne suscite
pas a tort la procédure ordalique, les codes de lois sont
d’une trés grande sévérité envers les accusateurs abusifs,
et les décisions des juges dans de tels cas illustrés par
les documents de Mari montrent bien qu’ils doivent
subir le chatiment qu’ils comptaient voir infliger a leurs
victimes. Ainsi Yatar-Ami (voir plus haut) fait-il mettre
en prison les accusateurs et expose le verdict éventuel
qu’il envisage selon I’issue de I’ordalie : « Si ces indivi-
dus s’en tirent, je ferai briler par le feu leurs accusa-
teurs. Si ces individus périssent, je ferai don de leurs
maisons et de leurs gens a leurs accusateurs ».

b) Cette gravité ressentie relativement au recours a
Pordalie (et le danger que représente 1’épreuve elle-
méme) trouvent une traduction concrete dans la pratique,
le recours a des substituts. Les cas évoqués plus haut,
concernant la contestation de territoires opposant deux
clans sont les plus clairs : deux « groupes de plongée »
représentant chacun une communauté s’affrontent.

Il apparait par ailleurs que femmes de haut rang,
enfants, hommes trop 4gés ne sont pas eux-mémes
soumis a 1’épreuve mais remplacés par des proches,
souvent de condition plus humble ou par un parent,
dans le cas d’un enfant. Il devait donc y avoir un risque
réel lors de la cérémonie, méme s’il faut garder a

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

388

I’esprit que I’ordalie n’était qu’un moyen de preuve et
non un mode d’exécution de la peine de mort. On voit
d’ailleurs qu’un des champions plongeant pour Haya-
Simi « coule a pic » et se noie.

Par dela sa dimension judiciaire, 1’ordalie est en
définitive trés comparable a I'interrogation oraculaire :
des rites préalables & Iépreuve sont siirement nécessaires,
I’exposé des chefs d’accusation se fait sous forme de
questions, semblables a celles que le devin énonce
clairement avant d’en chercher la réponse sur le foie de
I’agneau. La description de I’épreuve ressemble a la
lecture de signes exprimant la parole du dieu. L’ordalie
s’inscrit donc dans ces procédés propres a I’Orient
ancien d’interrogation de la divinité ; si I’hépatoscopie
est une forme de divination portant sur I’avenir, I’orda-
lie peut étre identifiée a une forme de divination portant
sur le passé.

Bibliographie

Bottéro 1981 = J. Bottéro, « L’ordalie en Mésopota-
mie ancienne » dans Annali della Scuola Normale
Superiore di Pisa, x/4, p. 1005-1067.

Charpin 1988 = D. Charpin, « Premiere Partie,
Chapitre 2 : Les représentants de Mari a I1an-Sira », dans
D. Charpin, F. Joannés, S. Lackenbacher et B. Lafont,
Archives épistolaires de Mari 1/2, ARMT xxvv/2, ERC,
Paris, p. 31-137 ; 1992 = « Les champions, la meule et le
fleuve », FM 1, p. 29-38.

Durand 1984a = J.-M. Durand, « Trois études sur
Mari », MARI 3, (spéc. p. 127-180) ; 1988 = Archives
épistolaires de Mari V1, ARMT xxvi/1, ERC, Paris
(spéc. p. 509-528) ; 2004 = « Peuplement et sociétés a
I’époque amorrite : (1) les clans bensim’alites »,
Amurru 3 (CRRAI 46), p. 111-197.

Kupper 1998 = J.-R. Kupper, Lettres royales de
I’époque de Zimri-Lim, ARMT xxvii, ERC, Paris.

Lackenbacher 1988 = S. Lackenbacher, « Troisieme
Partie, Chapitre 2 : Les lettres d’ Abimekim » et « —,
Chapitre 3 : Les lettres de Bugaqum », dans D. Charpin,
F. Joannes, S. Lackenbacher et B. Lafont, Archives
épistolaires de Mari /2, ARMT xxv1/2, ERC, Paris,
p- 371-439. — Lafont 1999 = S. Lafont, Femmes, Droit
et Justice dans [’Antiquité orientale, OBO 165,
Fribourg-Gottingen (spéc. p. 244-246 et p. 387). —
Lambert 1965 = W.-G. Lambert, « Nebuchadnezzar,
King of Justice », frag xxvi, p. 1-11.

A. JACQUET.

VIIL LES RITUELS DE MARI

A. SACRIFICES ET RITUELS DANS LES SOURCES
MARIOTES. — Les mots du sacrifice. — Derriére les
occasions festives impliquant des rituels qu’atteste
amplement la documentation administrative du palais
de Mari, il faut distinguer deux notions, entre lesquelles
la langue méme des textes de Mari fait la différence.

a) Le rite (parsum) apparalt comme la norme

abstraite porteuse du sens du sacrifice, sa motivation
tant originelle que finale : il s’agit en effet d’une part de



389

la cause du sacrifice, qui réside dans une affabulation
historique ou mythologique particuliére, qui n’est que
rarement accessible pour le cas précis de la religion
mariote ; le parsum porte d’autre part en lui-méme le
but de I’acte rituel, qu’il soit & des fins de purification,
de propitiation ou, motivation majeure de la religion des
Bords-de-1’Euphrate, de commémoration. Il n’est pas,
la non plus, aisé de déterminer a quoi renvoie chaque
moment du culte attesté dans la documentation
administrative, qui reste a bien des égards opaque.

Les textes de comptabilité des différents services
administratifs du palais de Mari, bureau de 1’huile, du
grain ou de la viande, notent, a des dates précises, des
destinations et/ou des occasions de dépenses des divers
produits circulant dans le palais : les destinations sont,
en apparence, faciles a interpréter, car on dépense un
produit « pour » (ana) un dieu, un objet de culte, une
personne ; les occasions sont résumées sous la forme
« lorsque/au moment de ...” » (indima ...) + nom de
mois, de rituel, ou, plus problématique, de divinité ou
de personne. Dans ce dernier cas, il manque alors bien
souvent un verbe permettant de saisir 1’action du dieu
ou de la personne occasionnant une dépense (une
arrivée, un départ, un geste technique 1ié au culte 7).

S’ajoute a cela un second probléme : les occasions
rituelles mentionnées par la documentation administra-
tive restent souvent insaisissables du fait de I’étymolo-
gie imprécise des termes les désignant d’une part, et de
leur relatif isolement par rapport & un contexte sacrifi-
ciel précis d’autre part. Pour chacun de la quarantaine
de termes rencontrés, il faudrait pouvoir le replacer en
relation avec un parsum et déterminer quel geste il
implique et quel sens il contient. Ainsi, certains termes,
longtemps tenus pour des sacrifices, se sont-ils révélés
n’étre en rien des moments rituels, dés lors que ’on a
pu retrouver leur contexte, et par la-méme, leur sens.

b) L’application concréte de la norme dans les gestes
et la parole, la forme du sacrifice (ce qu’on appellerait
aujourd’hui la liturgie) relévent de 1’ isiktum, « ce & quoi
on est engagé a faire » (voir infra, Le serment, col. 428),
qui trouve une traduction satisfaisante par « protocole ».
A T’époque amorrite, la liturgie ne semble ne pas étre
fixe une fois pour toutes, mais reléve plutdt de la volonté
ponctuelle de la divinité, interrogée a chaque occasion
par des devins (voir supra, La divination, col. 371 sv.).
C’est a travers les rares exemples de « protocoles »
retrouvés dans le palais de Mari qu’il est possible de
distinguer, parmi les occasions rituelles évoquées plus
haut lesquelles constituent une forme fondamentale
du sacrifice, et lesquelles ne sont qu’une modalité
accompagnant celle-ci (comparable aux libations,
oblations et offrandes qui, dans la Bible, accompagnent
I’holocauste, forme fondamentale du sacrifice).

Les textes de Mari distinguent deux grandes formes
de sacrifice : nigiim et naptdnum.

- Le nigiim, substantif construit sur le verbe naqiim,
« verser », fait allusion au fait de verser le sang de
I’animal et désigne souvent un sacrifice sanglant
accompli devant la divinité. Dans ce dernier cas, le

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

390

nombre et la nature des animaux sont précisés. Mais le
verbe nagiim peut aussi étre utilisé pour désigner
simplement la libation de farine ou d’un liquide versé
sur le sol. Dans les deux cas, un personnel religieux de
techniciens, prétres, devins, est indispensable au bon
déroulement du sacrifice.

- Le naptdnum est un repas sacrificiel, présentation de
I’animal sur la table du dieu, et mime du repas de la
divinité ou partage du repas avec elle. Le verbe patdnum
« manger, participer a un repas » est donc naturellement
utilisé pour dire « consommer le sacrifice ». Les aliments
présentés lors de ces repas sacrificiels sont ordinaires et
identiques a ceux consommés lors des repas du roi,
diverses farines, viandes et boissons. Ce ne sont pas les
aliments eux-mémes mais leur partage et leur consom-
mation qui donnent un sens au sacrifice. La forme du
repas, moment festif par excellence (qu’il s’agisse du
repas du roi ou de celui de la divinité) implique la partici-
pation de techniciens que I’on voit apparaitre aussi bien
dans la documentation administrative que dans les
« protocoles » de Mari, tels que les divers amuseurs
(chanteurs, acrobates, lutteurs, baladins) et le personnel
de la « table » (les « porteurs (de plats) », les « habilleuses »,
préposées au costume des convives et peut-étre au linge
de la table, les « chambriéres », etc.).

C’est autour de ces deux formes fondamentales que
s’organise le culte d’époque amorrite, tel qu’il est attesté
par les « protocoles » présentés plus bas. L'usage de
I’expression sumérienne siskur,-re recouvre indistincte-
ment les deux formes du sacrifice, méme si I’emploi de
ni-gub est préféré pour désigner le repas-naptdnum.

D’autres gestes rituels, enfin, accompagnent les
sacrifices proprement dits. Ils concernent essentielle-
ment la purification et I’entretien des lieux et objets ol
se manifeste la présence du divin, sans qu’il soit
toujours possible de faire la part des choses entre la
valeur spirituelle et la fonction pratique du geste : ainsi
la « purification » d’un temple ou d’une chapelle peut-
elle n’étre qu’une forme ritualisée de nettoyage du lieu.
Les représentations divines, anthropomorphes (statues),
aniconiques (pierres levées), ou symboliques (emblemes
divins) sont, elles aussi, honorées en méme temps
qu’entretenues, essentiellement par des onctions d’huile,
geste a forte signification rituelle en lui-méme, mais qui
s’inscrit en méme temps dans une série d’actions plus
pragmatiques d’entretien des objets telles que le bain
de la statue, le nettoyage des vétements ou le polissage
des parures et bijoux.

La nature des « rituels de Mari ». — Le palais de
Mari d’époque amorrite a livré quatre textes tenus
aujourd’hui pour des « protocoles » rituels, dont
malheureusement aucun texte littéraire ne vient éclairer
la motivation par une affabulation mythologique. Ces
« rituels » de Mari se distinguent par ailleurs des
exemplaires de bibliotheque d’époque moyenne et
récente en ce qu’ils ne sont pas des ceuvres véritable-
ment rédigées et destinées a étre conservées pour elles-
mémes, mais plutdt des textes dont la fonction est
utilitaire, technique, et répondant a2 des besoins
immédiats.



391 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

Une des tablettes, le protocole d’un événement festif
lié au culte de la déesse Estar d’Irraddn, comporte un
colophon qui définit le texte comme une fuppi isikti
Sarrim, « tablette indiquant comment le roi doit agir »
(voir ci-dessus pour isiktum). Les « rituels » de Mari,
dans leur forme, ne sont en effet que des successions
d’indications et de prescriptions formant un canevas
liturgique elliptique : le technicien qui les utilise connait
les tenants et aboutissants de chacun des moments
évoqués, les gestes qui y sont liés, les textes qui se
cachent derriere la seule mention d’un incipit. Les
« rituels » de Mari sont en ce sens trés comparables aux
autres textes relevant de la « littérature technique »,
précis divinatoires ou médicaux, ou autres psaumes
pénitentiels, mis par écrit non pour étre conservés mais
pour étre utilisés, soit par la pédagogie, soit dans le
cadre d’une pratique, divination, priere, cérémonie
religieuse.

Ce type de littérature ne doit d’ailleurs pas étre distin-
gué outre mesure des textes de Mari tenus pour plus
« littéraires », qui apparaissent en réalité de plus en plus
comme autant de textes de circonstance : la supplique
Les Malheurs d’un scribe a été rédigée par un scribe
voulant faire valoir sa maitrise du sumérien auprés du
roi et demander un retour en gréces ; I' Epopée de Zimri-
Lim, doit s’inscrire, comme les Chroniques éponymales
ou la version mariote de la Révolte contre Naram-Sin
pour I’époque du Royaume de Haute-Mésopotamie,
dans le genre d’une littérature commémorative utilisée
vraisemblablement lors du culte des ancétres de la
dynastie (Durand 2003b, p. 6).

Date et origine des textes. — Aucun des rituels de
Mari n’est daté explicitement, mais plusieurs éléments
permettent de comprendre qu’ils n’appartiennent pas a
I’époque de Yahdun-Lim ou de Zimri-Lim mais
renvoient a des réalités du Royaume de Haute-Mésopo-
tamie (Durand-Guichard 1997, p. 27-28). Si la datation
des textes fait donc peu de doute, 1’origine géogra-
phique des rituels décrits dans ces protocoles a donné
lieu en revanche a plusieurs propositions.

Compte tenu des éléments de datation de ces
documents, et du reflet qu’ils offrent de traditions
essentiellement akkadiennes du culte, on peut légitime-
ment se demander ce qui explique la présence de ces
textes dans le palais de Mari. On peut en effet rapprocher
les rituels d’autres textes de Mari dont 1’origine
extérieure est aujourd’hui assurée : I'extrait de la geste
de Naram Sin retrouvé a Mari renvoie aux origines
agadéennes de la dynastie du Royaume de Haute-
Mésopotamie et doit étre daté du régne de Samsi-Addu.
Plus convainquant encore, le cas des Chroniques
Eponymales retrouvées dans le palais de Mari, qui se
terminent par la mention de la défaite de Saggaritum
qui mit fin au Royaume de Haute-Mésopotamie, et qui
se trouvent datées d’un éponyme de Subat-Enlil
postérieur & I’avénement de Zimri-Lim apparaissent
bien comme un texte composé dans I’ancien Royaume
de Haute-Mésopotamie et ramené ultérieurement & Mari
par Zimri-Lim. Selon J.-M. Durand ces deux textes
devaient avoir leur place dans les fétes commémoratives

392

de la dynastie, et proviennent stirement de Subat-Enlil,
ramenés par les serviteurs de Zimri-Lim quand la ville
entra dans ’orbite politique de Mari (Durand 1995,
p. 279). Dans ce sens, plusieurs arguments tout  fait
recevables ont été exposés, montrant que le lien entre
les Rituels et le palais de Mari n’était pas une évidence
et que non seulement « les rites décrits dans ces textes
peuvent tout aussi bien avoir été accomplis 4 Subat-Enlil
ou Ekallitum pour la méme famille royale », mais
encore que les textes pouvaient étre des « copies de rites
dynastiques célébrés dans 1'un des autres centres du
royaume de Samsi-Addu » (Fleming 1999, p. 160-161).

Le contenu religieux des textes et en particulier les
divinités concernées par les rituels indiquent cependant
assez nettement la Mari d’époque éponymale. Certes,
le kispum et le humtum étaient des fétes attestées par
toute la Syrie amorrite, et célébrées dans la tradition du
Royaume de Haute-Mésopotamie. Mais le cas des
figures d’Estar et Estar d’Irradan est plus difficile &
apprécier. Il semble que les quatre textes trouvés
proviennent du méme endroit. Il faudrait donc recher-
cher un lieu qui soit a la fois le siege d’une royauté
propre a accueillir les cérémonies du kispum et du
humtum, et le sanctuaire ou seraient honorées une
EStar reine et la figure particuliére d’EStar d’Irradan.
Pour toutes ces raisons, il semble difficile de faire venir
ces textes d’une ville de I’Est ou du Nord, ot les
grandes divinités féminines sont Bélet-Nagar, Bélet-
Apim, I’Estar de Ninét et I'EStar d’ASSur. Si le rite
décrit est marqué certainement par les traditions du
Royaume de Haute-Mésopotamie et semble en tout cas
différent de celui de I'époque de Zimri-1im, les rituels
qui apparaissent dans les quatre protocoles s’inscrivent
en revanche parfaitement dans le contexte du palais de
Mari.

Il est tout & fait pensable que ces rituels datant du
regne de Yasmah-Addu documentent un culte rendu aux
deux EStar présentes au palais a cette époque : d’une
part, I’EStar palatine dont le temple (S.132) était encore
consacré aux activités religieuses sous Yasmah-Addu ;
d’autre part, I’EStar d’Irradin, divinité venue de la
région d’Ekallitum dont la statue est accueillie a
I’époque de Yasmah-Addu dans une chapelle palatiale
située dans la zone du temple de Bélet-Ekallim.

Les deux rituels pour EStar évoquent, dans le
« temple de la déesse », la participation de Samas,
auquel il est fait des offrandes ou sacrifices. Or les
panthéons de Mari distinguent bien un Samas §a Samé,
« Sama3 des Cieux », qui est & demeure dans le palais,
et spécialement dans la zone sacrée du temple de Bélet-
Ekallim. Sa statue doit compter parmi les diverses
images divines présentes dans le temple de la déesse. 11
devient tout a fait vraisemblable que le « temple de la
déesse » (€ iltim) mentionné dans les rituels désigne, a
I’époque de Yasmah-Addu la zone du temple de Bélet-
Ekallim dans le palais de Mari. C’est a cette zone qu’il
faudrait associer les quatre « rituels » de Mari : c’est ici
que doit se situer le sacrifice pour Estar d’Irradén ; c’est
dans le temple de I’EStar palatine a proximité de celui
de Bélet-Ekallim que prend place la troupe des partici-



393 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

pants au grand « rituel d’EStar » ; quant aux deux autres
« rituels » (le kispum et le humtum), qui font certaine-
ment partie du méme lot, on note de méme la présenta-
tion du sacrifice devant Samas lors du kispum (col. i), et
le temple de la déesse et sa cour sont par ailleurs
évoqués a la fin du texte, a I’occasion du Aumgum, qui
donne lieu lui aussi a un sacrifice pour Samas (col. iii).

En poussant la logique a son terme, il faudrait donc
supposer que le temple de Bélet-Ekallim serait le lieu
des principaux rituels du calendrier a 1’époque de
Yasmah-Addu, le kispum mensuel, le humtum annuel,
et les sacrifices d’Estar.

B. LES TEXTES. — A Iimage de I’ensemble des textes
« littéraires » de Mari, les « rituels » sont peu nombreux,
et ont tous fait aujourd’hui 1’objet d’une publication
(Durand-Guichard 1997). On discutera d’abord le statut
du texte tenu pour le « rituel du kispum » depuis I’ editio
princeps qu’en a donnée M. Birot (Birot 1980), qui
apparait désormais sous un jour différent et ne doit
stirement plus étre considéré comme un « rituel ». Sera
ensuite présenté un court protocole établi pour un
moment précis du culte dans le calendrier annuel, le
humtum, dont on a d’ailleurs une mention dans le texte
relatif au kispum. L’ attention sera portée pour finir sur
deux protocoles de rituels en 1’honneur d’Estar et de la
figure particuliére d’EStar d’Trradan.

Le « rituel » du kispum. — La premiére colonne du
texte concerne le kispum (col. i, 1. 1-31). La documen-
tation administrative de Mari montre que le kispum
avait lieu deux fois par mois, le 1 du mois, moment de
la nouvelle lune, et le 16 du mois, moment de la pleine
lune. Le 1* jour du mois, il concerne les rois défunts
(lugal-meg) et les maliku, membres défunts de la famille
royale dignes d’exercer les pouvoirs suprémes, mais n’y
ayant slirement jamais accédé. Babylone, sous les
successeurs d’ Hammu-rabi, indique en outre que le roi,
chef de famille, commémorait plus largement le
souvenir des origines nomades de la tribu, en associant
aux ancétres défunts de la dynastie les diverses
composantes du clan, de la famille au sens large (voir
infra, Le calendrier et le culte, col. 413-414).

Le texte du Royaume de Haute-Mésopotamie retrouvé
a Mari présente le kispum comme un culte avant tout
domestique : il a lieu « dans la ville et les alentours » (i-
na li-ib-bi uru 4-dam¥), c.-a-d. en fait au palais, et chez
les « particuliers » (muskénii). Cet aspect privé et stricte-
ment familial est d’ailleurs bien attesté par un document
de Sippar, qui se présente comme un protocole de rituel
dans la maison d’un particulier. Le texte est de circons-
tance, puisqu’il ne regle pas le kispum pour toutes ses
célébrations, mais pour le cas unique du 1¢ du mois viii*.
Plus loin dans le texte, une expression confirme d’ailleurs
le caractére ponctuel du protocole établi ici (1. 23-24
kispum anniim ikkassap : « (c’est ainsi que) sera célébré
ce kispum-la ». Le rituel doit avoir lieu le matin, au palais
« avant que le roi ne bouge » (la-ma a-la-ak lugal) et,
chez les particuliers « avant qu’au petit matin le roi ne se
présente a la porte (du palais ?) » ("la’-ma’ i-na k4 [...],
lugal mu-us-te-er-[tam...]). Le reste de la journée ne

394

devait pas connaitre d’activités cultuelles particulieres :
le roi « bouge » (il sort vaquer a ses occupations) et les
particuliers font de méme. Le kispum ne semble donc pas
donner lieu & une célébration publique centrée autour du
palais et de la famille royale.

Une note a caractere administratif, signe supplémen-
taire du caractére utilitaire du texte, précise que le repas
sacrificiel (ni-gub = naptdnum), qui constitue le cceur
méme du rituel, est offert aux dépens du palais (ina
ekallim ussi). Pour cette féte familiale, le roi ne fait
donc pas appel a des contributions extérieures : c’est sa
maison qui fournit les bétes a sacrifier.

Le rituel palatial se déroule en trois moments
distincts qui sont décrits brievement par ce protocole :

a) Il commence par deux sacrifices :

- un mouton est sacrifi€ « pour les représentations de
Sargon et Naram-Sin » (a-na la-ma-sa-at, lugal-ki-in i
na-ra-am-%su’en) dans la « salle des sieges » (i-na € gis-
gu-za-hd), dénomination inédite dans les descriptions
du palais de Mari. La mention des représentations des
deux empereurs prestigieux d’Agadé n’est pas pour
étonner maintenant que 1’on sait que la famille de
Samsi-Addu était originaire du pays d’Akkad, voire
qu’Ild-kabkabu a peut-étre établi un temps son pouvoir
précisément a Agadé.

- un mouton est sacrifié « pour 1’autel » (a-na gis-
dug). C’est ici qu’il est précisé que le sacrifice « de la
salle des sieéges » a lieu « avant que le roi ne bouge ».
La chair de I’animal sacrifié doit étre cuite bouillie.
Parmi les différentes facons d’appréter la viande pour
les dieux, bouillie ou rdtie, il est difficile de distinguer
la part du protocole (occasionnel) et la part du rite lié a
telle féte ou divinité. Il est précisé que les prémices de
la chair (ré5 uzu) doivent étre approchées de Samas. Ce
moment est nécessaire certainement pour que le kispum
soit agréé par la divinité et il n’est procédé a celui-ci
qu’ensuite.

b) Le kispum proprement dit a lieu alors (kispum
ikkassap). 1l est consacré ici a Sargon et Naram-Sin, les
deux rois dont les représentations ont recu précédem-
ment le sacrifice d’un mouton, ainsi qu’aux Bédouins
Yarad(, & ceux de Numha, et « aux divers autres ».
Comme signalé plus haut pour Babylone, il semble que
le roi assume ici, au-dela du culte de la seule dynastie,
celui des ancétres de la famille au sens large, siirement
les membres défunts de I’ensemble des clans liés par
I’histoire commune de la tribu. Une formule conclusive
indique qu’ici s’arréte le kispum proprement dit et
souligne le caractére unique de ce qui vient d’étre
décrit : kispum anniim ikkassap.

¢) Un dernier temps semble cependant compléter
I’activité rituelle de cette journée particuliere du
calendrier religieux, sans qu’il soit possible cependant
de le rattacher de maniere nécessaire au kispum lui-
méme : « le nigim du roi et des particuliers est offert
dans les temples des dieux ». L’expression i-na é-hd
dingir-mes§, que 1’akkadien rend généralement par un
pluriel déterminé ina bitdt ildni indique vraisemblable-
ment la concomitance du méme geste de la part du roi



395

et des particuliers, chacun dans le temple des dieux
présents et a disposition, les divinités palatiales pour le
roi et les chapelles locales pour chacun des particuliers.
On remarque qu’a cette occasion le texte ne précise pas
le nombre et la nature d’animaux a sacrifier. D’apres le
paralléle fourni par la fin du « rituel » d’EStar (cf.
col. 399-403), il est fort possible qu’il s agisse ici de
libations plutdt que d’un sacrifice sanglant : dans le
protocole pour le repas sacré dans le temple d’Estar, le
ceeur du sacrifice est suivi de lustrations et de libations
d’eau, pour lesquelles le verbe est indifféremment
naqtim.

La suite du protocole (col. ii, . 1-6) ne concerne plus
ni le méme jour, ni le kispum qui a lieu seulement le 1
du mois. Le bas de la colonne i étant perdu sur une
dizaine de lignes, il manque la mention d’au moins un
jour et un événement. On est cependant au tout début du
mois, puisque la colonne ii commence par indiquer que
I’événement en question ne doit pas avoir lieu le jour
ol la lune est dans sa premiere phase visible (biblum).

Quand le texte reprend, on devine que 1’acte rituel est
le sacrifice-nigiim de plusieurs animaux : innaqqi, la
forme passive, au pluriel, du verbe désignant précisé-
ment le fait de faire couler le sang de 1’animal, indique
ce sacrifice, de méme que le traitement qui est fait des
carcasses ensuite : elles sont « briilées devant Sin des
Cieux » (mahar Sin $a Samé igqallit) ; au soir (ina
kissikkim), elles sont approchées (uttahhii) comme
repas sacrificiel (ni-gub = naptdnum) du dieu ou des
déesses (AN-lim t-lu-ma %i-la-tim), expression obscure
hors contexte.

Le troisieme événement cultuel (col. ii, 1. 7-15),
clairement distingué par une ligne de séparation
imprimée dans I’argile par le scribe, a lieu « le jour du
gimkum » : il s’agit du sacrifice de I’ane. On ne sait ce
que représente le jour du gimkum. S’agit-il d’un
événement mensuel ? annuel ? Est-il 1ié a I’astronomie
comme le biblum ? 1l se peut, comme I’avait proposé
M. Birot, que le gimkum de Mari ait a voir avec le
kinkum d’E$nunna, qui donne son nom au dernier mois
de I’année dans le calendrier de cette ville et représente
ainsi un événement annuel.

Le détail des actes constituant le rituel est donné par
le texte : « Le jour du gimkum, les “tentes” (gersum)
seront installées. L’ 4ne sera mis a mort. Les dieux et le
matériel cultuel sortiront (pour aller) dans les “tentes”.
Le dieu regagnera son temple et le roi son palais.
(C’est) de cette maniere (que) I’4ne sera mis a mort.
Puis [...] ».

Quant a I'interprétation de ce moment, elle reste tres
délicate. Il faut imaginer sirement que le sacrifice a lieu
en dehors de la ville, une procession emmenant le dieu
et le roi a I’extérieur de leur résidence, puisqu’ils y
retournent apres le sacrifice. Une telle procession vers
un lieu de sacrifice extérieur trouve de nombreux
paralléles dans la religion syrienne d’époque amorrite et
postérieure. On se rend avec le dieu et le matériel
cultuel dans les « structures de tentes » (gersum ;
Durand-Guichard, 1997, p. 65 sq. ; Fleming 2000,
p- 489 sq.), préalablement installées, qui peuvent faire

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

396

une fois encore référence au passé nomade de la tribu
conférant a la cérémonie un caractere commémoratif.
Le sacrifice de 1’4ne est bien attesté par ailleurs dans
plusieurs villes syriennes (hormis et outre les sacrifices
d’anons accomplis lors des rituels d’alliance et de
cooptation familiale). Mais la description est trop
allusive ici pour permettre de comprendre la
symbolique liée au sang de I’animal.

L’événement suivant qui est lisible sur le fragment
restant de la colonne suivante (col. iii, 1. 14-26)
concerne le rituel du humgum, connu par ailleurs par un
petit protocole qui lui est entierement consacré (voir
infra, col. 398-399). Sa date est perdue, et on ne sait
combien de jours étaient détaillés dans les lacunes des
colonnes ii en bas et iii en haut. Les gestes rituels liés a
cette féte ne sont pas décrits ici : il s’agit simplement de
faire entrer le humtum dans le temple de la déesse
(col. iii 1. 17-18 : hu-um-tam a-na é il -[t)im, u-Se-er-re-
eb), puis de sacrifier des animaux « (constituant) le
sacrifice du roi » & plusieurs divinités et en divers
endroits, le premier sacrifice, et le seul lisible, étant
constitué de « quatre moutons, sacrifice du roi, pour
Samasg, dans la cour du temple de la déesse » (col. iii.
1. 19-21 : 4 udu ni-ig lu[gal], a-na utu i-na ki-{sa-lim],
Sa & il-{tim]).

Un dernier événement était mentionné pour le 7¢ jour
du mois, (col. iv, 1. 3°-5”), aprés une ligne de sépara-
tion. Il est malheureusement illisible, et on comprend
seulement que I’habit-lubustum du roi sera disposé sur
le trone. On en déduit que le sacrifice de 1’4ne du
gimkum et le rituel du humtum ont eu lieu avant cette
date, entre le 3 et le 6 inclus.

Pour résumer, trois point du commentaire doivent
étre soulignés :

- Le texte énumere apparemment par ordre chrono-
logique plusieurs moments rituels pour le début d’un
mois précis de I’époque du Royaume de Haute-
Mésopotamie : le 1 (kispum), un jour suivant, certaine-
ment apres le 2, puisqu’il est important que le biblum
soit passé (nigiim pour Sin et naptdnum pour « le dieu
ou les déesses »), puis le jour du gimkum (sacrifice de
I’4ne), un jour suivant (humtum) et enfin le 7 (7). Il est
en cela trés différent des autres protocoles rituels, qui
décrivent des cérémonies sur une journée, que ce soit a
partir du coucher du soleil ou au matin. Ce modele de
cycle rituel s’étendant sur plusieurs jours et donnant
lieu a un texte unique serait inédit pour la Syrie
d’époque amorrite.

- Suivent plusieurs colonnes anépigraphes, iv en bas,
v, et vi, soit la presque totalité du revers. Sachant que les
scribes calculent normalement la place dont ils ont
besoin pour écrire une tablette, il faut supposer que 1’on
a ici affaire a un texte inachevé, et qu’il ne devait pas,
a |’origine, s’arréter le 7 du mois. On ne peut dire s’il
devait couvrir tout le mois ou seulement une partie (la
moitié, jusqu’a la pleine lune ?). Au septieme jour, le
scribe avait déja utilisé plus de la moitié€ de la surface
dont il disposait. Peut-tre s’est-il rendu compte qu’il
n’aurait pas assez de place pour finir ? Peut-étre les



397

dates et événements qu’il avait écrits avaient changé du
fait d’oracles contradictoires et qu’il lui fallut
recommencer ?

- Par comparaison avec les autres protocoles rituels,
le « Rituel du kispum » ne décrit finalement pas précisé-
ment les gestes rituels, le comportement du roi et des
autres participants, les chants ou textes éventuels qui
devaient étre récités lors des cérémonies. Il semble
plutét attacher de I’importance aux dates, au nombre
d’animaux devant faire I’objet de sacrifices, et au sort
réservé 4 leur carcasse (surtout quand celle-ci doit étre
détruite par le feu). En ce sens, on ne peut manquer
d’accorder au Rituel du kispum un caractére adminis-
tratif ou comptable, plutdt que liturgique.

On comprend, vu la pauvreté de la description du
humtum, par exemple, pourquoi on posséde par ailleurs
un protocole pour le humtum (infra) : 1e but du texte dit
« Rituel du kispum » n’était que de fixer ’ordre des
fétes, et non de donner le détail des cérémonies.

En somme ce texte, le seul & étre daté parmi les
quatre « rituels de Mari », ne ressemble pas aux
protocoles que 1’on connait par ailleurs (celui du
humtum et ceux des rituels d’EStar) et apparait plutdt
comme une sorte de conducteur, inachevé pour une
raison inconnue, pour les fétes du mois qui va commen-
cer. Le nom qui a été donné par le premier éditeur,
« Rituel relatif au kispum », devenu bien vite « Rituel
du kispum » semble impropre a décrire la réalité du
document concerné. N’est-il pas ici en réalité un
exemple de ces midnutum, computs qui sont établis
chaque mois dans ’entourage du roi et que le roi a en
sa possession, attestés a Mari pour 1’époque du
Royaume de Haute-Mésopotamie (voir infra, Le
calendrier et le culte, col. 409) ?

11 apparait donc, qu’en réalité, on ne posséde pas de
protocole rituel pour le kispum ; il n’en existait
d’ailleurs peut-tre pas, si le rite était I’objet de
variations — déterminées chaque mois par la prise
d’oracles du rés warhim — comme tendrait 4 I’indiquer
la relative précision de la colonne i : la mention de
Sargon et Naram-Sin peut fort bien étre propre a ce
mois-1a, comme tendrait a I’indiquer ’expression col. i,
1. 23-24 : kispum anniim ikkassap : « [C’est ainsi que]
sera accompli ce rituel aux morts ».

Le «rituel » du humgum. — 11 s’ agit du protocole le
plus concis a notre disposition. Il concerne cependant
un moment majeur du calendrier annuel du culte a
I’époque amorrite. Le humtum est attesté au mois viii*
du calendrier de Samsi-Addu dans la documentation
administrative de Mari d’époque éponymale, et au
mois i du calendrier de Zimri-Lim, soit au méme
moment de I’année solaire. Pour ces problemes de
calendrier, la récurrence du Aumtum au moment de la
moisson dans toutes les documentations ol il est
mentionné, et son lien avec le dieu-Soleil Samas
(ce que le présent texte n’indique pas), voir infra,
Calendrier et culte, col. 416-417.

Quant au protocole étudié ici, il donne un apercu de
la cérémonie telle qu’elle avait lieu dans le Royaume
de Haute-Mésopotamie : le texte ne précise pas de date,

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

398

mais on a vu que c’était 1a une spécificité du pseudo
rituel du kispum (voir supra, col. 393 sv.). Plus étonnant,
le protocole ne précise pas le moment de la journée,
mais commence directement par « Quand le roi sacrifie
pour le humtum » (1. 1 : Indima Sarrum ana humtim
inaqqii). Le sacrifice (de type nigiim) apparait d’emblée
comme un sacrifice strictement royal et impliquant la
personne méme du souverain.

Les participants entourant le roi ne sont pas détermi-
nés, mais désignés simplement par des formes verbales
a la troisiéme personne du pluriel : « ils se tiennent assis
jusqu’au sacrifice-méme, ils chantent [...]. » L’incipit
du chant n’est malheureusement pas identifiable.

Le premier geste concernant directement le Aumtum
est I’action de le soulever, le roi se mettant 4 sa téte,
alors que les chants continuent.

La procession change de lieu, montant sur la terrasse
(ana tamlim), et s’ installant « en face du sacrifice » (ana
pdn nigém). Suit un geste rituel obscur car attesté dans
divers contextes impossibles pour I’instant 2 ramener &
I'unité : le liptum, accompagné d’une série de chants
(ikribum) dont les incipits restent & interpréter (Durand-
Guichard 1997, p. 71 ; Durand 1998c), pendant et aprés
le sacrifice sanglant.

Quoique la plupart des gestes et chants demeurent
opaques, on a affaire ici au cas le plus simple parmi les
protocoles rituels de Mari dans la mesure ot il renvoie
a un moment festif unique, un groupe indéterminé de
participants autour du roi, un objet de culte (le humpum
qui est « soulevé »), un lieu (le palais royal, tout lieu ot
se trouve le roi), un sacrifice sanglant et des chants.

La composition de la procession et la teneur du
sacrifice doivent soit étre connues de tous, soit
désignées ponctuellement par la divinité qui agrée le
rituel. Quant aux chants, il ne fait pas de doute que les
incipits indiquaient a tous des textes transmis oralement
et sus par coeur.

Le « rituel » d’Estar. — La grande féte d’Estar, ou
féte du Pays, au mois ix, est 8 Mari un moment majeur
du calendrier, sinon le plus important. La grande
divinité féminine aux multiples facettes (Groneberg
1997, en part. chap. VIL, p. 123-154) tient un rdle de
premier plan dans le panthéon mariote, et plus généra-
lement dans les panthéons locaux syriens. Il semble que
ce soit le cas aussi dans le Royaume de Haute-Mésopo-
tamie et son temple apparait comme un lieu privilégié
du culte dans le palais de Samsi-Addu (voir plus haut le
texte traitant du kispum : ¢’est dans la cour du temple de
« la déesse » qu’a lieu le sacrifice du humpum). Deux
des protocoles retrouvés a Mari décrivent un rituel la
concernant. On n’a cependant pas trace, dans le
Royaume de Haute-Mésopotamie, d'une « féte d’Estar »
comparable a celle de Mari, dans la mesure ou on ne
possede ni documentation administrative ni correspon-
dance significative a son sujet pour le palais de Samsi-
Addu, et que I’affabulation a propos des actes rituels
mentionnés dans le protocole ne nous est pas parvenue.

Les événements de ce « rituel » peuvent cependant
étre suivis avec une relative précision : les premiéres
lignes manquantes du protocole devaient indiquer le



399

lieu et 'occasion du rituel, informations qui auraient
été décisives pour situer le rituel dans une ville et un
calendrier cultuel qui restent malheureusement
hypothétiques (J.-M. Durand, FM 11, p. 46 n. 161).
Seule la mention d’une lamentation entonnée pendant le
rituel I’uru-ama-irabi « du tournant du mois » (rés
warhi, i 19°-20") peut indiquer que 1’on est dans cette
période située dans les derniers moments du mois et le
début du mois suivant ot I’activité rituelle est la plus
intense.

Le rituel commence au soir, peut-étre le dernier du
mois, certainement au coucher du soleil, début de la
journée dans le comput habituel du temps. Une libation
propitiatoire ou purificatoire est faite dans le temple
d’Estar, ot un lit est installé. Le roi peut y passer la nuit
s’il le désire. La référence a un rite de « mariage sacré »
est incertaine ici : ce rite d’union du roi et de la déesse,
par ’entremise éventuelle d’une prétresse, est un
moment essentiel du culte d’EStar dans les traditions
suméro-akkadiennes du Sud depuis le III° millénaire ;
mais rien d’explicite ne I’atteste ni dans la région du
Moyen-Euphrate, ni dans la tradition du Pays d’ Akkad
ou du Royaume de Haute-Mésopotamie pour 1’époque
amorrite. Il peut s’agir seulement d’un rite d’incuba-
tion, pour lequel on posséde au contraire des paralleles,
qui permet au roi d’entrer en communication avec la
divinité avant le début des sacrifices.

Le jour suivant, les activités commencent tot le matin,
avant le lever du soleil (ina kasati-su), par le réveil du roi
et I’installation du « repas de la déesse » autour duquel
I’ensemble du rituel va désormais s’organiser.

Dans la suite du protocole, deux types d’événements
alternent : des temps sont consacrés a 1’organisation du
dispositif scénique qui sert de cadre au rituel autour de
la figure d’EStar, introduction de personnages humains
ou de figures divines ; d’autres moments consistent en
I’accomplissement de rites précis.

Ainsi les lignes 7° a2 19” de la premiére colonne sont-
elles consacrées a la mise en place des diverses figures
intervenant dans le rituel : un rite de lustration précéde
I’introduction de Ningizippara (Nin-igi-zi-bar-ra « La
Dame au regard juste »), connue aujourd’hui pour étre
la Harpe divinisée (Heimpel 2000), qui est placée de
maniere privilégiée « en face d’EStar ». C’est autour de
cette figure, et donc face & EStar que les participants au
rituel s’organisent : les lamentateurs, principaux récitants
des textes sacrés, sont debout a gauche de Ningizippara,
le cheeur des chanteurs & sa droite. Le cheeur des
chanteuses occupe le second rang, en se tenant debout
derriere eux a droite et a gauche. Les ouvriers spécialisés
travaillant pour le palais (et le temple qu’il abrite),
brasseurs, charpentiers, corroyeurs, tapissiers, tisserands,
et serviteurs-gerseqqum déposent leurs outils pour
assister au rituel. Les barbiers, hommes de confiance du
roi par excellence, déposent leurs rasoirs et prennent
place debout a leurs cotés. Toute la population palatiale
est ainsi représentée. On remarque que, pour ’heure, le
roi n’a pas encore recu de place dans I’assistance.

Pourtant, le premier moment du rituel débute alors
(120-28%), puisque « une fois cette disposition prise »,

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

400

divers ustensiles contenant une nourriture courante et
non différente de celle des repas du roi (diverses farines
éventuellement détrempées dans une « soupe ») et de
’eau sont installés en face d’Estar. Cette installation
préfigure un repas sacrificiel, mais la suite du texte est
lacunaire et n’apporte pas de précision sur les gestes
suivant immédiatement cette installation.

Quand le texte reprend (ii 1’-7"), il semble que I'on
soit de nouveau dans une phase de modification de
I’espace scénique : de nouvelles divinités, Latarak et
les « Divinités debout » (Dingirgubbu), sont introduites
et prennent place, assises a droite et a gauche d’EStar,
aux places laissées libres du coté de la déesse plutot
qu’en face d’elle ou I’espace est déja rempli.

Une nouvelle phase proprement rituelle commence,
annoncée par la méme expression : « une fois cette
disposition prise » (ii 8’-18’). C’est a ce moment
seulement qu’un role est assigné au roi, qui assiste au
rituel avec une double position : il est le premier parmi
les hommes, dont il se distingue par plusieurs signes
comme le vétement lullumtum qu’il porte et sa position
assise ; il est aussi, auprés de la divinité, un serviteur
comme un autre. Un homme de son choix prend une
place assise sur un siége bas, place privilégiée — ce
dernier sera servi, en méme temps que les dieux et le roi
par les gerseqqum debout autour d’eux — en méme
temps qu’elle montre I'infériorité du serviteur par
rapport au roi.

Tout est prét a ce moment pour la consommation du
repas sacré, et les chants commencent (ii 19°-27’) : les
lamentateurs chantent une lamentation (balag) liée a la
figure d’EStar et, dans le contexte religieux du Royaume
de Haute-Mésopotamie, apparemment, aux rites du
début du mois. C’est le chant Uru-ama-irabi (lamenta-
tion sur « La ville qui a été pillée »), qui place la cérémo-
nie dans la tradition liturgique sumérienne, dont les
diverses sections (kirugu), désignées dans le protocole
par leurs seuls incipits, vont désormais rythmer les
étapes du rituel. ’intervention prévue a ce moment d’un
extatique-muhhiim, réalité plutét occidentale, est mal
comprise, mais montre a quel degré de syncrétisme on
était arrivé alors dans le pays d’ Akkad sous influence
amorrite. Le protocole prévoit par ailleurs qu’en cas
d’indisposition de I’extatique un acte (malheureusement
illisible) doit avoir lieu pour le remplacer.

L’étape suivante du rituel était liée a la section Ma’e
urremen de la lamentation, mais une nouvelle lacune
dans le texte empéche de savoir en quoi elle consistait.

Le texte reprend avec ’arrivée de la « course »-
lismum « a la porte de la déesse » (iii 5°-12°). Le
déplacement du lismum est accompagné du chant de la
section Igittendibana de la lamentation, et son entrée
dans I’espace sacré est marquée par la récitation du
Dingir nuwase, qualifié d’erSemma pour Enlil. Le roi
s’est levé et un parmi les chantres, debout, récite
I’er§emma en s’accompagnant d’un instrument halhala-
tum. C’est dans ce contexte que se déroule le mime du
repas divin, cceur du sacrifice (iii 13°-29’). 1l implique
un personnel spécialisé de techniciens : un « mangeur »
(dkilum), un « porteur (de plats) » (mubabbilum) et



401

divers amuseurs, le « lutteur » (§a hummusim) et un
« saltimbanque » (huppum). Le premier de ceux-1a doit
mimer 1’action du dieu en train de manger. La position
du roi, debout devant le dieu durant tout le repas, indique
encore une fois sa position d’humilité par rapport a la
divinité. Suit le nettoyage des souillures éventuelles
survenues lors du sacrifice et le retour 2 la pureté du lieu
avant la derniére phase du rituel. La fin de la section
Dingir nuwase du chant marque la fin du repas divin : le
roi s’assoit.

Les trois sections suivantes, Gidu-gidu, une
deuxieme dont le nom est perdu, et la demiére, Mugim-
mugim, continuent de rythmer le déroulement du rite.
Les gestes correspondant a la section Gidu-gidu sont
perdus dans la lacune qui suit. Le rite accompagnant la
section suivante (iv 1’-17’) consiste en une série de
gestes de purification au moyen d’eau apportée dans un
baquet du temple de la déesse. La purification est
entreprise devant la déesse, devant Sama$, devant
I’orchestre, a gauche et a droite. Les mains du roi sont
elles aussi purifiées avec cette eau. Le final, accompa-
gné de la section Mugim-mugim (iv 18°-29’), consiste
en des libations d’eau contenue dans une vaisselle
particuliére, réalisées par le Grand-prétre et les « oints »
devant la déesse et devant le cheeur.

Les chants prennent fin. De I’eau est disposée dans
différents vases « tenus préts pour les besoins des
extatiques » (iv 30’-fin).

Deux questions restent en suspens. La premiére est
celle du lieu précis du rituel. Les indicateurs de lieu
dans le texte sont confus et apparemment contradic-
toires. A premiere vue, le rituel a lieu dans le temple de
la déesse : le lit du roi est placé « dans le temple-méme
d’Estar » (ina bit Estar-ma, i 2°) ; « le temple d’EStar »
est nettoyé a fond (i 7°) ; les emblemes des déesses sont
apportés depuis leurs temples et installés a droite et a
gauche « dans le temple d’EStar » (ii 6’). Mais d’autres
expressions compliquent la compréhension : la proces-
sion (lismum) entre « par la porte de la déesse » (iStu
lismum ana bab [= k4] iltim iterbam..., iii 9°-10) ;
B. Groneberg (MARI 8, p. 300) souligne avec justesse
que la question se pose de savoir ce qui se cache
derriére la porte-bdbum. S’ agit-il de la porte du temple
ou de la porte de I’espace intérieur ot la représentation
de la divinité était gardée ? On distingue en effet dans
le temple (é = bitum) la cella, I’espace sacré dont
I’acces est restreint (couramment désigné aussi par é
(bitum), et un espace plus accessible (la cour kisallum)
ou de nombreux sacrifices se déroulaient (cf. le texte
relatif au kispum ci-dessus, en iii 19-21 : « 4 moutons,
c’est le sacrifice du roi pour Samas dans la cour du
temple de la déesse », alors que juste avant, en iii 17-
18 : « on fait entrer le Aumtum dans le temple de la
déesse »). La mention de I’eau apportée dans un baquet
« depuis le temple de la déesse » (istu bit iltim, iv 3’)
tendrait a conforter I’idée que le rituel ne se déroule pas
dans la cella mais plutdt aux abords de celle-ci, certes
dans le temple, mais pas dans I’espace sacré inaccessi-
ble. La masse des participants, ouvriers spécialisés,
chanteurs et chanteuses, nettoyeuses et chambrieres

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

402

n’était d’ailleurs certainement pas érib bitim, autorisée
a pénétrer dans 1’espace sacré. Lintervention de Samas
qui, sans étre mentionné a 1’occasion du repas sacrifi-
ciel, est ’objet d'une purification en iv 6’-7°, est un
point supplémentaire : on trouve un exact parallele dans
le « rituel » d’Estar d’Irraddn (iv 18°-217) et C’est a
Samas en effet qu’était adressé le premier sacrifice lors
du humtum dans la cour du temple de la déesse (voir ci-
dessus). La cour du temple de la déesse devait ainsi
abriter une représentation ou des embleémes de Samag,
et ¢’est 1a que devaient se dérouler le rituel du Aumtum
et le « rituel d’EStar » discuté ici. La cella pourrait étre
désignée dans ce texte par la seule expression ina bit
Estar-ma, « dans le temple-méme d’EStar », ot le lit est
installé pour la nuit.

L’autre question, soulevée par la toute derniére
phrase du protocole (des vases remplis d’eau sont
« tenus préts pour les besoins des extatiques ») est celle
de la récurrence de ce rituel. En effet, si a la toute fin du
rituel du matériel est laissé a la disposition des
extatiques, pour combien de temps cela vaut-il ? On
estime que le rituel a lieu au début du mois (voir ci-
dessus). L’activité des extatiques est-elle attendue pour
les moments qui suivent immédiatement le rituel ? pour
le mois qui suit ? ou pour une durée indéterminée,
jusqu’a ce que le rituel soit renouvelé ? Et dans ce cas,
a quelle échéance ? mensuelle, annuelle, ou quand la
divinité le désire ?

Ces questions restent sans réponse, mais ne peuvent
manquer d’étre posées, tant que le statut de ce texte n’est
pas précisément fixé. On a ici un protocole rituel pour un
repas sacré se passant dans le temple d’EStar et centré
autour de sa figure. On n’en sait malheureusement pas
suffisamment sur le statut de cette déesse a la cour de
Samsi-Addu pour déterminer s’il s’agit réellement d’un
« rituel d’EStar », entendu comme un moment majeur
du calendrier cultuel de cette déesse, ou s’il s’agit plus
simplement d’un rite marquant un événement extérieur
a son culte (le début du mois, ou tout autre moment),
accompli dans le sanctuaire d’EStar parce que cette
déesse a une place prééminente au palais comme
divinité protectrice.

L’interprétation se complique encore si I’on prend en
compte I’existence parmi les « rituels de Mari » d’un
protocole pour une féte consacrée a la figure particu-
liere d’EStar d’Irradén.

Le « rituel » d’EStar d’Irradan. — Ce rituel parle
de « la déesse » (iltum) sans la nommer. Il est cependant
clairement consacré a EStar d’Irradan, le colophon
indiquant : « Tablette de protocole du roi. Dans (le
temple) d’Estar d’Irradan, lors de la féte-esSesSum [...] »
(tuppi isikti Sarrim, ina <bit> EStar Irraddn, inuma
essessim [...]). Le statut de ce texte, consacré a une
déesse originaire d’Ekallitum est ambigu. II peut
provenir d’Ekallatum, auquel cas il refléterait le culte de
la déesse dans une autre ville du Royaume de Haute-
Mésopotamie. Mais on sait aussi qu’une chapelle a été
consacrée a EStar d’Irradan a Mari sous le régne de
Yasmah-Addu et ce protocole peut tout a fait décrire



403

une féte qui lui aurait été consacrée sur les Bords-de-
I’Euphrate.

La question du lien entre ce texte et le précédent a été
soulevée aussi (D. Charpin, apud J.-M. Durand, FM 1)
et on a supposé que le présent protocole pouvait consti-
tuer la suite du précédent, dont la tablette est entiére-
ment inscrite et ne comporte pas de colophon. La
tablette est tres endommagée, mais les événements qui
constituent le rituel semblent correspondre a ceux de la
tablette du rituel d’EStar étudiée plus haut. Aussi, la féte
d’Estar d’Irradan peut-elle constituer un parallele au
rituel d’EStar, mais certainement pas sa suite immédiate.

La premiere colonne laisse deviner I’intervention de
Sin (i 2’ et 10’). Cette mention est peut-&tre un simple
marqueur temporel pour le début du mois, réglé sur la
réapparition de la lune (Sin) dans sa premiere phase, ou
bien I’introduction de cette divinité comme participant
a la féte, ce qui nous éloignerait du « Rituel » d’Estar.

Un événement se produit « a la porte de la déesse »
(i 4 ; voir plus haut les problemes que souleéve cette
expression). Un repas sacrificiel (i 5°) est installé. Un
certain geste ne doit pas étre commis a2 un moment
donné (i 7°-97).

L arrivée d’un groupe, d’une personne ou d’un objet
est accueillie (i 12°), ce qui semble entrainer d’autres
gestes rituels : la représentation de la statue est baignée
(irammuk, 1 15%) et d’autres préparatifs ont lieu, sans
qu’il soit possible d’en avoir une idée précise (i 16’-17").

Comme dans le rituel d’Estar, c’est la fin d’une
premiére phase de préparatifs (i 18°) qui permet d’assi-
gner au roi (i 19”) et a la déesse Ningizippara, présente
aussi dans le « Rituel » d’Estar (i 21”), une place dans
le dispositif. Un chant est entonné au son de I’instru-
ment lilissum, marque siirement le début du sacrifice
proprement dit (i 22’ sq).

Bien que tout reste trés confus, il est possible de voir
en raccourci dans cette premiere colonne 1’évocation de
I’arrivée du lismum (ou un événement similaire), les
rites de lustration et les chants précédant le repas divin.

La colonne ii semble commencer par la purification
de récipients remplis ensuite « pour le roi » de farine
(i1 1’-4). Le roi revét I’habit lullumtum et brandit le
sceptre (Sibirrum). Il prend place prés des lamentateurs,
dans la mé&me position siirement que dans le « Rituel »
d’Estar.

La colonne iii fait entrer en scéne de nouveaux
intervenants. Des hommes désignés par I’expression
vague de dumu-meS§ vont « entrer » (erébum, iii 2’ et
5’), et prendre part a la suite du rituel. Mais le texte
précise qu’ils ne doivent pas entrer avant I’intervention
des extatiques. Ceux-ci, déja présents dans le « Rituel »
d’Estar, comptent ici parmi eux une femme (iii 7°).

Plusieurs actions s’enchainent et on arrive a la récita-
tion de 'er§emma (iii 14°), qui marquait, dans le
« Rituel » d’Estar, le moment du mime du repas de la
déesse. Le passage est tres elliptique, puisque, aussitot
apres cette mention, la servante-gabistum accomplit son
office.

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

404

L’arrivée d’un chant particulier (iii 17° ?) marque la
sortie de certains intervenants. Les chants continuent,
puis 7 servantes-gabistum accomplissent leur office (iii
21°-24%).

La colonne iv est marquée dans un premier temps par
des libations faites dans une vaisselle particuliere. Le
roi enleve son vétement lullumtum et fait une libation
(nagim) devant Samas « dans le temple de la déesse »,
puis devant la déesse elle-méme (iv 18’-21").

C’est alors seulement qu’il est explicitement dit
qu’un vase est rempli et qu’un repas est disposé devant
la déesse (iv 22°-24’). Ce dernier événement bouleverse
’ordre apergu dans le « Rituel » d’Estar ol le mime du
repas divin avait lieu plus tot, pendant la récitation de
Ver§emma pour Enlil, et qui se terminait par les
libations pour Samas et Estar.

Les deux protocoles concernant la figure d’EStar se
font écho, pour autant que celui d’Estar d’Trradin soit
lisible, mais les événements ne semblent pas se
succéder exactement dans le méme ordre. En ce sens,
ces textes que I’on appelle « rituels » apparaissent bien
comme des protocoles, réglant pour une occasion
précise (une féte-esSesum, comme 1’indique celui
d’Estar d’Irradén) les modalités de I’accomplissement
d’un rituel pour lequel il doit exister par ailleurs une
norme (parsum) et qui serait par excellence le « Rituel
d’EStar ». Cette norme devait cependant étre 1’objet
d’une transmission orale, autorisée par la seule pratique
religieuse et il est trés peu probable qu’on en retrouve
un jour une version écrite.

Bibliographie

Birot 1980 = M. Birot, « Un fragment de rituel de
Mari relatif au kispum », dans B. Alster (éd.), Death in
Mesopotamia (= CRRAI 26), Mesopotamia 8, Copen-
hague, p. 139-150.

Dossin 1938 = G. Dossin, « Un rituel du culte d’Istar
provenant de Mari », RA 35, p. 1-13. — Durand 1987b
= J.-M. Durand, « L’organisation de 1’espace dans le
palais de Mari : le témoignage des textes », dans
E. Lévy (éd.), Le systéme palatial en Orient, en Gréce
et a Rome, Actes du colloque de Strasbourg 19-22 juin
1985, Strasbourg, p. 39-110 ; 1995 = « La religién en
Siria durante la época de los reinos amorreos segtin la
documentacién de Mart », dans G. del Olmo Lete (éd.),
Mitologia y Religion del Oriente Antiguo 1/1, Semitas
Occidentales (Ebla, Mari), Sabadell-Barcelone, p. 125-
533 ; 1998¢ = « Travaux sur Mari », NABU 1998/94 ;
2003b = « La conscience du temps et sa commémora-
tion en Mésopotamie : I’exemple de la documentation
mariote », Akkadica 124, 2003, p. 1-11. — Durand-
Guichard 1997 = J.-M. Durand et M. Guichard, « Les
Rituels de Mari », FM 11, p. 19-78.

Fleming 1999 = D. E. Fleming, « Chroniques biblio-
graphiques 1. Recent work on Mari », RA 93, p. 157-
174 ; 2000 = « Mari’s large public tent and the priestly
tent sanctuary », Vetus Testamentum 50, p. 484-498.

Groneberg 1997 = B. Groneberg, Lob der Istar.
Gebet und Ritual an die Altbabylonische Venusgottin,
CM 8, Groningen.



405

Heimpel 2000 = W. Heimpel, « Ninigizibara I und
II », RIA 9, Berlin-New York, p. 382-384.

A. JACQUET.

IX. CALENDRIER ET CULTE A MARI

A. INTRODUCTION : CALENDRIER, TEMPS VECU ET
TEMPS SACRE. — L'usage du calendrier a Mari ne differe
pas de ce que I’on peut observer ailleurs en Mésopota-
mie et en Syrie dans la premiere moitié du II°
millénaire. On assiste a2 un retour cyclique des
événements profanes et religieux qui rythment I’année.
Les sociétés du Proche-Orient d’époque amorrite ne
vivent pas pour autant hors du temps, et les nombreux
aspects commémoratifs de la religion mariote attestent
une conception sinon historique, du moins linéaire du
temps vécu.

L’usage du calendrier en Syrie amorrite et & Mari.
- Il n’existe pas a I’époque amorrite de calendrier en
tant qu’objet concret. On n’a affaire qu’a des construc-
tions abstraites, établies par I’'usage, et qu’il faut retrou-
ver dans les documents de la pratique.

Par ailleurs, il faut se défaire de I’idée qu’il existe des
calendriers proprement amorrites, caractéristiques de
cette premiére moitié du II° millénaire (idée défendue
notamment par Cohen 1993, p. 248-268), mais différents
calendriers locaux, celui de Mari, celui d’ESnunna, celui
d’Ekallatum (dit « calendrier de Samsi-Addu »). Ces
villes furent certes des capitales de royaumes amorrites
et, a certains moments, leurs calendriers se sont imposés
pour des raisons politiques sur des horizons géogra-
phiques vastes. Pourtant, ces calendriers sont a la fois
tributaires des calendriers royaux des grandes cités
syriennes du ITI* millénaire en usage dans I’ensemble de
la zone syrienne et nord-mésopotamienne : le calendrier
dit « sémitique archaique » était partagé par les capitales
Ebla et Mari (Charpin 1982), et en usage aussi bien a
Gasur, ESnunna et Abu Salabikh entre 2600 et 2200 av.
n. &. ; ils sont aussi le fruit de I’évolution de calendriers
Jocaux en usage dans chaque ville (y compris Ebla, qui
utilise, a cdté du calendrier royal, un calendrier local),
que les Amorrites installés récemment ont éventuelle-
ment et seulement modifiés.

La période documentée se situe en effet, en maticre
de calendrier comme pour bien d’autres domaines, 2 la

Calendrier de Mari (graphies pré-bab.)
i wrdhum (NI(NE).SAG)

il malkdnum

iii  lahhum

iv  abim

v Hibirtum (xii)

vi  Hubur (= IGLKUR) (IGI-KURFKUR) ¥

vii  kindnum (‘ama-ki)

viii Dagan

ix lilliydtum

x  Bélet-biri (“NIN.TUL)

xi  kiskissum (TU,5-BABBAR)
Xil  ebiirum

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

406

fin d’un processus complexe d’évolution par réaména-
gements successifs. Aussi est-il souvent difficile de
donner un sens aux noms des mois ou, quand leur sens
semble évident, de justifier leur dénomination. Le
recours a la seule étymologie est en ce domaine tres
souvent inepte et amene a des interprétations fausses :
il est en effet évident, par exemple, que le mois de la
« moisson » (ebirum, xii) en usage a Mari n’indique
plus le moment ot la moisson a effectivement lieu dans
le royaume.

Les Amorrites ont-ils un calendrier propre avant leur
sédentarisation ? L’observation précise des astres sur
I’horizon n’est pas possible quand on est en perpétuel
déplacement. Du moins n’est-elle pas utilisable a des fins
de comput du temps. Solstices et équinoxes, levers
héliaques des principaux astres, ne deviennent des
évidences qu’a partir du moment ol on les observe année
aprés année depuis un point fixe. Aussi les Amorrites
n’ont-ils pu pratiquer qu’une observation grossiere du
soleil et de la lune. D’autres marqueurs que les astres ont
pu cependant fournir un cadre temporel & ces populations
nomades : la saison végétative, dont dépendent les
transhumances et les cultures saisonniéres, la saison de
reproduction des animaux élevés par ces populations de
pasteurs, le régime des fleuves et des rivieres (que I’on
doive les franchir ou les utiliser pour les cultures)... Cela
ne suffit cependant pas & constituer un calendrier. La
question reste donc provisoirement en suspens.

Deux calendriers sont utilisés successivement (ou
concurremment) 8 Mari a ’époque des archives, le
calendrier local de Mari utilisé par Yahdun-Lim et
Zimri-Lim, connu dans deux graphies différentes (la
babylonisation de I’écriture ayant fait changer les
graphies des noms de mois, mais certainement pas les
réalités qu’elies recouvrent), et le calendrier du
Royaume de Haute-Mésopotamie utilisé sous Samsi-
Addu et Yasmah-Addu. Les deux calendriers different
d’une part par les noms des mois utilisés et d’autre part
par le moment du début de I’année. Cinq mois de
décalage existent en effet entre Ies deux, ’année du
calendrier du Royaume de Haute-Mésopotamie
commencant a 1’automne, par le mois de nikmum,
équivalant au mois vi de Mari, celui du dieu-fleuve
Hubur.

Royaume de Haute-Mésopotamie
viii*  niggallum (= SE.KIN.KU5)
ix*  maqgrdnum

x*  Dumuzi

xi®  abim

Xii*  trum
nikmum

ii° kinfinum

ii*  tamhirum
iv¥  nabrim

% Mammitum
vi¥  mana

vii*  ayyarum



407

On n’assiste cependant pas a la substitution pure et
simple d’un systéme & un autre : si le calendrier du
Royaume de Haute-Mésopotamie est employé par
Yasmah-Addu dans sa correspondance et I’ensemble
des relations entretenues avec 1’extérieur, le calendrier
local de Mari reste en usage durant tout son régne dans
I’administration interne du palais de Mari. On voit ici
apparaitre deux dimensions du calendrier en tant
qu’objet construit : la dimension pratique, illustrée par
le calendrier local qui se perpétue comme norme
d’usage, et la dimension symbolique, politique car
fondatrice de sens et d’unité, représentée par le
calendrier royal utilisé dans I’ensemble du royaume de
Samsi-Addu, deux dimensions qui sont réunies en
temps normal dans un systéme unique. Le calendrier
n’est d’ailleurs pas le seul objet qui connaisse ces deux
dimensions et la concurrence a certains moments d’un
systéme local et d’un systéme « national » : il en va de
méme en matiere de poids et mesures par exemple.

Le temps de la vie et le temps du culte. — En
déniant aux sociétés de I’Orient ancien une véritable
conscience historique, faute de récits d’historiens
comme ceux d’un Hérodote ou d’un Thucydide, I’histo-
riographie moderne a longtemps enfermé la Mésopota-
mie dans une pensée prétendument mythologique (ou
mythologisante) et nécessairement cyclique du temps.
La réalit¢ apparait évidemment plus complexe. D’une
part, la vie quotidienne des populations rurales est
marquée par les cycles naturels, qui structurent la
conscience du temps. Le cycle lunaire, dont la courte
durée répete sans cesse un spectacle de mort et de
résurrection, ou le cycle solaire, auquel est 1ié le retour
des événements et des travaux de 1’année agricole, sont
chargés d’une sacralité liée a la survie méme de ces
populations et porteuse en elle-mé&me d’une ritualité
visant au bonheur de la communauté. Le calendrier qui
en découle tient donc naturellement des cycles naturels.
D’autre part, la mythologie de la création et des origines
de la royauté sur la terre laisse apercevoir une concep-
tion véritablement linéaire du temps qui passe, concep-
tion proprement historique qui se reflete dans de
nombreux textes a caractére commémoratif des le II°
millénaire. Les relations entre les dieux et les hommes,
qui se sont instituées de manicre tres précoce sur des
bases politiques, et s’inscrivent dans la linéarité du
temps qui passe, sont marquées par des événements
ponctuels que le calendrier rituel replace plus ou moins
dans le cadre cyclique de la répétition annuelle.

Pour autant, en matiere de rite, tout phénomene de
régularité et de répétition mérite-t-il d’€tre considéré
comme le reflet d’une conception cyclique du temps ?
Strement faut-il commencer par couper avec la concep-
tion moderne, éminemment linéaire, du temps, qui
incite naturellement a interpréter les cycles comme
devant se répéter. Quand on pense « calendrier », on
s’attend en effet a voir des événements revenir a date
fixe, mois aprés mois, année apreés année. Autrement
dit, nous cherchons malgré nous a retrouver une
linéarité dans un temps apparemment cyclique.

On ne retrouve cette répétition, et une conception
finalement linéaire du temps, puisqu’il s’agit du temps
qui passe, qui s’écoule, mois apres mois, année apres

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

408

année, que dans les rites fondés sur les cycles naturels
(celui de la lune et a fortiori du soleil, avec le retour
des saisons). A Mari, il existe bien des rites mensuels
(le culte des ancétres), et annuels (les fétes liées aux
quatre « points cardinaux » de I’année solaire que sont
les équinoxes et les solstices). Derriere leur caractere
apparemment répétitif, ce sont certainement les
moments du culte les plus fortement marqués par des
aspects commémoratifs et, paradoxalement, une
conception linéaire du temps et de I’histoire.

Quant a la pensée « cyclique » du temps des Anciens,
si ’on doit en trouver une, elle n’est pas placée sous le
sceau de la répétition, mais de la succession de totalités
finies et différentes : 1a succession des bala dans la Liste
Royale Sumérienne ne signifie pas répétition éternelle du
méme, mais succession de périodes finies ol la royauté
est assumée tour a tour par des cités et dynasties. De
méme les mois et les années sont-ils vécus comme des
totalités finies et différentes, rendues semblables
seulement par les cycles naturels et les noms qu’on leur
donne. Les mémes rites ne se produisent pas chaque mois
ou chaque année le méme jour et selon les mémes
modalités. C’est le rapport a la divinité, et a la nature-
méme de cette divinité, proche de celle de I’homme, qui
impose le caractére mouvant du calendrier : dotés d’une
volonté qui agit sur le monde des humains, les dieux
peuvent changer d’avis. Rien n’est écrit de toute éternité,
tout est remis en question & chaque nouveau cycle. Ainsi
pour une bonne part, étudier le calendrier du culte 2 Mari,
ce n’est pas tant se demander « quel culte a lieu a telle
date ? » mais « quel rite opere-t-on quand la divinité est
dans telle disposition ? » C’est 1a qu’il faut rechercher
les phénomeénes de répétition, au sein de cycles
différents, considérés comme des totalités finies, et non
dans une dimension temporelle ot on a artificiellement
réintroduit la linéarité.

B. LE FONCTIONNEMENT DU CALENDRIER MARIOTE. —
La documentation mariote atteste 1’ajout de mois
intercalaires, mois-bis, & certaines années. Le calendrier
de Mari correspondait donc au modele mésopotamien
traditionnel de calendrier, sur la base de mois lunaires
mais d’une année solaire, avec un ajustement périodique,
de maniere que les deux systemes concordent, au moins
grossierement, et qu’il n’y ait pas de glissement de
I’année calculée, par rapport aux saisons.

Le mois et la lune. — On a longtemps considéré que
la tradition mésopotamienne avait aménagé un mois
uniforme de 30 jours sur la base du calendrier lunaire
(Limet 1970, p. 61, et encore récemment Durand 2000,
p- 93). L’étude des récapitulatifs mensuels de compta-
bilité de la table du roi montre cependant que certains
mois ne devaient comporter que 29 jours, voire
exceptionnellement 28, ce qui tendrait & prouver son
lien direct avec le cycle observable de la lune (Sasson
1985, p. 439 sq.). Le premier jour du mois tombe le
premier jour ol la lune n’est plus visible et il est suivi
de peu de la nanmurtum, jour de la réappartition de la
lune dans sa premiére phase. Le mois était calculé sur
la base du mois lunaire réel, et faisait de maniere
variable et empirique 29 ou 30 jours. Reste que le



409

moment de transition d’un mois a I’autre demeure flou
et sa réalité se cache derriére le terme, courant mais
ambigu, de rés' warhim « téte du mois ».

Les informations fournies par les textes sont difficiles
a interpréter. Le terme de ré$ warhim montre bien la
difficulté dans laquelle on se trouvait de décider a partir
de quel moment le mois courant finissait et le suivant
débutait : ¢’est la fin du mois, moment ou 1’on ne sait
pas jusqu’ou on va devoir compter et ol vraisembla-
blement I’activité sacrificielle s’arréte, et la période de
la lune noire, appelée tébibtum (avec peut-étre I’idée,
contenue dans la racine de ebébum, que la lune « se
purifie » en n’apparaissant pas), qui dure de 1 a 3 jours
au début du mois. La #ébibtum de la lune permet de
reprendre une activité oraculaire valable (et bienveil-
lante) et d’établir, en méme temps que I’on établit par
calcul le déroulement du mois lunaire (dates de la
pleine lune et des premier et dernier quartiers,
essentielles pour des rituels mensuels réguliers comme
le kispum ; voir ci-dessous), le catalogue des jours fériés
du mois, sur demande de la divinité elle-méme (le
« comput » du mois, ou minutum).

L’année et les saisons. — Si le mois est, du fait de sa
brieveté, le cycle le plus aisément observé, I’année
constitue en revanche le vrai cadre de la vie matérielle et
économique des populations et de I’administration
palatiale : I’activité agricole, principale source de richesse
du royaume, est en premier lieu tributaire du retour des
saisons et de nombreuses expressions émaillant les lettres
d’administrateurs du royaume montrent que I’année est
I’échelle comptable par excellence pour [’activité
économique : on envoie en cadeau au roi les « prémices »
(nisannum), premiers fruits (des pistaches, des poires,
etc.) récoltés de 1’année ; on réserve, apres la moisson, le
grain dont on va avoir besoin pour une année (pour les
semailles, les rations de travailleurs, etc.) et on met sous
scellés le reliquat.

Quant & la vie religieuse, outre les informations que
I’on peut tirer de la documentation administrative, qui
montrent statistiquement que certaines cérémonies du
culte palatial se répetent, la correspondance royale
apporte, en quelques phrases illustrant des probiemes
concrets de I’activité cultuelle, la preuve que ce retour
des rites, ou du moins des préoccupations religieuses,
est annuel.

Or on sait la difficulté qu’il y a & faire concorder dans
un calendrier harmonieux le mois lunaire et I’année
solaire dans les calendriers se référant a ces deux cycles
astronomiques comme ceux du Proche-Orient ancien.
Le calendrier de Mari a recours quand nécessaire (et
pas encore de maniere systématique et mathématique)
a I’adjonction de mois supplémentaires a certains
moments de I’année : les mois les plus fréquemment
(pour de pas dire normalement) redoublés sont les mois
v et xii (le redoublement des mois ii, iii, ou vi apparait a
contrario comme exceptionnel, et souvent inexplicable).

La moisson, pour toutes les années ou il a é&té

possible de la dater, semble invariablement tomber aux
mois i ou ii. Pour cette raison, il semble que la nouvelle

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

410

année, & Mari, ne peut concorder avec 1’équinoxe de
printemps, date beaucoup trop précoce pour les
moissons dans la région (voir H. Reculeau). L’année
mariote commence donc, a I’époque de Zimri-Lim, a la
nouvelle lune suivant I’équinoxe de printemps (dans
notre calendrier, & une date située entre le 21 mars et le
20 avril). Un double systeme d’intercalation permet
ensuite, pour le cas ou l’année calendaire aurait
commencé tot apres I’équinoxe (par calcul, le seuil se
situe environ au 1° avril de notre calendrier), de faire en
sorte que 1’équinoxe d’automne tombe au mois de
Hubur (vi) et que "équinoxe de printemps arrive avant
le début de I’année suivante.

L’intercalation devait étre décidée au mois d’abiim
(iv). En effet, dans la lettre publiée sous le titre de Vie
Nomade (Marello 1992), le bédouin Hammi-iStamar se
compare a Dumuzi, et fait & son sujet la remarque
suivante : « Au comput de I’année (muniit Sattim), on le
tue ; a chaque [Ahiver], il revient au temple d’ Annuni-
tum ». Or & Mari, la mort de Dumuzi est célébrée au
mois iv (abim, voir ci-dessous). Il semblerait donc
qu’on n’était pas en mesure de calculer avec certitude
deés le premier mois de 1’année si une intercalation serait
nécessaire pour caler le calendrier lunaire sur 1’année
solaire et que les décisions en ce domaine pouvaient
étre prises seulement au quatrieme mois, apres que le
solstice d’été fut passé.

La premiére décision pouvait étre alors de redoubler
le mois suivant en intercalant un v-bis. Le respect d’une
arrivée de 1’équinoxe d’automne en vi vient peut-étre
du fait que le mois correspondant dans le calendrier de
Samsi-Addu était le premier mois de I’année (nikmum)
et que c’est cet événement du calendrier solaire qui était
tenu pour indiquer le tournant de 1’année dans le
Royaume de Haute-Mésopotamie. On a pu continuer
de respecter & Mari cette tradition sur la base de laquelle
la date de certaines fétes religieuses devait étre calculée.

Si I’équinoxe d’automne arrive de lui-méme dans le
courant de Hubur (vi), il est possible toutefois que ’on
doive redoubler le mois ebiirum en ajoutant un mois xii-
bis en fin d’année, de maniére que 1I’équinoxe de
printemps soit passé avant que I’on célcbre de nouveau
la nouvelle année.

Une année de douze mois lunaires faisant entre 348
et 360 jours (soit un écart de 5 a 17 jours avec 1’année
solaire), deux années sans intercalation peuvent se
succéder. En revanche, normalement, deux années avec
un mois intercalaire ne peuvent se suivre, puisque
I’intercalation d’un mois fait commencer 1’année qui
suit trés tard dans la saison.

Avec le systtme d’intercalation pratiqué & Mari,
I’année peut ainsi flotter apparemment sur une bande
large d’un maximum de 30 jours (une lunaison) par
rapport aux grands événements astronomiques solaires,
et jamais plus. L’idée d’une dérive du calendrier « civil »
par rapport au calendrier solaire ou agricole est a écarter
définitivement, de méme que 1’image simpliste de mois
de 30 jours s’étendant du 15 au 15 de nos mois. Si le
soleil donne un repére sur lequel se régle I’année



411

« civile » de Mari ainsi que le calendrier du culte (du
moins quatre de ses mois), on ne s’étonnera pas en
revanche de voir le calendrier agricole, de méme que les
événements hydrographiques majeurs, glisser selon les
années d’un mois a I’autre (dans cette limite de plus ou
moins 30 jours qu’implique 'observation de I’année
solaire et le recours a V’intercalation).

De cette maniere, ce sont quatre « points cardinaux »
de I'année qui se dessinent, constituant un cadre
temporel fort pour 1’activité religieuse. 11 s’agit tout
d’abord des deux équinoxes :

- L’équinoxe de printemps arrive en ebiirum xii ou
xii-bis et le mois i, urdhum, est la premiere lunaison
compléte suivant I'équinoxe. Le nom du mois urdhum,
dont I’étymologie semble devoir étre recherchée du coté
du nom de la Lune (W/YRH) serait d’ailleurs tout
trouvé pour désigner cette premiére lunaison de I’année
nouvelle, lorsque recommence le cycle d’un autre des
grands dieux, le Soleil, vers son apogée qu’est le
solstice d’été. C’est durant ce mois d’urdhum qu’est
célébrée la féte du printemps, le humtum.

- L’équinoxe d’automne arrive naturellement, ou par
I’intercalation d’un mois v-bis, durant le mois de Hubur
(vi). D’apres la documentation administrative, le mois
de Hubur est apparemment le moment de cérémonies
pour Dagan, mais ce n’est sGrement pas la le plus
important : c’est durant la premiére lunaison suivant
I’équinoxe, au mois de kiniinum (vii) qu’est célébrée la
grande féte de I’automne, le kindinum.

Les deux autres points d’ancrage par rapport a
I’année solaire, les deux solstices, sont moins évidem-
ment liés au calendrier religieux.

- Le solstice d’été arrive normalement durant le mois de
lahhum (Dumuzi dans le calendrier « de Samsi-Addu »)
et n’attire pas |’attention par des cultes particuliers. On
notera cependant que c’est le moment privilégié de
déplacements de divinités comme Ninhursag et HiSami-
tum. C’est durant la lunaison suivante, en abiim (v) qu’est
célébrée la mort de Dumuzi marquant la fin de la saison
végétative et le retour des troupeaux dans la vallée.

- Le solstice d’hiver doit tomber en lilliydtum, dont le
nom de « mois de la nuit » semble d’ailleurs tout indiqué
pour désigner le mois ot la nuit est la plus longue. C’est
durant la lunaison suivante, au mois de Bélet-béri (x)
que Dumuzi rentre dans le temple d’Annunitum,
marquant la reprise des activités hivernales et le départ
des troupeaux pour la Djéziré. C’est le moment aussi oll
commence la grande féte du pays a Mari, la féte d’Estar.

Dans ce qui suit, on présentera tout d’abord le culte
mensuel des ancétres, 1ié aux cycles de la lune ; on
reviendra ensuite sur les quatre rites saisonniers liés au
cycle du soleil. On évoquera enfin la grande féte
annuelle d’EStar, qui semble liée a un calendrier non
pas naturel mais cultuel.

C. LE CULTE MENSUEL DES ANCETRES (KISPUM). — Le
«Rituel du kispum » de I’époque du Royaume de Haute-
Mésopotamie retrouvé a Mari (voir supra, Les rituels de
Mari) indique que le kispum n’est pas un rituel propre-
ment royal, mais familial, accompli par tous les particu-

TELL HARIRI / MARI : TEXTES

412

liers « aux alentours » de la ville en méme temps que
par le roi dans son palais. Dans sa forme, le rituel du
kispum est un repas (naptdnum), qui devait débuter par
le geste symbolique de la « fraction » du pain : sur le
verbe kasdpum (a/u) dans son emploi particulier de
« rompre » est formé le substantif de forme PiRS
indiquant non seulement I’acte de rompre, mais 1’insti-
tution que constitue ce geste (Durand 1989b).

Dans les monarchies amorrites, toutefois, le kispum
prend une dimension commémorative complexe, reflet
des structures tribales de la société bédouine dont ces
familles sont issues. Les offrandes funéraires connues a
Mari sous la forme du rituel du kispum sont 1’occasion
d’offrandes faites aux rois défunts (ana lugal-meg), les
ancétres de la dynastie qui ont un jour exercé le pouvoir,
ainsi que d’offrandes ana ma-li-ki, attestées essentiel-
lement par la documentation administrative de la table
du roi.

Les documents administratifs des archives de Mari
mettent en évidence la fréquence, la quantité et la
qualité des aliments offerts, et par 1a-méme, la différence
de traitement qu’il y a entre les bénéficiaires de ces
offrandes, les lugal-me§ d’une part, les malikum d’autre
part.

Si pour moitié les documents administratifs attestent
des dépenses pour le kispum, sans mention des
malikum, i1 apparait en revanche que les offrandes aux
malikum devaient accompagner, sauf exception, une
célébration du kispum. La fréquence de ces offrandes
se laisse assez facilement saisir. La constante qui se
dégage de 1’étude des documents de la table du roi est
de deux kispum pour les lugal-me§ par mois, générale-
ment le ler et le 16° jour, et une seule célébration du
culte ana maliki lors du kispum du ler jour du mois.
Les quantités de nourriture offertes aux rois défunts et
aux malikum sont d’une grande régularité, sans distinc-
tion entre les repas du 1* et du 16.

Outre le repas, geste sacrificiel en lui-méme, le ceeur
du rituel est constitué par 1’appel nominal des ancétres
du souverain ayant exercé le pouvoir. Les tribus
sémitiques de 1’ouest de I’Euphrate et de Haute-
Mésopotamie ont élaboré tres tot, et cela était déja
acquis slrement au tournant du III°* millénaire, une
tradition généalogique qui permet de voir aujourd’hui
qu’elles étaient liées entre elles par des ancétres
primitifs communs. Les mémes noms de rois apparais-
sent en effet dans le souvenir des Benjaminites de
Babylone et des Bensim’alites de Mari. On retrouve par
ailleurs des noms d’ancétres cités dans la liste généalo-
gique de Samsi-Addu, mais aussi dans les diverses
listes d’ancétres que livrent les documents d’Ugarit.

Ainsi retrouve-t-on parmi les noms énumérés dans la
Liste royale assyrienne (Grayson 1980, § 3.9, p. 101 sq.)
ceux de douze rois qui figurent dans la liste des ancétres
de la premiére dynastie de Babylone établie sous le
régne d’ Ammi-saduqa et retrouvée a Sippar (Finkelstein
1966). Ces noms que mentionnent en commun les deux
textes renvoient au passé nomade des deux familles
royales d’AsSur et de Babylone. La Liste royale



413

assyrienne est la plus explicite, qui indique apres cette
premiére énumération d’ancétres « Total : 17 rois qui
vivaient sous la tente », référence certaine  la période
nomade de ces tribus, avant leur sédentarisation.

Au-dela du souvenir nominal des prédécesseurs du
souverain sur le trone, le roi, en tant qu’ainé du groupe,
héritier le plus direct de 1’« Ancétre-éponyme », assume
le rite funéraire, pour trois groupes concentriques qui
ont entouré la lignée des rois au cours de I’histoire de la
tribu. La famille royale, c’est-a-dire le clan qui, par son
sang et par son destin, est digne d’exercer la royauté,
forme le premier groupe dont le roi est le chef qui
assume naturellement les rites funéraires. Les malikum,
qui doivent représenter ce groupe dans le rituel mariote
(Jacquet 2002), ne peuvent donc étre les « démons
infernaux » que I’on a longtemps vus en eux (Nougay-
rol 1950, p. 32 ; Aro 1961, col. 604). Les membres
d’autres clans de la tribu, morts dans le cadre des
entreprises du clan royal sont eux aussi, en tant que tels,
appelés a participer au rituel. L’ensemble de la tribu,
enfin, dont le roi affirme lors du rituel 1’unité primitive,
forme le troisiéme groupe. Cela est trés visible
notamment dans la liste dynastique babylonienne et, en
somme, Ammi-saduga assume toute 1’histoire de sa
famille, au sens large, dont il entretient le souvenir et
I’unité, depuis la terre de départ jusqu’au but ultime du
destin de son groupe, Babylone, siége de sa royauté.

I semble donc que la méme tradition vaille dans toutes
les familles royales amorrites sédentarisées au début du
deuxieéme millénaire : I’évocation des ancétres par la
famille royale donne lieu a la célébration des origines
tribales et nomades de la famille. A 1’époque ol les rois
vivaient sous la tente, le groupe s’est scindé, au hasard de
ses errances, en différentes branches dont plusieurs ont,
semble-t-il, fondé une royauté particuliere qui finit
par s’établir dans une région précise et une capitale.
Babylone, Subat-Enlil et Mari en sont les principales
attestations dans la documentation disponible.

A la cérémonie annuelle qui existait peut-&tre  une
époque ancienne non documentée, et dont on retrouve la
trace dans les seuls noms de mois abiim (le mois « de
la féte-abiim ») ou encore malkdnum (le mois des
malikum), du calendrier local de Mari et d’autres villes
amorrites, s’est substitué & Mari un culte mensuel, le jour
de la nouvelle lune, pour les malikum et bimensuel, a la
nouvelle lune et a la pleine lune, pour le kispum des rois
défunts. C’est dans ces manifestations les plus évidem-
ment cycliques du culte que semblent s’exprimer au
mieux les aspects commémoratifs de la religion amorrite,
et finalement une conception linéaire du temps écoulé
des origines a I’époque présente.

D. LE CALENDRIER SAISONNIER DU CULTE. — Comme
on I’a vu plus haut, le calendrier de Mari a la particula-
rité de pratiquer I’intercalation de mois supplémentaires
de sorte que équinoxes et solstices tombent de maniére
réguliére aux mémes mois de I’année. Sur le plan rituel,
il semble que ce soit a chaque fois dans la premiére
lunaison compléte aprés ces événements solaires, donc
le mois suivant, que surviennent les quatre fétes
majeures dont on puisse avoir, en étudiant la documen-

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

414

tation, sinon la certitude, tout au moins le soupgon d’une
régularité annuelle : il s’agit du humtum et du kindnum,
marquant I’arrivée, respectivement, du printemps et de
I’automne, et du cycle mettant en scéne la mort et la
renaissance de Dumuzi aupres de sa paredre Annuni-
tum, marquant 1’ arrivée de 1’été€ et de I’hiver.

L’axe des équinoxes : humfum et kiniinum. —a) La
féte du humtum. — Le humtum est largement attesté dans
la documentation syro-mésopotamienne ancienne, avec
quelques particularités qui ne peuvent manquer d’étre
relevées.

La premiere concerne la date du rituel dans I’année
calendaire. La féte du hAumtum, documentée pour le
regne de Zimri-Lim comme pour celui de son prédéces-
seur par quelques bordereaux administratifs, se caracté-
rise tout d’abord par le fait qu’elle n’est attestée, & Mari,
pour aucun autre mois qu’urdhum, le premier mois du
printemps (viii* = 1).

Dans le Royaume de Haute-Mésopotamie, il semble,
d’apres la stele de Victoire de Samsi-Addu conservée
au Louvre (Charpin 2004b, p. 162), que le humtum ait
été célébré (a Arrapha, tout simplement 1a ou le roi se
trouvait lors de sa campagne militaire dans la région du
Zab inférieur), avant le 20 viii*, ¢’est-a-dire certaine-
ment au début de viii*, ce qui concorde avec la date du
« Rituel du kispum » d’époque éponymale (voir, Les
Rituels de Mari, col. 389 sv.), qui documente aussi le
humtum au mois viii*,

Le humtum est attesté aussi a Sippar, non pas
directement mais a travers un nom de mois. Or les
documents administratifs et juridiques paléo-babylo-
niens de cette ville indiquent que le mois de humtum
arrivait au tournant de 1’année, peu avant la moisson.
Par bien des aspects, a commencer par 1’existence de
deux calendriers, le calendrier babylonien d héritage
sumérien en usage dans le royaume d’Hammu-rabi, et
un calendrier local présentant des traits communs avec
les calendriers des villes de Syrie amorrite, Sippar est
partagée entre la culture suméro-akkadienne et des
particularismes amorrites. Cela oblige a poser la
question de ’origine du humtum.

Le monument cruciforme de ManiStuSu (Sollberger
1968), quoiqu’étant un faux néo-babylonien, évoque le
humtum sous deux angles intéressants. Son caractere
antique d’une part, avec un ferminus post quem
remontant a ’époque sargonique, en I’occurrence au
reégne de Manistusu : I’inscription ne semble pas affirmer
que c’est Mani$tusu lui-méme qui serait a ’origine du
rituel, mais la tradition semble bien faire remonter la féte
a I’époque d’Akkad. Son caractere annuel d’autre part,
puisque le Aumfum apparait comme la premiére grande
féte de I’année rituelle de ’Ebabbar de Sippar.

Enfin, les hémérologies assyriennes, héritieres autant
des traditions akkadiennes et babyloniennes que du
passé amorrite du cceur de I’empire, attestent la féte du
humtum de Samas au mois de nisannu (i).

S’il n’est pas possible de faire du humtum une vérita-
ble féte du « Nouvel An », dans la mesure ol il est
attesté dans des calendriers qui ont pour point de départ



415

I’équinoxe d’automne comme celui du Royaume de
Haute-Mésopotamie, il reste néanmoins que, dans
toutes les traditions ol il est documenté, le humtum
apparait comme une féte du printemps.

La deuxiéme particularité est que le Aumfum semble
consacré 3 Sama§ mais impliquer aussi une autre
divinité, dans le temple de laquelle le rituel a lieu : la
documentation administrative de Mari, trés allusive, ne
mentionne malheureusement pas le rdle du dieu-Soleil.
Il est dit en revanche explicitement que le humtum est
célébré dans le temple de Dagan, principale divinité
politique de la région du Moyen-Euphrate.

D’apres les protocoles rituels du Royaume de Haute-
Mésopotamie retrouvés a Mari, le humtum est célébré
« dans le temple de la déesse », (dans lequel il faut voir
peut-étre le temple palatial de Bélet-Ekallim). Il
concerne en premier lieu Samag, 2 qui une lamentation
est consacrée (Rituel du humtum) et a qui 4 moutons
sont sacrifiés par le roi (Rituel du kispum).

A Arrapha, ¢’est Addu qui participe au rituel au coté
de Samas, sGrement parce que le temple d’ Addu était le
grand temple de la ville, et Addu le dieu roi de la région
du Zab inférieur oit Samsi-Addu se trouvait.

La Sippar paléo-babylonienne ne documente pas a
proprement parler la féte du humtum mais seulement le
mois auquel elle a donné son nom. Aucun dieu n’est
donc explicitement associé a la féte, mais Samag et
I’Ebabbar tenaient la premiére place dans le panthéon et
le culte a Sippar. C’est dans ce sanctuaire de Sippar que
le Monument Cruciforme évoque d’ailleurs la féte.

Ainsi la féte du humpum semble-t-elle associer le
dieu soleil Samas 2 la grande divinité protectrice du lieu
ol on la célebre. Par-dela sa grande diffusion a travers
des régions et époques de traditions différentes mais
mélées par des points de rencontre de leurs histoires
politiques, du pays d’Akkad paléo-akkadien et paléo-
babylonien a 'empire assyrien, en passant par la Syrie
amorrite, le humgum conserve donc des aspects locaux
impliquant les divinités politiques propres a chaque
royaume.

En tant que rituel de printemps a dimension solaire,
rituel proprement royal (il a lieu 1a ol le roi se trouve et
ne semble pas impliquer la participation du peuple tout
entier), le humgfum doit étre doté d’un sens et d’un
contenu précis. Le terme se rattache pourtant difficile-
ment a une étymologie qui en éclairerait la signification.

Attentifs tout d’abord a la dimension solaire du rituel et
a sa date, les premiers commentateurs ont recherché une
explication du c6té d’une racine HMT « se dépécher », le
humtum étant alors le moment ou le soleil « reprend sa
course dans le ciel » (Nougayrol 1947, p. 333 n. 21). Une
autre interprétation liée au soleil résida dans une racine
HMT « étre chaud », et on a interprété le rituel comme
une « féte de la chaleur », marquant le moment ot le soleil
redevient ardent, préfigurant la période estivale (von
Soden 1953, p. 255 sq. n° 57. et AHw, p. 355 sq.).

Sur HMT « se hiter, se dépécher », J.-M. Durand
(communication personnelle, a paraitre dans La religion

TELL HARIRI/MARI : TEXTES

416

a I’époque amorrite) est aujourd’hui tenté de voir dans
le humtum une course rituelle, geste religieux bien
attesté dans les religions arabes pré-islamiques dont,
curieusement, on ne trouve pas d’attestation dans le
Proche-Orient ancien, si ce n’est dans le lismum (cf. Le
« Rituel » d’Estar, col. 399-403). Cette interprétation a
le mérite d’éclairer I’expression par laquelle le roi est
décrit comme « prenant la téte du humfum », une
procession qui entrerait (au pas de course) dans le
temple de la déesse.

Cette solution, comme les précédentes, oublie
cependant qu’a Mari comme dans les rituels du
Royaume de Haute-Mésopotamie le humtum apparait
comme un objet que I’on souleve (nasiim). SGrement
faut-il donc y voir avant tout un objet de culte, peut-étre
un symbole solaire, autour duquel le rituel s’organise
(c’est un objet de culte aussi qui donne son nom a la
féte du kinfinum ; voir ci-dessous). Les textes adminis-
tratifs de Mari évoquent par ailleurs des dépenses
d’huile, qui selon toute vraisemblance doivent servir a
I’onction de I’objet. Cela n’exclut d’ailleurs pas que
I’entrée dans le temple soit une procession de ceux qui
assistent au rituel, I’occasion aussi d’un repas et de
cadeaux précieux présentés i Samas et 4 son héte divin.

b) La féte du kiniinum. — Diamétralement opposée au
humtum dans le calendrier de Mari, puisqu’elle survient
durant le mois vii qui suit I’équinoxe d’automne, la féte
du kinitnum est plus siirement encore une féte annuelle.
Elle a d’ailleurs donné son nom au mois ou elle se
déroule dans les deux calendriers qui nous intéressent &
Mari : le mois du kiniinum est en effet le nom du mois
vii du calendrier local (= ii° dans le calendrier dit « de
Samsi-Addu »).

Le nom de mois est attesté par ailleurs a Terqa et dans
le calendrier d’E$nunna comme mois vii, et a Sippar
comme mois viii (Greengus 2001). La réalité qu’il
recouvre n’est pourtant pas purement amorrite : la
plupart des informations sont fournies par une documen-
tation d’époque postérieure, essentiellement Nuzi, ainsi
que des rituels et textes littéraires néo-assyriens et les
textes néo-babyloniens de I’Eanna d’Uruk.

Le kindnum désigne, dés les hautes époques, un
« brasero » ou « foyer ». Il faut distinguer dans les
textes les mentions profanes du kindinum, (comme dans
I’expression « kindinum du roi »), qui désigne vraisem-
blablement un simple moyen de chauffage utilisé durant
la saison froide, et les mentions sacrées de 1’objet-
kiniinum, présent dans certains temples, et centre de
I’attention lors d’une cérémonie particuliére. Il semble
qu’a I’époque paléo-babylonienne, la féte du kiniinum
concernait une divinité en particulier (comme on va le
revoir pour le kindnum de Bélet-Ekallim a Mari) ;
P’inscription de la statue d’Idrimi témoigne du lien entre
le culte des ancétres et le kindnum ; les documents
d’époque récente laissent penser qu’au moment de la
(grande) féte-kindnum, ce sont tous les braseros des
dieux d’une ville qui sont ’objet de cultes.

Il n’est pas question, au vu de la documentation du
premier millénaire, de séparer, pour I’époque paléo-



417

babylonienne, 1’objet-kindinum présent dans le temple
de la féte qui le célebre. On distinguera cependant la
fonction domestique du brasero, instrument de
chauffage, et sa fonction sacrée, mal définie. Cela
permet en tout cas d’écarter d’emblée le lien entre le
rite et la nécessité de se prémunir du froid hivernal
(Cchen 1993, p. 392-394).

A 1’époque éponymale, la « féte du kindnum » est
’occasion d’une onction de (la statue du dieu) Samas,
le 18/ii°/ép. Nimer-Sin (Charpin 1984, p. 90 no 44). 11
s’agit 1a de la seule attestation de Samas en ce mois et
pour cette féte. Pour les autres années documentées, le
kindnum alieu le 8 ou le 12 du mois et la féte concerne
Bélet-Ekallim, telle qu’elle est célébrée encore sous
Zimri-Lim. La continuité du culte d’un régne a I’autre
laisse penser que cette féte avait un ancrage local
important. Sous Zimii-Lim en effet, le « kininum de
Bélet-Ekallim » est attesté a deux reprises, le 9 du
mois : de I’huile est dépensée alors pour des onctions,
et notamment « pour oindre les (statues des) dieux ».

Une lettre de Kibri-Dagan a Zimri-Lim (ARM 11,
n° 72 =LAPO 17,n° 693), envoyée vraisemblablement
depuis Terqa, mentionne la cérémonie du kindinum de
Dagan. Il y aurait donc a Terqa, comme s’en doutait
déja J. Bottéro (ARM vi1, n° 199), une cérémonie pour
Dagan, divinité protectrice de la ville, semblable a celle
adressée a Bélet-Ekallim, divinité protectrice du palais,
a Mari. Il est dommage de ne pas en connaitre la date.

On peut ainsi imaginer que la féte-kindnum était a
I’époque paléo-babylonienne une féte majeure de la cité
qui, célébrant avant tout la divinité protectrice, portait
un soin particulier aussi a toutes les divinités (ou
représentations divines) de la ville. La dimension
rituelle de ce moment important de I’année religieuse
échappe malheureusement a la connaissance. C’est la
régularité de cette féte impliquant un objet de culte
particulier dans le temple qui a dii faire que I’on donna
son nom au mois vii, bien plus que 'usage par le roi
d’un quelconque brasero pour des raisons de tempéra-
ture ambiante.

La veille (ou avant-veille) du rituel du kindnum de
Bélet-Ekallim a lieu, de maniére apparemment aussi
réguliere, la féte sebii(t) sebim. Elle est attestée a Mari
par plusieurs documents datés du régne de Zimri-Lim
(Charpin 1989). Deux exemples datent du 7 de
kinfinum, qui est & Mari le septieme mois ; on comprend
qu’il s’agit de la féte du « septieme jour (sebirum) du
septieme (mois) (sebim) ». La symbolique attachée au
chiffre sept est particuliere a chaque culture ol on
retrouve ce chiffre et I’interprétation que 1’on peut en
donner n’est pas évidente pour la Mésopotamie, et pour
Mari en particulier. En matiére de calendrier, I’explica-
tion généralement recue est que le chiffre 7 renvoie a
I’heureuse coincidence de deux phénomenes célestes :
c’est a la fois la durée, en jours, d’un quart de lunaison
et le nombre des astres mobiles observables a I’ceil nu
par un observateur terrestre, les seuls connus des
anciens, a savoir le soleil, 1a lune, et les cing planétes les
plus proches, Mercure, Vénus, Mars, Jupiter et Saturne.

Il n’est pas possible de dire non plus si les deux fétes
de kiniinum et sebiit sebim, par-dela leur proximité dans

SUPP. AU DICT. DE LA BIBLE

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

418

le temps, avaient un rapport entre elles.

L’axe des solstices : le culte de Dumuzi. — Tout
comme les équinoxes, les solstices tombent chaque
année au méme mois du calendrier mariote et ces transi-
tions saisonniéres donnent lieu durant le mois suivant &
des cultes qui, d’apres la documentation, reviennent
annuellement. Il s’agit des fétes organisées pour
Dumuzi. Mais le nom de Dumuzi ne doit pas constituer
un écran et pousser a ramener ces fétes mariotes aux
modéles mieux connus du Sud et il convient de s’inter-
roger sur la valeur de ces fétes marquant les transitions
printemps/été et automne/hiver. Dans le Sud de
tradition sumérienne, le cycle festif de Dumuzi est lié
au début de I’année, a la fin du cycle végétatif de I’orge,
autrement dit aprés la moisson. Or les fétes pour
Dumuzi attestées & Mari ne tombent ni au début de
I’année, ni au moment de la moisson. La figure de
Dumuzi dans le monde amorrite est plus complexe et
renvoie en outre 4 un idéal de vie nomade, que I’on doit
tenter de retrouver dans les cultes qui lui sont rendus.

a) Cérémonies d’été : la mort de Dumuzi. — Le mois
d’abiim (xi° = iv) était considéré & Mari comme le
moment de la mort de Dumuzi. On se souvient par
ailleurs que ce moment de la mort de Dumuzi est le
moment du « comput de 1’année » (muniit Sattim, voir
1a lettre de Hammi-iStamar citée plus haut). L’époque
éponymale documente des offrandes d’huile a Dumuzi
pendant ce mois, les 19 et 28. Sous Zimri-Lim, un texte
mentionne la cérémonie de « ’enterrement » (temrum)
de Dumuzi le 19 abiim ZL 5 [=4"].

Le contenu de ces cérémonies reste obscur. On peut
rapprocher cependant de ces documents le bordereau
ARM 1x, n°® 175 (iv/ZL 7 [= 6’]) oll une importante
quantité de grain est attribuée a des « pleureuses » (mi-
meS§ ba-ki-tim) qui pourraient fort bien avoir officié lors
de cérémonies de lamentations célébrant la « mort » de
Dumuzi (Kutscher 1990, p. 40) a la fin du mois iv. De
méme peut-on verser au dossier les documents adminis-
tratifs qui mentionnent, pour quatre années différentes,
a une date située entre le 26 abiim (iv) et le 2 Hibirtum
(v), des cérémonies impliquant un « chanteur » (iniima
zamiri(m)), cela a titre d”hypothese seulement, car le lien
avec le culte de Dumuzi n’est pas prouvé ici non plus.

Dans d’autres traditions, le mois d’abim est le moment
privilégié des offrandes funéraires et du culte des
ancétres. Cela n’apparait pas dans la documentation
mariote, qui, outre le kispurn mensuel (ci-dessus), réserve
plutdt les mois d’hiver & ces aspects commémoratifs du
culte (voir infra, Les fétes de I’ hiver en [’honneur d’Estar
et Déritum).

b) Les cérémonies d’hiver : le retour de Dumuzi. - Le
mois v¥*, Mammitum (= X, Bélet-béri dans le calendrier
local), qui arrive 6 mois apres le mois d’abiim, est le
moment du « retour de Dumuzi » et de son « entrée
dans le temple de Bélet-Ekallim » & I’époque éponymale
comme sous le regne de Zimri-Lim. L’entrée de
Dumuzi dans le temple de Bélet-Ekallim désigne
simplement son admission dans la zone sacrée du
sanctuaire de la déesse. C’est aupres d’ Annunitum que
Dumuzi réside cependant quand il est au palais.

S.B. - XIV.- 14 -



419

¢) La figure de Dumuzi. — Dans la tradition du Sud et
de I’'Est, Dumuzi/Tammuz représentait la force vitale
du grain planté a I’automne, qui devait se manifester &
la fin dans la récolte luxuriante du printemps. Ainsi, de
I’automne aux premiers mois du printemps, Dumuzi —
le grain — grandissait et prospérait. Mais 4 ’arrivée de
I’été, le grain était coupé et seule restait la paille
desséchée - Dumuzi était épuisé. Aussi I’été était-il le
moment des lamentations sur la mort de Dumuzi, sur
la puissance disparue de la semence et du grain.

Mais a Mari, semble-t-il, le culte de Dumuzi est en
partie coupé des réalités agricoles. En revanche, la
figure du dieu s’enrichit de dimensions supplémen-
taires, proprement syriennes :

- La proximité entre Dumuzi et Annunitum est
soulignée par plusieurs documents. La lettre de Hammji-
iStamar, citée plus haut dit qu’« a chaque [hiver] il
revient au temple Annunitum ». Une lettre d’TtGr-Asdu
au roi est encore plus explicite (A.512 : 7-15 ; Durand
1995, p. 206-207) : « Le jour ou j’ai fait porter cette
tablette & mon seigneur, on a donné la cérémonie
d’expiation (pudiim) de mon seigneur dans le temple
d’ Annunitum de Sehrum. J”ai fait entrer Dumuzi dans
le temple d’Annunftum de Mari. La Reine a offert le

sacrifice dans le temple d’ Annunitum de Sehrum ».

Il n’est pas impossible, donc, que Dumuzi ait été
pour les Mariotes 1'époux d’Annunitum, un dieu
originellement syrien et identifié tardivement seulement
au Dumuzi sumérien. D’autres dieux syriens connais-
sent en effet un cycle annuel de descente aux Enfers et
de renaissance, dont les noms authentiques peuvent étre
cachés derriére le nom sumérien de Dumuzi (Durand
1995, p. 206-207).

On ne peut ainsi manquer de rapprocher le moment
appelé la « sortie d’ Annunitum » (iniima wasi Annuni-
tim) mentionné par trois fois dans la documentation
administrative, dans les semaines qui précedent les
lamentations en I’honneur de Dumuzi. L’ événement est
a rattacher sirement au culte de ce dieu.

- Le pasteur Dumuzi est la représentation embléma-
tique de la vie nomade par excellence, celle dont
doivent pouvoir se prévaloir les chefs amorrites : ce que
retient le chef bédouin Hammi-i$tamar (voir ci-dessus)
et ce en quoi il se compare 8 Dumuzi, ce n’est pas sa
dimension agraire, mais le fait qu’« [il a] failli périr et
[s’est] sauvé de la mort ». P. Marello a cité dans son
édition du texte les passages de I’ Epopée de Zimri-Lim,
paralléles a I’Epopée d’Erra, qui chantent dans les
mémes termes la vie guerriére et sans repos des vrais
nomades. Il n’est pas impossible que le culte mariote
de Dumuzi ait comporté des traces de cette spécificité
bédouine de la figure du dieu, méme si elles ne sont
plus perceptibles dans nos sources.

Les lamentations qui accompagnent en été la mort du
dieu sont peut-étre 1’occasion d’une célébration des
ancétres de la dynastie, mais on n’en a plus trace qu’a
travers le nom du mois iv ou elles ont lieu (abim). En
revanche, le retour de Dumuzi, qui a lieu six mois plus
tard, au mois x, s’insére dans le grand cycle festif
commémoratif des Bords-de-1'Euphrate, la féte annuelle

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

420

d’EStar. Mais ce qui est célébré peut-étre, plus encore,
a travers les figures de Dumuzi et Annunitum, c’est
I’opposition entre la saison consacrée a la vie nomade
et a ses activités, le voyage et la guerre, durant laquelle
Dumuzi, figure masculine, risque sa vie et, plus
important, échappe a la mort, et la saison consacrée a la
vie au palais, sédentaire, dans I’univers plus féminin
d’ Annunitum.

E. LES FETES DE L’HIVER EN L’'HONNEUR D’ESTAR ET
DERITUM. — Les mois d’hiver qui doivent marquer, sinon
un arrét, du moins un ralentissement de la « vie
nomade » dans les monarchies amorrites sont 1’occasion
pour le groupe de célébrer autour du roi les grandes fétes
manifestant I’unité de la « famille » autour de son
« chef ». Ces fétes posent un probléme de dénomination
et derriere ’appellation de « féte d’Estar » communé-
ment admise pour désigner les festivités de cette période
de ’année, il faut distinguer en réalité dans le calendrier
deux moments indépendants. Le mois de lilliyatum (ix,
dans la tradition locale = iv* dans le calendrier dit « de
Samsi-Addu ») est celui de la célébration de la féte
d’EStar proprement dite a Mari. Le mois de kiskissum
(xi = vi*) est le moment des fétes de Déritum, qui se
déroulent a Dér. Malgré le caractere trés déséquilibré de
la documentation d’un régne a I’autre, il semble possible
de trouver des traces de ces deux cycles festifs sous
Yasmah-Addu et sous Zimri-Lim. On évitera donc ici
de poser le probleme en termes de remplacement d’un
culte par un autre ou d’un « décalage » supposé pour la
premiére moitié du régne de Zimri-Lim (Durand-
Guichard 1993, p. 29-40 ; le détail du culte d’EStar lui-
méme, ses liens avec le culte du rdmum et des bétyles,
ou avec les pagra’um de Dagan, doivent étre exposés
par J.-M. Durand sur la base d’un important lot de lettres
inédites et ne peuvent étre traités ici).

Le mois de Bélet-béri (x) est le moment du retour de
Dumuzi dans le temple d’ Annunitum dont il a été traité
plus haut et sur lequel on ne reviendra pas. On exposera
seulement ici les données concernant le calendrier de
la féte d’Estar 4 Mari et de celle de Déritum a Dér.

La féte d’Estar du mois de lilliydtum (ix). — La féte
d’Estar, célébrant sous Zimri-Lim une Estar locale,
protectrice de la dynastie, et sous Yasmah-Addu la
figure importée d’EStar d’Irradan (voir supra, Les
rituels de Mari), s’étend sur une semaine au début du
mois ix, lilliydtum (iv*, nabriim, dans le calendrier « de
Samsi-Addu ») qui représente, dans la tradition locale,
le « mois de la nuit » associé au solstice d’hiver. Estar
est accueillie au palais « dans le temple de Bélet-
Ekallim » des le 1 jour du mois, puis y est rejointe par
Nergal une semaine plus tard. Ces deux moments sont
marqués par des cérémonies particulieres.

a) L’entrée d’Estar au palais/dans le temple de Bélet-
Ekallim. — e premier moment est constitué par I’entrée
d’EStar au palais et son installation dans le temple de
Bélet-Ekallim. On peut distinguer d’aprés notre
documentation des années « normales » de I’année ZL
7 (= 6’), qui apparait comme « exceptionnelle ».

Dans les années « normales », I’offrande du « plateau
de faveurs » (passur dumgi) correspond toujours au



421

début du sacrifice d’EStar, a la néoménie. C’est a cette
méme date qu’est attesté le « sacrifice (d’EStar) dans le
verger (du roi) » et il est possible que le sacrifice dans
le verger ait un rapport avec I’ offrande du passur dumgi,
le terme siskur,-re, que I’on rend par « sacrifice »,
pouvant recouvrir des gestes rituels variés : repas ou
sacrifice sanglant. Les repas sacrificiels peuvent durer
ensuite plusieurs jours tandis qu’EStar réside au palais,
et plus précisément « dans le temple de Bélet-
Ekallim », ou elle est toujours présente une semaine
plus tard (M.6907, daté du 5/ix/ZL 6 [= 5’]).

L’année ZL 7 (= 6’) apparait, par comparaison,
comme « exceptionnelle », puisque c’est le 7/ix,
seulement, que sont mentionnés d’une part I’ offrande du
passur dumgqi, et d’autre part le sacrifice d’Estar dans le
verger. Le début de la féte d’Estar semble bel et bien
avoir été perturbé par un retard que 1’on a voulu rattra-
per. En effet, le méme jour que 1’offrande du passur
dumgi et que le sacrifice d’EStar a lieu la deuxie¢me étape
importante de cette période festive, le sacrifice du Char
de Nergal, que 1’on célebre sans tarder, puisque cette
cérémonie a lieu normalement le 7/ix.

b) Le Char de Nergal. — Les festivités du Char de
Nergal sont attestées quatre fois dans le regne de Zimri-
Lim en date du 7/ix ; les expressions qui les désignent
parlent, pour les plus succinctes, du « Char » et pour la
plus compléte, du « sacrifice du Char de Nergal ».

La féte du Char de Nergal n’est toutefois pas apparue
avec Zimri-Lim. L’époque éponymale en fournit deux
attestations. La premiére n’est qu’a moitié explicite,
puisqu’il s’agit d’un bordereau mentionnant une
dépense d’huile « pour Nergal » (Charpin 1984, p. 86
n° 12 ; 9/iv*¥/As88ur-malik). La seconde concorde tout &
fait avec les données du régne de Zimri-Lim: la
dépense d’huile est enregistrée le 7/iv*/warki Tab-silli-
AS8ur, « lors du Char de Nergal (ARM vi1, n° 29).

Ces sacrifices des premiers jours du mois de lilliyd-
tum permettent de relire la chronologie des tout
premiers jours du régne de Zimri-Lim (dans 1’année
dite ZL 0) : le mois de lilliydtum est le mois de la transi-
tion entre les deux régnes : le dernier sacrifice attesté
pour le régne de Yasmah-Addu dans la documentation
de Mari est daté du 7/ix/warki Tab-silli-As$ur (voir ci-
dessus ARM vi1, n° 29, a propos du Char de Nergal), et
le tout dernier document de I’administration de
Yasmah-Addu, du 11/ix (Charpin-Ziegler 2003,
p- 170 sq.). Yasmah-Addu a donc honoré les cultes
jusqu’a la toute fin de son régne. Quant aux premiers
textes administratifs datés de Zimri-Lim documentant
des sacrifices a Mari, ils datent du 29/ix (ARM xxI,
n° 18). Il est intéressant de remarquer que d’aprés ce
texte Zimri-Lim honore avant tout Estar, Bélet-Ekallim
et Nergal, et qu’une cérémonie dans le Verger a lieu au
méme moment. Tout se passe comme si, n’ayant pu
faire honneur aux dieux durant sa marche militaire vers
Mari, aux dates normales du début du mois, dans la
semaine du 1" au 7/ix, le nouveau roi s’était haté de
rattraper ce retard. On aurait ainsi la preuve que la
tradition de la féte d’Estar et de Nergal a Mari ne date

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

422

pas de la domination de la ville par le Royaume de
Haute-Mésopotamie, mais avait cours déja du temps
des ancétres de Zimri-Lim, qui en a gardé la mémoire
dans son exil vers 1’Ouest. Yasmah-Addu n’a fait
qu’entretenir, dans ce cas précis, les cultes locaux
existant avant Jui.

Les fétes de Déritum en kiskissum (xi). — La
période du 13 au 19/xi apparait, a la lumiére de la
documentation administrative, comme le moment
privilégié des cultes pour Déritum. Le roi (et sirement
une partie de la cour) se déplace a Dér. Mais tous les
sacrifices attestés pour cette période ne peuvent étre
rattachés aux festivités de Dér :

- A I’époque éponymale, une dépense d’huile est
enregistrée, malheureusement sans le quantiéme du
jour, durant le mois mana (vi* = xi) « lors de (1a féte de)
Déritum » (indima Déritim), pour I’éponymie d’Ikup-
piya (Charpin 1984, p. 88 n° 29) ; des dépenses d’huile
sont enregistrées pour offrandes a Déritum le
14/xi/Awiliya (ARM v11, n° 5) et le 13/xi/ Tab-silli-
Assur (Charpin 1984, p. 85 n° 4) ; mais cette méme
année, il semble que d’autres cérémonies concernant
Déritum aient eu lieu plus tot dans le mois : le 5/xi/Tab-
silli-A88ur, de 1’huile est offerte a Déritum et Bélet-
Ekallim, « lors de I’entrée du roi » (Charpin 1984, p. 87
n° 22).

- En ZL 0, des sacrifices pour Bélet-Ekallim et pour
Déritum ont lieu dés le 15/xi (ARM xx1u, n° 298) ; il
semble méme que des devins y accomplissent des
interrogations des le 13/xi (ARM xxu1, n° 294). Le
16/xi, ARM xx1u, n° 303 enregistre 2 Dér une déyense
d’ovins pour un « sacrifice pour Déritum », pour Samas
et pour Sin, ainsi que pour la table du roi, qui a voyagé
ce jour-1a de Mari & Dér (une consultation oraculaire
est attestée & Mari avant le départ, et un repas est pris
par le roi dans les deux villes). Des messagers
d’ESnunna et du Yamhad sont présents pour 1’occasion.
La derniére attestation de cérémonies a Dér est datée
du 18/xi (ARM xxi1, n° 41), ol sont enregistrées des
dépenses de bétail pour un « sacrifice pour Déritum »
(siskur,-re a-na de-ri-tim), parmis d’autres offrandes
et un repas du roi. Celui-ci était donc toujours présent
a Dér ce jour-la. Le retour du roi a Mari est attesté le
20/xi.

- En ZL 1, la premiére mention d’une cérémonie a
Dér est datée du 16/xi, (Duponchel 1997, p. 237,
n° 70) : de I’huile est dépensée pour oindre des objets
de culte-zahdtum a Dér. Le méme jour, un texte
mentionne explicitement le départ du roi a Dér et les
derniers préparatifs du matériel avec lequel il voyage
(Duponchel 1997, p. 237, n® 72). Ce méme jour, enfin,
a lieu I'installation de (la statue de) Déritum sur son
socle et le graissage de diverses pieces du char qui va la
transporter de Mari a Dér (Duponchel 1997, p. 238,
n° 73). Une représentation de la déesse Déritum, statue
ou emblemes, doit voyager en méme temps que le roi
de Mari a Dér et une scéne d’entrée du roi en majesté
doit avoir lieu a Dér a I’arrivée. Le 18/xi a lieu une
procession autour de la ville de Dér, mettant en scéne
des baladins et des chantres (Duponchel 1997, p. 238
n° 74), ainsi que divers sacrifices. Pour la journée du



423

19/xi/ZL 1 a Dér, sont documentées les derniéres
cérémonies attestées dans le cadre de la féte de Déritum
(Duponchel 1997, p. 240, n° 81) ainsi que la prépara-
tion du char, vraisemblablement en vue du retour a2 Mari
(Duponchel 1997, p. 239, n° 78).

- Pour cette période du 13 au 19/xi, les années
suivantes n’apportent que des éléments épars : en ZL 2
(=ZL 1’), e 17/xi, le bordereau M.6779 enregistre une
dépense d’étoffes par Dari§-Libur sur les biens de
Mukanni§um « lors de (la féte de) Déritum ». En ZL 8
(=ZL 7’), le bordereau M.12791 enregistre des étoffes
« lors de (la féte de) Déritum » avec un léger décalage
mais au méme mois, le 26/xi (Durand-Sevalié s.p.). On
peut, pour finir, recouper ces informations avec deux
documents, datés de ZL 5 (= ZL 4’), qui, sans mention-
ner de sacrifice particulier, attestent de la présence du
roi a Dér a cette période. Les fétes de Dér semblent
donc bien avoir eu lieu réguliérement au mois xi durant
tout le régne de Zimri-Lim (au moins entre ZL 0 et ZL
8) et, pour autant qu’on puisse le voir, déja a cette
époque sous Yasmah-Addu (en Ikuppiya, Awiliya et
Tab-silli-As3ur).

Bibliographie

AHw = W. von Soden, Akkadisches Handwérter-
buch, Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1959-1981. — Aro
1961 =1J. Aro, « (Compte rendu de) M. Birot, Archives
Royales de Mari 1X : Textes administratifs de la salle 5,
Paris, Geuthner, 1960 », OLZ 56, col. 603-605.

Charpin 1982 = D. Charpin, « Mari et le calendrier
d’Ebla », RA 76, p. 1-6 ; 1984 = « Nouveaux documents
du bureau de P'huile a 1’époque assyrienne », MARI 4,
p- 83-126 ; 1987¢ = « Nouveaux documents du bureau
de I'huile (suite) », MARI 5, p. 597-599 ; 1989 = « Les
mois Uwarum et Sebiitum », NABU 1989/93. —Cohen
1993 = M.-E. Cohen, The Cultic Calendars of the
Ancient Near East, Bethesda, CDL Press.

Duponchel 1997 = D. Duponchel, « Les comptes
d’huile du palais de Mari datés de I’année de Kahat »,
FM 11, p. 201-262. — Durand 1987b = J.-M. Durand,
« L’organisation de I’espace dans le palais de Mari : le
témoignage des textes », dans E. Lévy (éd.), Le systeme
palatial en Orient, en Gréce et a Rome, Actes du
colloque de Strasbourg 19-22 juin 1985, Strasbourg,
p- 39-110 ; 1989b = « Tombes familiales et culte des
Ancétres & Emar », NABU 1989/112 ; 1995 = « La
religién en Siria durante la época de los reinos amorreos
seglin la documentacién de Mari », dans G. del Olmo
Lete (éd.), Mitologia y Religion del Oriente Antiguo
/1, Semitas Occidentales (Ebla, Mari), Sabadell-
Barcelone, p. 125-533.

Finkelstein 1966 =J. J. Finkelstein, « The Genealogy
of the Hammurapi Dynasty », JCS 20, p. 95-118.

Grayson 1980 = A. K. Grayson, « Konigslisten und
Chroniken », RIA 6, 1980-1983, p. 77-135. — Greengus
2001 = S. Greengus, « New Evidence on the Old
Babylonian Calendar and Real Estate Documents from
Sippar », JAOS 121, p. 257-267.

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

424

Jacquet 2002 = A. Jacquet, « Lugal-mes et malikum.
Nouvel examen du kispum a Mari », FM v1, p. 51-68.

Kutscher 1990 = R. Kutscher, « The Cult of Dumuzi »,
dans J. Klein et A. Skaist, Bar-Ilan Studies in Assyriology,
(MéL. Artzi), Bar-Ilan, p. 29-44.

LAPO = J.-M. Durand, Documents épistolaires du
palais de Mari 1-11, LAPO 16-18, Paris, Cerf, 1997-
2000. — Lafont 1999 = B. Lafont, « Sacrifices et rituels
a Mari et dans la Bible », RA 93, p. 57-77. — Limet
1970 = H. Limet, « L’organisation de quelques fétes
mensuelles & 1’époque néo-sumérienne », CRRAI 17,
p- 59-74.

Marello 1992 = P. Marello, « Vie nomade », FM [1],
p. 115-125.

Nougayrol 1947 = J. Nougayrol, « Un texte inédit
du genre Surpu », JCS 1, p. 329-336 ; 1950 = « Textes
hépatoscopiques d’époque ancienne conservés au
musée du Louvre (III) », RA 44, p. 1-40 et pl. I-111.

Sasson 1985 = J. M. Sasson, « “Year : Zimri-Lim
offered a great throne to Shamash of Mahanum”. An
Overview of One Year in Mari Part I : The Presence of
the King », MARI 4, p. 437-452. — von Soden 1953 =
W. von Soden, « Zum akkadischen Worterbuch. 54-60 »,
Or 22, p. 251-261. — Sollberger 1968 = E. Sollberger,
« The Cruciform Monument », JEOL 20, p. 50-70.

A. JACQUET.
VII. LA VIE JURIDIQUE

I. LE DROIT ET LA JUSTICE :

L’image par excellence du roi juste a I’époque paléo-
babylonienne est celle de Hammu-rabi de Babylone,
essentiellement en raison de la connaissance actuelle
de son code (Charpin 2005b), mais il s’agit avant tout
du hasard de la conservation des sources. Certes rien
n’indique que Zimri-Lim ait fait compiler un recueil de
sentences analogue a celui de son voisin babylonien ; en
revanche, on sait que I’exercice de la justice était une de
ses tdches principales. Elle lui fut rappelée par un
propheéte-dpilum du dieu Addu d’ Alep s’adressant a un
de ses envoyés en ces termes : « Rapporte a ton maitre
ces propos (du dieu) : “Ne suis-je pas Addu d’ Alep qui
t’ai élevé sur mon bas-ventre et qui t’ai fait revenir sur
le trone de la maison de ton pere ? Je ne te demande
rien. Lorqu’un plaignant ou une plaignante feront appel
a toi, tiens-toi debout et rends-leur justice. Voila ce que
je te demande. (Si) tu fais ce que je t’ai indiqué et que
tu prétes attention a ma parole, alors je te livrerai le pays
de son orient & son ponant et un pays a toi populeux” »
(FM vi1 39 : 48-59). Le passage est d’autant plus
important qu’il fait suite a une prophétie dans laquelle
une autre figure divine, Addu de Kallassu, réclamait au
roi de Mari le domaine d’Alahtum qu’il avait acquis.
Le dieu d’Alep est donc ici présenté comme une
divinité qui met de maniere désintéressée 1’accent sur
I’exercice royal de la justice (Sasson 1998, p. 119-121).

I1 faut avouer que les sources disponibles ne permet-
tent pas de rendre compte de tous les aspects de I’exer-



425

cice de la justice dans le royaume de Mari. Un premier
point doit étre clarifié : en dépit des premiéres traduc-
tions qui en ont été données, le titre de Sdpirum ne
désigne pas un juge, mais « celui qui exerce le pouvoir »,
en I’occurrence un gouverneur (voir supra, col. 258). La
justice était souvent réglée par la coutume. Le roi
n’intervenait que dans deux cas : lorsqu’il s’agissait
d’une affaire capitale (din napistim), c’est-a-dire que le
coupable risquait la peine de mort (Lafont S. 1998), ou
lorsque la situation économique était dégradée au point
de menacer I’ordre dont il était le garant.

Le roi idéal devait a la fois maintenir 1’ordre (kittum),
en veillant notamment au respect de la propriété, et en
méme temps procéder au redressement (misarum) des
situations iniques : tels sont les deux aspects de la
justice dans le Proche-Orient antique. Si les exemples
les mieux connus ont pendant longtemps concerné la
Mésopotamie, on voit aujourd’hui que la Syrie n’échap-
pait pas a cette dualité. Les actions du roi en tant que
« redresseur de torts » y sont avant tout documentées
par le terme andurdrum, que 1’on peut traduire par
« retour au statut antérieur » (Charpin 1987b).

L’andurdrum était proclamée a 1’avenement des
souverains, au moment ou le nouveau roi mettait fin au
deuil observé depuis la mort de son prédécesseur
(Charpin 2000). Le cas le mieux connu est celui du
royaume d’Alep a la mort de Yarim-Lim, lorsque son
fils Hammu-rabi monta sur le tréne. S’adressant a un
envoyé de Zimri-Lim, le roi d’ Alep rappela par la suite :
« Comment (penser) qu’a la mort de mon pere j’ai
limité I’andurdrum de mon pays ? Est-ce peu de choses
que j’aie envoyé Sin-abusu et qu’il ait “lavé” toutes les
ergastules et que, dans mon palais, il ait affranchi la
population non libérée et que les patrimoines aient été
restaurés ? » (FM vi1 47 : 18-22). Les deux mesures
auxquelles il est ici fait allusion peuvent étre comprises
a la lumiere des textes contemporains de Babylonie. Il
s’agissait pour le roi de lutter contre les conséquences
de I’endettement. Les débiteurs insolvables entraient en
servitude chez leur créancier : au moment d’une
andurdrum, non seculement les préts non encore
remboursés étaient annulés, mais les personnes réduites
en servitude étaient libérées. Par ailleurs, ceux qui
avaient été contraints d’aliéner leur patrimoine pour
rembourser une dette rentraient en possession de leur
bien. Une telle mesure fut €galement prise par Zimri-
Lim & son avénement, et commémorée dans le nom de
sa deuxieme année de régne : « année ou Zimri-Lim
“redressa” les Bords-de-1’Euphrate » (Charpin-Ziegler
2003, p. 184 et n. 108). Le verbe employé (sdsurum)
renvoie bien a un décret de misarum.

Ces mesures n’étaient pas limitées a I’avénement
d’un roi. Lorsque la situation économique devenait
catastrophique, le souverain pouvait intervenir de fagcon
a soulager le fardeau des plus pauvres. Ainsi, lorsqu’une
famine frappa la région du Suhlim, Yasmah-Addu
informa Samsi-Addu qu’il avait décidé de prendre un
décret (Siptum) par lequel il remettait les préts de grain,
intérét compris (ARM 1v, n° 16 = LAPO 18, n° 1049) :
la comparaison avec les textes babyloniens contempo-

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

426

rains permet de conclure qu’il ne s’agissait pas seulement
de la remise des arriérés envers le palais, mais aussi de
dettes contractées auprés de particuliers. L’ andurdrum
pouvait également étre proclamée dans un royaume
étranger vaincu et annexé. C’est ainsi que le prophéte-
dpilum du dieu Samas déclara a Zimri-Lim : « Autre
chose. Voici ce que dit Samas : « Hammurabi, le roi de
Kurda, t’a dit des mensonges et sa main est dirigée vers
ailleurs. Ta main s’emparera de lui et tu donneras libre
cours a une andurdrum dans son pays. Or voici que le
pays tout entier est remis a tes mains. Lorsque tu
t’empareras de la ville et que tu donneras libre cours 2
une andurdrum, [ainsi], ta royauté sera éternelle »
(ARM xxv1/1,1n° 194, 1. 32-43). Le devoir de justice est
ici encore présenté comme une mission divine.

On pourrait avoir des doutes sur I’application de telles
mesures. On posséde néanmoins quelques indices qui
montrent leur efficacité. Ainsi, un contrat de prét d’argent
datant du regne de Yahdun-Lim ajoute cette mention : « 11
(le débiteur) a recu ’argent apres V'andurdrum ». Le
créancier fit donc préciser que ce prét ne pouvait étre
considéré comme entrant dans le champ d’application
d’une andurdrum que le roi avait récemment proclamée.
La pratique de I’andurdrum a laissé une autre trace dans
les contrats : le créancier pouvait faire inclure une clause
par laquelle le débiteur s’engageait a rembourser, méme
en cas d’annulation des dettes (Charpin 1990c). Quelques
lettres font également allusion a I’application d’une telle
mesure. Ainsi le gouverneur du Suhiim Hamméanum
écrivit-il & Yasmah-Addu : « De plus, on me presse de
questions au sujet de I’andurdrum des esclaves, hommes
et femmes. Que mon seigneur m’écrive la décision
concernant ’andurdrum. Qu’il écrive sans faute !
(M.11009+ [LAPO 18, n° 1084] : 20-27). Une autre lettre
fait allusion & « la tablette du protocole (isiktum) de
I’andurdrum qui a été écrite » suite au décret (Siptum) pris
par le roi (M.14033 [LAPO 18, n° 1082] : 7-9). On
regrette évidemment qu’un tel texte ne soit pas parvenu.

Bibliographie

Charpin 1987b = D. Charpin, « Les décrets royaux a
I’époque paléo-babylonienne, & propos d’un ouvrage
récent », AfO 34, p. 36-44 ; 1990c = « L’andurdrum a
Mari », MARI 6, p. 253-270 ; 1997 = « Manger un
serment », dans S. Lafont (éd.), Jurer et maudire :
pratiques politiques et usages juridiques du serment dans
le Proche-Orient ancien, Méditerranées 10/11, Paris,
p. 85-96 ; 2000 = « Les préteurs et le palais : les édits de
miSarum des rois de Babylone et leurs traces dans les
archives privées », dans A.C.V.M., Bongenaar (éd.),
Interdependency of Institutions and Private Entrepre-
neurs (MOS Studies 2), PITHANS 87, Leyde, p. 185-211;
2005b = « Le statut des “codes de lois” des souverains
babyloniens », dans Le législateur et la loi dans I’ Anti-
quité, Caen, p. 93-108 ; 2005d = « “Laver les ergastules”
(nepdratim mesim), d’ Alep a Suse », NABU 2005/97.

Durand 1997b = J.-M. Durand, « Itir-Mér, dieu des
serments », dans S. Lafont (éd.), Jurer et maudire :
pratiques politiques et usages juridiques du serment
dans le Proche-Orient ancien, Méditerranées 10/11,
Paris, p. 57-69.



427

Lafont 1997 = S. Lafont, « Un “cas royal” a I’époque
de Mari », RA 91, p. 109-119 ; 1998 = « Le roi, le juge
et I’étranger a Mari et dans la Bible », RA 92, p. 161-
182 ;2002 = « Un cas d’exécution sommaire a Tuttul »,
dans FM v1, p. §9-102.

Sasson 1977 = J.M. Sasson, « Treatment of
Criminals at Mari », JESHO 20, p. 90-113 ; 1998 =
« About “Mari and the Bible” », RA 92, p. 97-123.

D. CHARPIN.

IL. SERMENTS

Le « serment par le dieu » nis ilim ou « serment par
les dieux » ni§ ildani est documenté, & Mari, par des
textes de nature diverse : les textes juridiques mettent en
évidence la pratique du serment dans le domaine privé,
lors d’accords entre deux parties, et permettent de
deviner la gestuelle symbolique ou magique qui
I’accompagne. On observe par ailleurs dans les sources
judiciaires le recours au serment assertoire comme un
des moyens d’établissement de la preuve. La Mésopo-
tamie amorrite s’oppose en cela au domaine irakien de
I’Est par deux caractéristiques, le recours a I’oral plutot
qu’a I’écrit et I’engagement devant une volonté divine
toute puissante plutdt qu’en accord avec le décret du roi
(simdat Sarrim). Un certain nombre de protocoles jurés,
relevant du type de 'isiktum, « accord préalable passé
entre deux parties », permettent par ailleurs de saisir
I'idéologie sous-tendant les pactes politiques. On y voit
se dessiner a la fois le service du roi et la forme de
I’engagement qu’il implique. Avec cette seconde
dimension, c’est une facon syrienne d’envisager les
pactes sociaux et politiques qui apparait désormais sous
un jour nouveau dans la documentation mariote : par
dela les différences d’origine du terme employé pour
désigner le serment, le nis ildni est en effet tout 2 fait
comparable aux adé connus a I’époque néo-assyrienne,
persistance de cette méme tradition syrienne.

A. PRATIQUE JURIDIQUE ET PRATIQUE MAGIQUE. — Le
serment est une pratique juridique courante en Mésopo-
tamie. Lors de la conclusion d’un accord, le serment
par le dieu local et par le nom du roi scelle I’engage-
ment des parties contractantes. Par ailleurs, le serment
assertoire, par lequel une personne jure ne pas avoir eu
certaines activités coupables, constitue, lors des proces,
un mode d’administration de la preuve largement
répandu en Mésopotamie. Mari documente cependant
des caractéristiques propres au Moyen-Euphrate et aux
régions sous influence de la culture amorrite : la presta-
tion de serment s’accompagne a Mari d’une gestuelle
symbolique par laquelle on remet sa vie entre les mains
d’une puissance divine supérieure, garante de I’accord,
en I’occurrence ItGr-Mér.

Le serment & Mari est juré le plus souvent par Itiir-
Meér. - Le dieu est mentionné avec d’autres divinités et
divers rois de Mari. D’une maniere générale, ItGr-Mér
apparait comme le dieu pourvoyeur de royauté, destruc-
teur des famille et maison du méchant, dieu garant de
I’équité (kittum), lequel sait « libérer les humbles », et
gardien des serments, qui punit par sa justice (misarum)
les parjures qui ont prété serment par lui.

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

428

On voit ainsi Itir-Mér, dieu de justice, intervenir dans
le domaine politique. Ses emblémes (kakkum), en
I’occurrence son sceptre (hattum), sont déplacés pour
des serments prétés entre rois : lorsque Zimri-Lim
rencontre Bina-Etar de Kurda, le sceptre d’Itir-Mér
est déposé aux c6tés des emblemes de Saggar, divinité
locale (Durand 1997b, p. 61) : « Lorsque I’embléme
d’Itdr-Mér eut fait son tour et fut arrivé 1a ot se trouvait
I'embleme de Saggar, (...) avec lui il est entré au temple
de Saggar de Kurda. La-dessus, (...) Bina-Estar (...) a
fait apporter ses sacrifices ».

C’est devant son sceptre aussi que le roi s’engageait
lui-méme dans sa capitale (Durand 1997b, p. 61) :
« Aujourd’hui, on doit donc faire sortir Sama$, Addu et
le sceptre d’Itir-Mér de sa demeure pour que mon
seigneur touche sa gorge devant Samas ».

C’est devant lui enfin que les vassaux se déplacent
pour préter serment au roi de Mari (Durand 1997b,
p- 62) : « Hiya-Simi a envoyé a [NG] Sagqqum et
Ibirum dire : “Puisque vous avez engagé les hostilités,
il faut que deux Scheicks aillent &4 Mari et, par devant
ItGr-Mér, prétent serment” ».

Dans le domaine privé, c’est I’arme (gamium) d’Itlr-
Mér qui est mentionnée dans plusieurs documents
juridiques, notamment dans des affaires de grand
commerce international : les affaires engageant des
Mariotes face a des Babyloniens, marchands de Sippar,
se reglent, a Sippar devant Samas, et 2 Mari devant Itdr-
Meér. Ainsi s’exprime un marchand de Sippar, opposé au
mariote Asqudum au sujet de marchandises dont le
compte est litigieux (Durand 1997b, p. 62 sq.) : « Jai
dit : “Que I’on apporte le symbole de Samas et par devant
lui, parlez droitement !” (...) Moi-méme, je veux bien
envoyer mes serviteurs pour qu’ils fassent le compte dans
le temple d’Itlir-Mér de tout ce que je lui ai envoyé ».

[tir-Meér était garant de bien d’autres actes juridiques
a Mari. C’est en sa présence, par exemple, que la récolte
était faite et répartie. On dressait aussi « I’arme divine »
dans les campagnes pour régler les litiges concernant
les pesées et partages.

Figure politique liée directement 2 la ville de Mari et
sirement, de par ses origines occidentales, a la dynastie
bensim’alite, Itiir-Mér entre souvent en concurrence,
pour le serment, avec d’autres divinités, et en premier
lieu avec le chef du panthéon de la région du Moyen-
Euphrate, Dagan, installé a Tuttul et, plus proche de
Mari, & Terqa. Ainsi une lettre rapporte-t-elle les incidents
qui se produisent lorsque des chefs benjaminites souhai-
tent préter serment devant Dagan plutdt que devant It{r-
Mér (Durand 1997b, p. 63 sq.). Le serment par Itir-Mér
avait, pour les vassaux, le grand désavantage qu’il fallait
se déplacer jusqu’a Mari. Le roi apprit donc a composer
avec les susceptibilités, et, le plus important étant le
serment, il accepta souvent que I’on prétat serment par
les dieux qui étaient a disposition.

Le serment était prété devant les emblémes du
dieu. — 11 est ainsi incorporé a la sphére religieuse et
placé sous la garde du divin. Il concerne les hommes,
mais aussi les dieux, qui, entre eux, pouvaient s’enga-



429

ger par serment. Ainsi, au moment de la guerre contre
I’Elam, les dieux jurent-ils de ne pas attenter « a la
brique de Mari ni au gardien de Mari » (ARM X, n° 9,
pour lequel voir en dernier lieu Charpin-Durand 2003,
p- 74-75). 1l était de plus accompagné de gestes
symboliques qui avaient pour but de renforcer son
caractere sacré. Le fait d’enfreindre un serment était
ainsi considéré comme une souillure, un péché, et il
était nécessaire, pour le conjurer, de faire intervenir des
techniciens de la purification : les conjurateurs ou
exorcistes (wdsipum ou mussirum), qui manipulaient
des emblémes du méme type que ceux des dieux (le
gamlum, par exemple).

Pourtant, les cas de rupture de serment, notamment
ceux des alliances politiques, sont fréquents, et apparem-
ment, en toute « bonne conscience » de la part du parjure.
Une certaine forme de cynisme en politique fait que, face
4 son ennemi, la violation d’un serment n’est pas vue
comme honteuse. Du fait des vassalités multiples et
croisées dans le jeu politique du royaume de Mari, il
n’était d’ailleurs pas rare que les serments de vassaux
entrent en concurrence, et le probleme était résolu, le plus
souvent, par la trahison d’un allié au profit d’un autre.

Par ailleurs, I’altérabilité de la volonté humaine était
prise en considération dans la pensée politique de
I’époque. La preuve en est que, dans des situations
critiques, le roi de Mari a éprouvé le besoin de faire
renouveler le serment des localités voisines de la capitale,
de districts entiers ou de ses serviteurs (voir ci-dessous).

Dans I’esprit des contemporains, la toute-puissance
divine peut changer le cours de I'histoire. Si les dieux
ont cette puissance, ils peuvent ainsi défaire quand bon
leur semble un serment qui devrait étre infrangible. On
interpréte en ce sens le fait que les recours de Zimri-Lim
a des prophéties surviennent toujours a des moments ot
il s’était engagé dans des conflits qui pouvaient paraitre
impies (cf. J.-M. Durand, Prophéties, col. 370). Les
expéditions punitives contre les parjures devaient exister
mais rester finalement rares. Seule 1’histoire, résultat de
la volonté des dieux, était interprétée a posteriori par les
Anciens comme le juste chatiment divin suivant la
rupture d’un serment (Guichard 1996).

Geste et serment. — On trouve dans les documents
juridiques de Mari une réalité commune a toute la
région du Moyen-Euphrate, et, par dela, a I’ensemble
de la Mésopotamie amorrite : dans les clauses de non-
revendication, les expressions désignant le parjure
éventuel et la punition qu’il encourt, a 1’inaccompli
(futur), sont accompagnées d’une expression a I’accom-
pli (passé), qui dit alternativement « il (le jureur) a juré
un serment (par) ND/NR », « il a mangé un serment
(par) ND/NR », « il a juré (par) I’asakkum de ND/NR »
ou encore « il a mangé ’asakkum de ND/NR ». On
comprend, que le geste de manger est équivalent a celui
de jurer, et qu’il devait étre effectué par le jureur au
moment méme ot il prétait serment.

D’autres expressions paralleles, dans des contextes

similaires, évoquent I’ingestion d’herbes au moment du
serment. On « a mangé (ikdli) les herbes (SAR.MES)

TELL HARIRI / MARI : TEXTES

430

du roi et du dieu », ou encore, on « a juré (pad) par les
herbes du roi et du dieu ». On est ainsi amené a penser
que I'énoncé du serment s’accompagnait de I’ingestion
d’une décoction de plantes, slirement porteuses d’une
malédiction au cas ou le jureur transgresserait son
serment. De tels actes matérialisant la malédiction que
1I’on appelait sur soi en cas de parjure sont attestés dans
différents contrats de Mari, Terqa et Sippar. Le repas
pris en commun par les contractants attesté dans
certains documents, interprété d’abord comme une
commensalité fondant une confraternité, ou simplement
comme une petite féte célébrant 1’accord, peut consti-
tuer en réalité un rite festif comportant une dimension
magique. C’est ce qu’il faut voir vraisemblablement
derriere le terme d’asakkum, traduit généralement par
« tabou », et dont on trouve des paralléles, sous le terme
d’ikkibum dans les malédictions des traités d’Assar
haddon (Charpin 1997).

B. LES RELATIONS ENTRE LE ROl ET SES SERVITEURS. —
La continuité d’'une conception syrienne du serment
apparue avec la notion de « tabou » (asakkum / ikkibum)
est confirmée en ce qui concerne I'usage du serment
comme fondateur des structures sociales et politiques. Les
textes de serments de Mari mettent en effet en lumiére les
relations entre le roi et certaines classes de serviteurs. Ils
concernent aussi bien des serviteurs considérés indivi-
duellement, et a tout niveau, des plus proches conseillers
du roi a de simples particuliers, que des groupes plus oil
moins unis et identifiés comme tels (groupes d’adminis-
trateurs, groupes bébouins, fragments de la population
palatine ou extérieure au monde du palais...).

Assujetis au serment. — Une lettre de Samsi-Addu a
Yasmah-Addu datée du mois xii* dresse la liste des
catégories de personnels qui doivent préter serment au
roi de Mari (A.2724 = Durand 1991 : 30 sq.) : « Fais
jurer un serment par les dieux aux fonctionnaires
existants : gouverneurs, intendants, (simples) fonction-
naires, qui sont a ton service personnel, a la masse qui
compose les sections, aux Scheicks, aux lieutenants et
aux fonctionnaires, qui peuvent exister [5 administra-
teurs cités par leur nom)] doivent se tenir avec les scribes
et faire préter serment par les dieux. Eux-mémes ensuite
doivent secondairement préter serment par les dieux ».

La lettre de Samsi-Addu permet de distinguer deux
grandes catégories de personnel : les serviteurs du
palais chargés des biens et intéréts économiques et
matériels du roi dans les provinces (gouverneur,
intendants...) et les chefs locaux (les Scheicks et leurs
« lieutenants »), chargés des populations extérieures au
palais (muskénum et membres des tribus) mobilisables
pour les travaux entrepris par le palais.

On voit 4 I’occasion que les grands serviteurs chargés
d’organiser les cérémonies de serment ne sont pas eux-
mémes exempts de cette obligation, ni méme les devins,
qui devaient, par leur science, indiquer le moment faste
auquel organiser cette prestation de serment. Le seul
milieu pour lequel le serment n’est pas documenté est
la famille du roi, ses proches parents et son harem.

Il est dommage que I’on ait ce type de document pour
le régne précédant celui qui a fourni les protocoles



431 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

effectivement jurés, mais on peut se douter que la réalité
n’a pas di changer beaucoup. Le régne de Zimri-Lim
atteste en revanche de longues listes de personnes,
regroupées par lieux-dits et districts, qui doivent jurer
par les dieux. Il n’est pas possible de savoir si la presta-
tion de serment était quelque chose de naturel au début
du regne, avec des récurrences périodiques, dans la
mesure oit I’on ne saisit le phénomene qu’en périodes
de crise au cours du régne et jamais de maniére explicite
au moment de ’intronisation. Les textes administratifs
de Mari documentent deux grandes prestations générales
de serment durant le régne de Zimri-Lim :

- Le premier moment documenté date du mois de
Hubur (vi) de I'année ZL 2 (= 1°). Pendant tout le mois,
on traite des agneaux a propos des chefs de service et
serviteurs royaux, puis on les fait jurer. Les gens sont
énumérés par listes constituant, a chaque fois, la
« donne » d’un devin particulier.”

Le roi a recours a la sanction divine pour confier un
role administratif a quelqu’un (cf. Divination, col. 374).
Les choses ne se passent pas nécessairement bien du
premier coup et I’on est obligé de recommencer parfois
I’interrogation oraculaire a plusieurs reprises. Parmi ces
listes, il en existe une portant la mention suivante
(Durand 1991, p. 43) : « tablette (énumérant) les princi-
paux serviteurs pour lesquels on doit, une seconde fois,
passer I’inspection oraculaire (burrum) afin de leur faire
préter le serment par le dieu et qui n’ont pas (encore)
prété serment ».

Aucun texte ne dit pourquoi juraient ces gens qui
représentent, pour une part, les plus hauts fonction-
naires de 1’administration palatiale ou de I’Etat. La
période de calme relatif qui suivit la guerre avec les

Benjaminites et le mariage de Zimri-Lim avec Sibtu fut”

stirement I’occasion pour le roi de s’assurer, a luietala
descendance qui serait issue de cette nouvelle union, la
fidélité de ses plus hauts et plus proches serviteurs.
Zimri-Lim semble alors avoir joué la carte de la
réconciliation nationale, puisqu’il intégre a son service
aussi bien les anciens serviteurs de Yasmah-Addu que
des hommes nouveaux, bensim’alites et benjaminites,
quel qu’ait été leur role dans les conflits du début du
regne (Charpin-Ziegler 2003, p. 192).

On possede, pour un contexte similaire de lendemain
de crise et de réconciliation, un protocole juré par les
anciens révoltés au roi qui se maintint sur le trone :
aprés que le roi de Karana Asqur-Addu eut a réprimer,
avec l’aide d’un contingent mariote, la révolte du
commandant de son armée Kukkutanum, le chef des
troupes mariotes Yasim-El fit préter un serment a
Asqur-Addu par les révoltés de la veille : c’est le
« Protocole de Karani » (M.7259 = Durand 1991, p. 48-
50), que Yasim-El transmit & Zimri-Lim, suzerain
d’ Asqur-Addu (Charpin 2006). Le texte juré prévoit
d’ailleurs qu’en cas de trahison d’Asqur-Addu, ses
serviteurs seraient automatiquement déliés de leur
serment envers le roi de Karani et devraient en faire
rapport au roi de Mari.

- Un treés important lot de listes nominatives datées
de ZL 9’ met en évidence un deuxi¢éme moment de

432

prestations de serments, de civils hommes d’une part, et
de femmes d’autre part. Il s’inscrit lui aussi dans un
contexte de tensions dans I’histoire du royaume de
Mari, celui de la progression des troupes élamites dans
tout le nord-est de la Djéziré, sur fond de guerre entre
Babylone et I'Elam. C’est le paysage politique de toute
la Mésopotamie qui se trouvait menacé de bouleverse-
ments, surtout apres la chute d’E$nunna.

Outre son intervention militaire « au secours de
Babylone », Zimri-Lim a sirement ressenti le besoin
de faire jurer I’ensemble de la population du royaume,
dont certaines parties, ou du moins leurs autorités, ont
pu avoir des appréciations différentes du conflit. Une
prophétie est d’ailleurs venue conforter la décision du
roi de Mari de s’opposer & son « suzerain » (au moins
nominal) qu’était le sukkalmah, preuve que le besoin
d’une justification supérieure a la volonté du roi s’était
fait ressentir.

On peut observer les déroulements précis des
opérations de prestation de serment dans les trois
districts centraux sur trois mois environ : par ordre
chronologique, les districts de Mari, puis Terga, et enfin
Saggaritum sont visités par les administrateurs envoyés
de.la capitale. C’est donc un ordre géographique, de la
capitale au sud, vers le nord du royaume, qui préside &
I’organisation des serments. L’ absence de serments de
femmes dans le district de Qattunidn a été mis en
relation avec I’inexistence de recensement-tébibtum des
hommes mobilisables pour les armées du roi dans ce
méme district, qui ne devait pas étre considéré comme
constitutif du ceeur du royaume (Charpin 2005).

Texte programmatique. — Quelques textes qualifiés
d’isiktum sont les paroles prononcées par les serviteurs
lors de leur prestation de serment. Le verbe esékum,
forme mariote du babylonien eséhum, signifie
« assigner », en 1’occurrence, « assigner une personne
a une tiche ou fonction ». L’isiktum est compris comme
un « protocole d’activités juré », par lequel une
personne jure d’agir selon des directives données ; il
s’agit donc d’un texte programmatique, qui permet de
saisir les relations que le roi amorrite souhaitait entrete-
nir avec ses serviteurs.

a) Ils concernent, pour autant que les sources le
documentent, des fonctionnaires royaux (devins,
intendants du palais, gouverneurs) mais aussi des
groupes sociaux pris dans leur globalité (Etats vassaux,
tribus nomades), soit I’essentiel de ceux sur qui le roi de
Mari pouvait avoir autorité. Leur role est donc considé-
rable dans le fonctionnement du royaume.

- Le « protocole des devins » est le document qui
permet le mieux de saisir les relations que le roi
amorrite souhaitait entretenir avec ses serviteurs. Le
devin ne répond pas a des exigences morales ou
religieuses, mais strictement politiques. Son action est
motivée par la volonté du roi, et non par celle des dieux,
qui ne sont présents que comme témoins du serment et
vengeurs éventuels du parjure ; il est tenu de dénoncer
autrui et doit en ce sens se soucier non seulement de la
pureté de son action, mais de celle des autres ; il jure sur



433

un texte qui envisage toutes les possibilités d’action et
ne peut s’y soustraire.

Le texte n’est pas daté et, s’il est possible de dire
qu’il date du début du regne, il est difficile de préciser
en revanche s’il s’agit de I’entrée de Zimri-Lim & Mari
apres la victoire sur Yasmah-Addu, ou de 1’établisse-
ment de la filiation avec Yahdun-Lim, quelque temps
plus tard.

- Il existe un protocole qui ne qualifie pas précisé-
ment le statut du jureur mais concerne manifestement
un administratif a la téte d’un district limité. Le roi
s’assure par ce serment que son serviteur ne se rebellera
pas contre lui, ne prendra pas la fuite, et n’incitera pas
les populations de son district a la rébellion, tous traits
caractéristiques du haBirum. De méme que le devin,
I’administratif doit faire attention non seulement a son
propre comportement mais aussi a celui de son
entourage. La délation d’un autre administratif ou de
tout sujet du roi qui tenterait d’organiser une rébellion
est prévue et méme imposée.

- Un seul texte concernant le serment d’un gouver-
neur-§dpitum nous est parvenu. Il ne s’agit pas d’un
protocole isiktum, mais d’un serment assertoire portant
sur le passé, prété en contexte judiciaire en présence
des dieux du serment ; ce texte a pour caractéristique
de concerner une personne précise, le gouverneur de
Saggaratum, SOmu-hadd et non la catégorie des
$dpitum de maniére anonyme.

La déontologie du gouverneur qui transparait
consiste ici encore en une aliénation totale de la person-
nalité du serviteur, tout entier au service du roi, et non
autorisé a entretenir des rapports avec I’étranger sans
en passer par le roi. La premiere obligation est la
transmission de I’information venant de I’extérieur du
royaume a laquelle le serviteur avait acces, reflet du
désir du roi amorrite de centraliser 1’information. En
sens inverse, dans ses relations avec ’extérieur, 1’auto-
rit€é locale n’avait nullement ’initiative et devait se
contenter de transmettre les missives émanant de
I’administration centrale.

b) Bien que sanctionné par les dieux de la divination,
et s’engageant devant les dieux du serment, selon un
rituel précis, le serviteur s’engage sur un plan strictement
politique. Il aliéne totalement sa personnalité et devient
I’instrument du roi. Dans sa forme, le texte tend a
I’exhaustivité et envisage toutes les possibilités d’action
du serviteur, de maniere qu’il ne puisse se soustraire aux
malédictions qu’il encourt en cas de parjure. Les
malédictions, pour autant qu’elles soient mentionnées
sont familiales et portent autant sur la descendance du
parjure que sur sa personne. Les relations entre le
serviteur et le roi se résument & un devoir absolu d’infor-
mation, impliquant deux notions clefs dans le comporte-
ment du serviteur, le secret et la délation.

- Le devoir d’information est le devoir essentiel des
fonctionnaires et nulle hiérarchie ne peut faire écran
entre un serviteur porteur d’une nouvelle et le souverain
a qui il faut la transmettre. Le manque d’information
du souverain risque d’entrainer un dommage majeur.

TELL HARIRI / MARI : TEXTES

434

Plusieurs anecdotes rapportées par des lettres montrent
que le serviteur qui ne se soumettait pas a cette obliga-
tion encourait de graves dangers. Ainsi voit-on un prince
benjaminite menacer le premier ministre de Zimri-Lim
de I’apostropher un jour devant le roi, s’il s’obstine a ne
pas transmettre les informations qu’il lui envoie régulie-
rement (Durand 1991, p. 56 sq.) : « Maintenant, transmets
cette information a ton Seigneur, comme quoi ils m’acca-
blent de messages mais que je n’irai pas chez eux. Si tu
n’en informes pas ton Seigneur, un jour ou Iautre, je
t'apostropherai devant Zimri-Lim, en disant : “J’ai
entendu une nouvelle, je 1’ai écrite a Sammeétar, or
Sammétar ne te 1’a pas transmise”. Tu ne pourras pas
répondre : “Quoi ? moi, je ne sais rien !” Transmets cette
information ! ».

De la méme maniére, on voit régulierement des
serviteurs se défendre énergiquement quand ils se
voient accusés de ne pas agir conformément a ce qu’ils
sont censés faire, du fait du serment prété a leur entrée
en fonction.

- La notion de secret constitue le revers du devoir
d’information. Les nouvelles doivent parvenir au roi
sans étre ébruitées aupres de la population civile ou de
toute oreille non fiable. Le secret concerne avant tout le
devin, puisqu’il a acces a la fois aux intentions du roi,
par les questions qu’il formule, et aux réponses favora-
bles ou défavorables des dieux, qui influencent 1’action
royale (cf. La divination, Le Protocole des devins,
col. 376-377). Cette volonté de secret émane du roi lui-
méme, mais certains serviteurs, comme le chef nomade
Ibal-pi-El poussent parfois ce souci jusqu’a la paranoia.

La délation est aussi une attitude obligatoire et trés
importante du bon serviteur. Les cas les plus épineux
ont dii se poser aux administrateurs mariotes de
Yasmah-Addu, liés sGrement au roi de Mari par
serment, et pressés souvent par Samsi-Addu de le tenir
informé de la gestion du royaume confi€ a son fils. La
calomnie est donc un théme omniprésent dans les lettres
de I’époque : les plus grands administrateurs, vassaux
ou chefs nomades, furent souvent amenés a se défendre
d’un rapport embarrassant fait sur leur compte.

Bibliographie

Bonechi 1997 = M. Bonechi, « Les serments de
femmes a Mari », dans S. Lafont (éd.), Jurer et
maudire : pratiques politiques et usages juridiques du
serment dans le Proche-Orient ancien, Méditerranées,

n° 10-11, p. 97-104.

Charpin 1997 = D. Charpin, « Manger un serment »,
dans S. Lafont (éd.), Jurer et maudire : pratiques
politiques et usages juridiques du serment dans le
Proche-Orient ancien, Méditerranées, n° 10-11, p. 85-
96 ; 2005 = « Pour une estimation de la population du
royaume de Mari », NABU 2005/96 ; 2006. = « [Compte
rendu de] W. Heimpel, Letters to the King of Mari. A
New Translation, with Historical Introduction, Notes,
and Commentary, Mesopotamian Civilizations 12,
Winona Lake, 2003 », AfO 51, p. 295-304. — Charpin-
Durand 2003 = D. Charpin et J.-M. Durand, « Des
volontaires contre I’Elam », dans W. Sallaberger,



435

K. Volk et A. Zgoll (éds), Literatur, Politik und Recht in
Mesopotamien (= Mél. Wilcke), OBC 14, Wiesbaden,
p. 66-76.

Durand 1991 = J.-M. Durand, « Précurseurs syriens
aux protocoles néo-assyriens », dans D. Charpin et
F. Joanneés (éds), Marchands, diplomates et empereurs.
Etudes sur la civilisation mésopotamienne offertes &
Paul Garelli, ERC, Paris, p. 13-71 ; 1997b = « Itlir-Mér,
dieu de la justice et des serments », dans S. Lafont (éd.),
Jurer et maudire : pratiques politiques et usages
Jjuridiques du serment dans le Proche-Orient ancien,
Méditerranées, n° 10-11, p. 57-69.

Guichard 1997 = M. Guichard, « Violation du
serment et casuistique a Mari », dans S. Lafont (éd.),
Jurer et maudire : pratiques politiques et usages
juridiques du serment dans le Proche-Orient ancien,
Méditerranées, n° 10-11, 1997, p. 71-84.

A. JACQUET.

III. LA VENGEANCE ET LES CAS ROYAUX

Tl est souvent répété que les Amorrites ont pratiqué la
justice avec plus de rigueur que les gens de 1’Est qui
auraient eu une attitude plus mesurée. Les punitions du
Code de Hammu-rabi qui envisagent de recourir a
I’application du talion seraient dues a I’influence directe
des Amorrites sur la pensée mésopotamienne.

La loi du talion ou le théme de la vengeance et le prix
du sang qui lui sont associés ont effectivement de bons
correspondants dans les textes bibliques et c’est 1’asso-
ciation de ces themes occidentaux avec 1’origine occiden-
tale des Amorrites eux-mémes qui a, évidemment,
entrainé I’amalgame. Pourtant les themes de la vengeance
et du « prix du sang », tels qu’ils sont illustrés par les
anecdotes relatives a Cain ou a Lammech, ne représen-
tent que des faits limités dans les récits bibliques.

La vengeance est exprimée dans les textes de Mari
par nigmum, une formation attendue sur la racine NQM
qui exprime dans beaucoup de langues sémitiques le fait
de se venger mais qui manque, jusqu’ici, en akkadien.
Jusqu’a il y a peu, pourtant, le substantif nigmum
comme le verbe nagdmum qui lui correspond ne se
trouvaient que dans des noms propres, hors tout contexte
historique. II était difficile de tirer quelque chose de
noms comme « Nigmi-Addu » ou Yaqqim-Addu.

Désormais ont été retrouvées dans les textes de Mari
des anecdotes qui décrivent le phénomene du nigmum.

Une premiére constatation est que la pratique n’est
pas pan-amorrite mais limitée a la région du Nord-Est :
elle est ainsi le fait des monarchies du Sud-Sindjar ou
des Bédouins bensim’alites de 1’Ilda-Maras ; en revanche,
les Mariotes sont trés choqués a son spectacle et
semblent avoir considéré une telle attitude comme un

reliquat d’ages barbares et révolus.

Une seconde constatation est que la pratique est le
fait autant de la communauté familiale qui cherche a
venger un des siens que d’un groupe tribal beaucoup
plus large ; elle concerne alors des affaires considérées
comme internationales, dans la mesure ol il s’agit de
relations entre Etats.

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

436

La description de I'acte de nigmum qui a été conservé
montre qu’il s’agit assez exactement de ce qu’illustre
la pratique du ¢’ar chez les Arabes. Il s’agit & la fois de
venger le mort et d’assouvir sa propre douleur. L’acte
releve en fait du défoulement pur et simple et représente
ce qu’il est convenu d’appeler une peine aggravée. Le
coupable, ou présumé tel, ne meurt pas uniquement
pour expier sa faute envers la victime mais pour apaiser
la douleur de sa parentele. C’est cet aspect défoulatoire
qui a manifestement le plus choqué les Mariotes.

De fait, ils viennent d’un Etat ot1 la puissance royale
s’affirme de plus en plus au détriment des notions
traditionnelles de tribalité et de conscience clanique.
Non pas que ces dernieres soient transcendées par une
conception plus épurée de la justice : le roi de Mari est
tout a fait convaincu que le groupe auquel il appartient
mérite avant tout autre sa solidarité et sa préférence ;
mais c¢’est désormais 1’autorité royale qui régle dans la
tribu les conflits d’ordre privé. Un exemple net en est
donné par I’anecdote du serviteur qui s’enfuit avec les
deux concubines de son patron : rattrapé, il est privé de
la vue ; par ce fait le maitre du groupe montre sa
puissance, mais lorsqu’il veut désormais aller plus loin
et mettre a mort le serviteur qui est devenu une bouche
inutile et, plus exactement, I’empaler pour faire de sa
mort un acte d’exemplarité, cela exceéde son pouvoir et
il doit recevoir I’autorisation royale.

On se rend compte de fait que « verser le sang » est
devenu la prérogative royale par excellence. Le roi est
quelqu’un qui, ce faisant, n’est pas susceptible de se voir
demander des comptes. Il est par 14 non pas « hors clan »
mais « au dessus des clans ». Cette possibilité de rendre
seul la justice a dii viser dans un premier temps & mettre
un terme aux entrainements de vendetta en contre-
vendetta. Il est intéressant de voir le domaine préisia-
mique qui a pratiqué par excellence une vengeance
devenue une obligation d’honneur connaitre la méme
évolution lorsque le Khalifat instaura une justice d’Etat.

Cette nouvelle conception de la punition représente
certainement quelque chose de récent dans 1’Ouest
amorrite, puisqu’on en est encore a 1’affrontement de
ceux qui persistent & se venger et de ceux qui, choqués,
s’en remettent a une autorité. Dans 1’Est, ol le pouvoir
royal s’est dégagé peu a peu tout au long du III
millénaire, dans des situations économiques et
politiques tres différentes, du temple et de la puissance
divine, le probléme avait été résolu tres différemment
par linstauration de la pratique de 1’ordalie qui
remettait vengeance et punition a la discrétion de la
décision divine. Dans le monde de Mari, I’ordalie se
présente en fait comme une survivance pratiquée a Hit,
donc aux confins de I’univers suméro-akkadien.

J.-M. DURAND.
VIIl. NUMERATION ET METROLOGIE A MARI

1. SYSTEME DE NUMERATION ET PRATIQUES DE
CALCUL

On ne peut parler, sans risque d’anachronisme, de
discipline « mathématique » constituée dans la culture



437

syrienne du début du II°* millénaire. Certains scribes
s’occupaient d’effectuer des calculs, par exemple pour
le recensement de la population ou pour I’ arpentage des
champs, mais leur rdle de « calculateurs profession-
nels » ne représentait que I’'une des multiples taches
auxquelles ils étaient formés : rédaction des lettres,
établissement de contrats, évaluation des pertes et
bénéfices économiques, etc.

Une série d’indices, d’une part dans la rédaction des
exercices d’écoliers et d’autre part dans les annotations
en marge des tablettes administratives, permettent
néanmoins d’appréhender 4 Mari un ensemble de
pratiques de calcul et d’écriture des nombres propre a la
culture syrienne. Des fagons de faire locales resurgis-
sent ici et 12 & c6té des conventions scribales « interré-
gionales ». Plus précisément, la culture mathématique
mariote se situe a I’intersection de trois spheres de
pratiques : la numération de base décimale ancrée dans
I’Ouest et le Nord syriens, la notation centésimale de
position attestée dans ’ensemble de la Syrie amorrite,
et I’enseignement scolaire fondé en grande partie sur le
modele « suméro-akkadien ».

A. SYSTEME DE NUMERATION. — Un systeme de
nombres ne doit pas étre confondu avec un systéme de
notation de nombres associé, c’est-a-dire avec un
répertoire de signes défini pour représenter ces nombres
sur un support (Chrisomalis 2004).

La documentation écrite mariote comporte trois
systémes de notations des nombres. Le premier systeéme
puise dans un répertoire de signes phonétiques et
idéographiques pour écrire les noms de nombres et
montre par conséquent plus d’affinités avec la langue
et les expressions dialectales. Le principe des deux
autres, nommeés respectivement systéme centésimal de
position et systéme sexagésimal de position, repose sur
I’alternance ou la combinaison conventionnelles de
deux signes simples, le clou et le chevron.

La structure décimale du systéme. — A partir des
noms de nombres, il est possible de reconstruire la
structure du systéme de numération dans lequel
comptaient les Mariotes, en opposition avec celui dans
lequel ils calculaient, étudié plus loin. Il repose sur une
base décimale.

1°) le signe U (clou oblique) représente le nombre 10.

2°) 100 est exprimé par me’at (absolu) ou me’atum
(intégré & la phrase) avec expression des multiples (100,
200 etc.)

3°) 1 000 est exprimé par lim ou limum, selon le
méme systeme

4°) Trois fagons de noter 10 000 sont attestées.

La premiere consiste a juxtaposer le clou oblique
pour « 10 » et le terme Ji-mi et doit donc étre lue littéra-
lement « 10 (fois) mille ». La deuxiéme correspond &
I’emploi du signe GAL pour 10 000. Enfin, la derniére
repose sur le méme principe que la deuxi¢me, excepté
que le sumérogramme GAL est remplacé par sa lecture
en dialecte ouest-sémitique rabbatum ou ribbatum.

La juxtaposition de « 10 » et de « mille » est la plus
fréquemment rencontrée dans la documentation, et doit

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

438

étre interprétée comme I’expression normale en
akkadien (Durand 1984b, p. 278). C’est ainsi, en
particulier, que le nombre 10 000 est noté dans la
correspondance classique qu’échangent les chancelle-
ries a I’époque paléobabylonienne. Ce trait caractéris-
tique a été introduit avec la réforme de I’écriture, initiée
a ESnunna au cours du XIx® siecle av. J.-C. et attestée
tout particulierement a Mari (Charpin 1992a ; Durand
1992b, p. 121). La juxtaposition de 10 et de mille devait
rester par la suite, aux II° et I millénaires la facon la
plus courante d’écrire 10 000, aussi bien dans les
documents de la pratique que dans les Annales des rois
assyriens (M. de Odorico 1995, p. 4).

Le terme rabbatum (ou ribbatum) appartient a
Porigine aux dialectes de 1’Ouest (Durand 1984b,
p. 278 et Streck 2000, p. 111). Son emploi remonte au
III¢ millénaire puisqu’il apparait dans les archives
d’Ebla sous la forme (absolue) de ri-bab. Pendant la
période paléobabylonienne, rabbarum est attesté dans
la documentation de Mari, celle d’ Alalah employant
plutdt la variante ribbatum. Un texte de 1’époque
Sakkanakku (T. 13), rédigé selon des normes d’écriture
antérieures a la réforme de Yahdun-Lim, permet de faire
le lien entre les deux fagons de faire et de montrer
que la tradition consistant & exprimer 10000 par
rabbatum/ribbatum était celle qui était vivante dans
toute la Syrie.

Des lettres et documents administratifs rédigés a
Mari, mais également & Karkémis, & Qattunén, dans la
région du Yamhad et dans 1’lda-Maras portent
également la trace de cette expression dialectale. Le
sumérogramme GAL sert a noter 10 000 et sa signifi-
cation premigre, « grand », s’apparente a la racine rbb
(emphatique pour rb’) sur laquelle est construite
rabbatum/ribbatum. Cette expression est empruntée
directement 2 la langue parlée, comme illustre claire-
ment un extrait d’un compte de moutons : le scribe a
enregistré, a 1’aide du signe GAL, 10 550 bétes que les
bergers « ont fait écrire de leur bouche », c.-a-d. qu’ils
lui ont dicté (Durand 1984b, p. 178).

10 000, le « grand nombre ». — Pour quelle raison
10 000 a-t-il été, dans ce systtme syrien, dénommé
« grand nombre » ? 11 semble qu’il véhicule le sens de
«multitude » et de « nombre au dela duquel il est difficile
d’imaginer quelque chose », si I’on effectue un parallele
entre le nombre 10 000 et son pendant « 3 600 » (ou
36 000) selon la tradition du sud mésopotamien. Le
systéme centésimal de position, étudié plus loin, révele
que 100 jouait un rdle de pivot, de la méme fagon que 60
dans le systeme sexagésimal de position. Les nombres
3 600 et 10 000 représentent respectivement le carré de
ces nombres pivots (3 600 = 607 et 10 000 = 1 00%). IIs
sont alors probablement porteurs du méme sens pour les
cultures qui les employaient. Le nombre 3 600, noté avec
le signe SAR signifie « innombrable » dans certaines
expressions idiomatiques (Wilcke 2003, p. 445). Certains
rois assyriens 1’ont d’ailleurs repris, avec la signification
dérivée « multitude », lorsqu’ils parlent des ennemis
exterminés ou torturés (De Odorico 1995, p. 150). Enfin,



439

un nom de personne de serviteur royal comme USare$-
hetil, attesté a la fois dans le royaume de Mari et dans
celui d’ESnunna, signitie littéralement « Puisse-t-il (le roi)
vivre 3 600 jours », c.-a-d. « éternellement » (Charpin
2004, p. 262).

B. SYSTEME CENTESIMAL DE POSITION. — Annotations
administratives. — Des annotations, sous la forme de
simples clous verticaux ou obliques, sont parfois
inscrites en marge, au revers ou dans les derniéres lignes
des documents administratifs de Mari. Il est possible
dans plusieurs cas d’établir un lien entre certaines de ces
annotations et les chiffres du texte. Les chiffres inscrits
en marge représentent la somme de diverses entrées sur
la tablette. Ce principe est observable sur le texte M.
12462 + 12550 + 12555 (Soubeyran 1984, p. 33) : M.
12462 + 12550 + 12555 (= FM “v1, 42)

(Extrait de la derniére colonne de I’'inventaire du
personnel de la maison de Sammétar a Mari)

70 li-mes
79  mi-me§

9 tur-mes
6 mi-tur-mes
1 tur-gab

Apres un espace et le libellé de la tablette, on trouve

les signes suivants : i
T# W

L’effectif total des hommes, des femmes et des
enfants listés sur la tablette atteint 165. Le premier clou
vertical doit donc étre interprété par 100, les six clous
obliques par 6 x 10 et les cing derniers clous verticaux
parSx 1.

Ce principe de notation des chiffres ressemble, par
I’alternance des clous verticaux et horizontaux, au
systeme sexagésimal de position (Friberg 1990, p. 533).
Le principe de base du systeme sexagésimal de position
réside — selon un point de vue moderne — dans I’écriture
de 60 et de ses puissances a I’aide d’un clou vertical. Le
systéme mis en évidence ici emploie 6 clous obliques
pour noter 60, 7 clous obliques pour noter 70 etc., et un
clou vertical pour noter 100. I s’agit donc d’un systeme
centésimal de position.

Un trait culturel syrien. — Contrairement & une idée
couramment admise (Proust 2002, p. 515), le systéme
centésimal de position n’est pas le résultat de I’adapta-
tion du systeme sexagésimal de position dans une
culture employant une numération décimale. Les textes
d’Ebla révélent déja, au milieu du II® millénaire, un
procédé de notation de nombres qui porte en lui le
principe fondamental du systéme centésimal de position
postérieure : les encoches devant les noms de nombres
10 000 (ri-bab), 1 000 (li-im) et 100 (mi-ar) sont
inscrites selon une orientation alternée (verticale,
horizontale, verticale : Biggs 1978, p. 107) qui se
retrouve par la suite a travers la séquence clou
vertical/clou oblique/ clou vertical etc. du systéme
centésimal de position. Ce procédé a été transmis
jusqu’aux scribes des textes paléobabyloniens a travers
la documentation Sakkanakku, I’encoche ayant été
simplement cunéiformisée (Texte inédit T. 13).

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

440

Un document exceptionnel illustre particulierement
la réception de la tradition canonique du sud mésopo-
tamien par les scribes formés aux pratiques numériques
syriennes. M. 7857, issu d’un contexte scolaire, porte
trois types de notations de nombres (Friberg 2005, p. 1-
5, Guichard 1997, p. 316-319, Proust 2002, p. 515) : le
systéme sexagésimal de position, le systéme centésimal
de position et le systeme décimal de noms de nombres.

Cette tablette partage une caractéristique importante
avec certaines listes bilingues : une double ligne la
partage en deux colonnes. Sur les listes bilingues, cette
double ligne sépare les sumérogrammes (colonne de
gauche) de leur lecture akkadienne (colonne de droite)
(Landsberger et al. 1970). De la méme fagon, les
nombres écrits en systéme sexagésimal de position et
notés dans la colonne de gauche sur M. 7857 sont lus
dans le systeme local de noms de nombres employé dans
la colonne de droite (gal, me’atum, limum). Sur le revers,
le scribe a de nouveau noté les nombres de la face, cette
fois en systeme centésimal de position dont il est
familier. Par exemple, le nombre nommé « 7 gal 2 li-im
1 me 111 »ligne 4 de la face a été écrit « 721 71 » au
revers. Ces nombres n’ont pas été€ choisis au hasard : ils
forment une suite géométrique de raison 9 (99 x 9 = 8§91,
891 x9=28019,8019x9=72171et72171 x9 =649
539) (Friberg 2005, p. 4-5). M. 7857 témoigne donc a la
fois d’une réflexion a caractére mathématique et d’une
réflexion sur les pratiques scribales elles-mémes. Le
scribe montre ici toute sa virtuosité a passer d’un
systeme de notation de nombres a une autre.

Les traces de ce systeme dans les archives administra-
tives d’autres villes comme Tuttul (Tell Bi‘a) et Qattara
(Tell Rimah) confirme son usage courant dans la culture
syrienne. Les marchands assyriens 1’employaient
également, comme le refletent leurs archives commer-
ciales trouvées a Kani§ (Michel 1998, p. 257). Son
domaine d’utilisation s’étendait aussi dans le sud a Larsa
ou il a certainement été introduit par la dynastie amorrite.

Calculer : entre tradition scolaire et expressions
locales. — A Mari, comme dans d’autres villes syriennes
(Gallagher 2003), les exercices a caracteéres mathéma-
tiques ainsi que les tables de calculs ont été souvent
empruntés directement a la culture suméro-akkadienne.
En particulier, les tables de multiplications et
d’inverses, élaborées dans le systeme sexagésimal de
position, constituent un des instruments didactiques
majeurs de la tradition scolaire du sud mésopotamien,
avec les syllabaires et les listes lexicales (Robson 2002).

Plusieurs indices dans la documentation écrite
révelent que le systeme centésimal de position remplis-
sait la mé&me fonction que le systeme sexagésimal de
position, a savoir offrir des notations pratiques pour le
calcul. On observe dans les sources du sud mésopota-
mien concernant la formation des scribes, provenant en
particulier de Nippur (Robson 2002) et d’Ur (Friberg
2002), que les grandeurs métrologiques étaient conver-
ties en nombres notés dans le systtme sexagésimal de
position pour effectuer des calculs de capacité, de
longueur ou de surface. Les résultats des opérations,
écrits toujours dans ce systéme, étaient ensuite, selon



441 TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

une action inverse, exprimés de nouveau a I’aide des
écritures métrologiques. Ce principe de va et vient a déja
été mis en évidence a propos du systeme sexagésimal
de position. Il est maintenant identifiable dans I'’emploi
du systeme centésimal de position. Des tablettes
administratives de Tell Rimah et de Mari portent en effet
a leurs revers des notations de nombres en systeme
centésimal de position qui correspondent aux conver-
sions des écritures métrologiques de la face. Ainsi en
est-il pour les nombres inscrits au revers du compte de
grain OBTR 331 par rapport aux données quantitatives
de la face. En systéme centésimal de position, le nombre
inscritest : 37 x 100 + 50 = 3 750. Or, I'écriture métrolo-
gique de la face « 37 an3e 5 bdn » représente exacte-
ment, d’apres les équivalences entre les mesures de
capacité 1 anSe = 100 sila et 1 ban = 10 sila, un nombre
de 3 750 unités de capacité sila. Le scribe a donc bien
converti la quantité de grain, mesurée en ane et en ban,
en notations pratiques permettant d’effectuer des calculs
dans le cadre de 1a comptabilité du grain (total mensuel
de dépense de grain, récapitulatif de livraison, etc.).

De plus, on observe dans plusieurs exercices
d’écoliers I’influence importante du systeme centési-
mal de position dans des contextes de calcul ainsi que,
parfois, les difficultés des scribes a manipuler le
systeme de sexagésimal non autochtone (Soubeyrand
1984). Plus précisément, deux formations scribales
concernant les pratiques calculatoires coexistaient.
D’une part, les jeunes scribes apprenaient a effectuer
des opérations dans le cursus scolaire « classique », c.-
a-d. décalquée sur celui qui est attesté dans la culture
suméro-akkadienne, a I’aide du systeme sexagésimal
de position. D’autre part, on leur enseignait également
le calcul selon le systéme centésimal de position, dans
un autre contexte, qui reste pour I’instant difficile a
définir, mais qui ne peut s’inscrire en tout cas que dans
une tradition locale. S’agit-il d’une formation non
institutionnelle, d’une transmission de pratiques et
d’expériences au sein méme de 1’administration ? Ou
bien existe-t-il un autre milieu scolaire dont la nature
n’a pour I’instant pas été révélée par les sources archéo-
logiques et épigraphiques ?

II. METROLOGIE

Les relations entre les unités dans chaque systeme de
mesure, selon la documentation écrite paléobabylo-
nienne de Mari, se présentent ainsi :

- Systéme de capacité :

sila 1

ban 10 1

pdnu 60 6 1

gur 120 12 2 1

a-gar 1200 120 20 10 1
- Systeme de poids :

Grain (Se = ugt et) 1

Sicle (SU = siglum) 180 1

10800 60 1
648000 3600 60 1

Mine (ma-na = mana)
Talent (gt = biltum) :

442

- Systéeme de longueurs :

ubdnu 1

(doigt)

Sizum 10 1

ftum 15 1,5 1
ammatufkus 30 3 2 1
(coudée)

nikkasu 90 9 6 3 1
(enjambée)

gi (canne) 180 18 12 6 2 1
ninda 360 36 24 12 4 2 1

suppum 1800 180 120 60 20 10 S5 1

- Systéme de surface. — Le systeme de notation des
unités de surface dans le Nord se distingue de celui en
usage dans le Sud mésopotamien. Bien que la dénomi-
nation iku (signe GAN) soit commune aux deux
systemes, les multiples de 1’iku ne sont jamais, dans le
Nord, convertis en unités supérieures, eSe ou bur. L'iku
est comptabilisé en systéme décimal dans les archives
du II* millénaire de Mari, Emar, Qattard, Munbaqa,
Terga et Tuttul, et les clous qui le précedent sont
verticaux, contrairement a I’iku du Sud mésopotamien.
De plus, il est possible que les unités de surface regrou-
pées sur la méme dénomination « iku » en Syrie aient
pu varier localement (Chambon 2008).

Trois phases dans I’usage des systémes de mesures et
dans la notation de leurs unités se sont succédées dans
les archives de Mari et coincident avec les séquences
chronologiques des événements politiques : la métrolo-
gie « Sakkanaku », la métrologie propre & la domina-
tion par le royaume de Haute-Mésopotamie et la
métrologie telle qu’elle est pratiquée sous le régne de
Zimri-Lim.

A. LA METROLOGIE « SAKKANAKU ». — Le terme
« textes Sakkanakku » renvoie a un lot de textes (en fait
non homogene, car il est évolutif) qui a de nettes
caractéristiques internes (syllabaires, expressions dialec-
tales typiques, notation du jour avant le mois, calendrier
local et absence de noms d’années) et externes (facture
des tablettes, paléographie, gestion trés particuliere de
I’espace d’écriture) (Durand 1985a). Ces textes ne
datent en fait pas de I'ensemble de « I’ere Sakkanakku »,
qui s’étend des environs du XxxIiI° siécle au XIx® av. J.-
C., pendant laquelle une dynastie de princes, qui
semblent s’étre dénommés Sakkanakku, a régné sur
Mari. La quasi totalité est en réalité juste antérieure ou
contemporaine des documents rédigés selon les
nouvelles regles d’écriture de la réforme, initi€es sous le
regne de Yahdun-Lim (Durand 1992b, p. 121).

Les spécificités de la métrologie des textes Sakkanakku
peuvent étre comparées, en amont, aux usages scribaux
des archives d’Ebla, de Mari et de Tell Beydar du III°
millénaire, et en aval, aux usages des scribes qui se
conforment aux nouvelles regles d’écriture du régne de
Yahdun-Lim. Il est particulierement frappant que les
caractéristiques des notations métrologiques de la
documentation Sakkanakku sont des décalques de celles
d’Ebla et de Mari du I1I° millénaire. Bien entendu, les



443

signes archaiques en forme de cercle et d’encoche ont
subi la « cunéiformisation » du répertoire et sont
désormais remplacés respectivement par un clou ou un
Winckelhacken. Les principes d’orientation de ces
clous, inscrits horizontalement ou verticalement, ont
perduré. Par exemple, le clou devant 1'unité de poids
« mine » (écrit MA-NA) est horizontal, comme 1’était
I'encoche devant la mine des textes d’Ebla.

La graphie particuliére du signe pour 'unit€ de poids
sicle (GIN en sumérien) ressemble a celle des textes
d’Ebla, et se distingue de celle du signe SU employé en
Syrie apres la réforme de I’écriture. De méme, le
répertoire des signes employés pour noter les unités de
capacité, comme le ban, le gur et I’a-gar est identique 2
celui des textes de Mari du III* millénaire, malgré
quelques simplifications dans les graphies. Le principe
de notation de « 4 ban » et « 5 bdn », ¢.-a-d. un clou
vertical strié de respectivement 4 et 5 clous horizon-
taux, a été en particulier conservé.

Apres la réforme de I’écriture, 4 ban et 5 ban seront
exprimés grice a I’ajout d’un « Winkelhaken » dans le

signe méme.

Les relations métrologiques entre les unités représen-
tées ont été parfois modifiées. L'unité de capacité
représentée par a-gar est désormais fixée a 120 sila,
comme dans les textes postérieurs, alors qu’elle
comportait un nombre plus important de sila dans les
textes archaiques mariotes.

La facon de noter les nombres et les mesures dans la
documentation Sakkanakku reflete donc une longue
tradition scribale, remontant au moins au milieu du III¢
millénaire et en usage sur une vaste aire géographique,
comprenant (dans 1’état actuel de la documentation)
Mari, Tuttul, Qatna (communication L. Marti) et Ebla
(communication J.-M. Durand) ol1 d’autres textes aux
caractéristiques Sakkanakku ont été exhumés.

B. LES MESURES DE CAPACITE DANS LE ROYAUME DE
HAUTE-MESOPOTAMIE. — Une réforme de I'écriture, initiée
a ESnunna au cours du xvir siécle, a voilé progressive-
ment les expressions d’une culture pan-syrienne mise en
place probablement a la fin du III° millénaire et discerna-
ble dans la documentation Sakkanakku. Une des modifi-
cations principales dans la notation des unités de mesures
accompagnant cette réforme consiste, comme on I’a noté,
a2 employer désormais le signe SU 2 la place du signe GIN
pour écrire I'unité de poids « sicle ». Une autre particula-
rité concernant |’écriture des mesures est observable dans
les textes syriens datant du royaume de Haute-Mésopo-
tamie. Les scribes ont distingué les dénominations
« mesure de Samas » (sila %utw/ bdn Yutu), « mesure du
personnel » (bdn kindté), « mesure pleine » (sila marf /ban
maritim) et « grande mesure » (sila GAL/ ban GAL).

Mesure officielle et mesures locales. — L’emploi de
la « mesure de Sama3 » revét a chaque fois un caractere
officiel dans la documentation des villes conquises par
les armées de Samsi-Addu, Mari, Tuttul, Qattara et
Chagar Bazar. Elle est manipulée non pas par 1’admi-

TELL HARIRI/MARI : TEXTES

444

nistration locale, mais par les services de hauts
dignitaires directement rattachés a Samsi-Addu. Dans
les archives de Tell Leilan/Subat-Enlil (§ehnﬁ), la
résidence du chef du royaume de Haute-Mésopotamie,
elle sert dans la comptabilité ordinaire & quantifier des
denrées aussi diverses que I’huile, le miel, les poireaux
ou les poissons. D’oil provient la mesure de Sama3 ?
Deux hypotheses principales sont envisageables.

11 est d’abord possible que Samsi-Addu, apres avoir
fait du palais de Subat-Enlil sa résidence habituelle, ait
décidé que 1a mesure de Samag, représentant la mesure
locale, devienne la mesure de capacité de référence de
la haute administration de son royaume. Cette décision
peut également avoir été prise au niveau méme des
administrateurs rattachés directement au grand Roi,
issus pour beaucoup d’entre eux de Subat-Enlil méme.

La seconde hypothese est plus plausible. La ville de
Sippar, oll la mesure de Sama3 est aussi utilisée lors
d’échanges commerciaux entre les prétresses naditum et
les marchands transportant leurs produits sur le cours de
PEuphrate a I’époque paléobabylonienne, se situe non
loin de la localisation présumée de la ville d’ Agadé.
Selon de récentes propositions, il s’agit la de la ville qui
serait le berceau de la dynastie de Samsi-Addu (Durand
1998a, p. 108-109 et Charpin 2004, p. 149-150). En
considérant que le domaine d’utilisation de la mesure de
Samas n’était pas limité a la simple zone administrative
du temple de Sippar, mais était étendu a toute la région
avoisinante, il est alors envisageable qu’elle constituit
également la mesure principale en usage a Agadé. Si
cette hypothése s’avere justifiée, I'utilisation de la
mesure de Sama§ dans différentes villes du royaume de
Samsi-Addu revét une importance du point de vue
idéologique. Samsi-Addu a établi au sein de la haute
administration une norme dans le domaine des mesures
de capacité a partir de standards exportés de sa région
d’origine. Ce principe trouve un parallele immédiat dans
le calendrier officiel dit « de Samsi-Addu », qui comporte
sept noms de mois en commun avec celui d’ESnunna, et
qui correspond trés probablement a celui d’Agadé
(Charpin 2004, p. 149 et 153 note 705).

Quelle que soit ’hypothése envisagée, 1’établissement
de cette norme ne doit pas étre confondu avec une
tentative politique d’uniformisation et d’homogénéisa-
tion des divers systémes métrologiques locaux. Ceux-ci
restent toujours en vigueur et leur domaine d’utilisation
recouvre la comptabilité quotidienne et la gestion interne
des administrations locales. Ce principe se reflete dans
P’expression « mesure du personnel » employée dans
différentes villes conquises du royaume de Haute-
Mésopotamie. La « mesure du personnel » renvoie
chaque fois a la mesure de capacité utilisée traditionnel-
lement au niveau local, en opposition avec la mesure
officielle de Samas.

Un jeune roi s’émancipe. — Dés que Yasmah-Addu
s’installa & Mari sur ordre de Samsi-Addu, il fut
secondé par des serviteurs de son pere (Charpin-Ziegler
2003, p. 82). Samsi-Addu, se plaignant souvent de

I'incapacité de son fils a gérer ses affaires intérieures,



445

leur confia la charge de 1’administration du palais. I est
hautement probable que ces hauts fonctionnaires aient
alors importé a Mari la mesure officielle, ¢’est-a-dire la
mesure de Samas. La résurgence, par la suite, de la
mesure locale de Mari, désignée par la « mesure
pleine » ou la « grande mesure », marque peut-étre la
volonté d’émancipation du jeune roi et les modifica-
tions qu’il a introduites dans 1”’administration du palais.
En particulier, I’installation de Yasmah-Addu dans le
grand palais, aprés qu’il eut habité le petit palais
oriental pendant quatre ans, a donné lieu 4 une restruc-
turation de I’administration et & une redéfinition des
pouvoirs du jeune prince a Mari. Dans tous les
domaines, aussi bien cultuels qu’administratifs, est
employée désormais la mesure propre a Mari pour
quantifier I’huile.

C. USAGE DES UNITES DE CAPACITE ET DE POIDS SOUS LE
REGNE DE ZIMRi-LiM. — Usages locaux et échanges
commerciaux. — Une fois que Zimri-Lim se fut installé
sur le tréne de Mari, aucun bouleversement dans les
usages métrologiques n’a été réalisé. On reléve souvent
dans les textes les mesures « standard » (gi-na) et
« grande » (GAL). Sous le regne de Zimri-Lim disparais-
sent en revanche la « mesure de Samas$ » et la « mesure
du personnel » couramment attestées sous le royaume de
Haute-Mésopotamie.

Une distinction nette existe entre les mesures en usage
dans la sphére du palais et celles qui servaient a évaluer
des produits et denrées provenant de 1’extérieur de Mari.
La « grande siitu » appartient a la premigre catégorie, et
les siitu « standard » (bdn gi-na) et « d’équivalence
commerciale » (bdn mahirtim) a la seconde.

Les quantités d’huile et de vin pour I’'usage interne du
palais de Mari sont évaluées selon la grande siitu. Lors
de "importation d’huile originaire d’autres régions, les
scribes effectuent une conversion des unités de capacité
étrangeres en grande situ, comme le décrit le texte
ARM 1X, n° 9, qui mentionne (a la fin du régne) de
I’huile envoyée par Niir-Sin, I’administrateur des biens
mariotes dans I’Ouest, au palais de Mari.

La sfitu standard sert a évaluer de I’huile importée ou
bien des quantités brutes de grains délivrés par des
paysans. Ces quantités sont regues en dehors de Mari,
parfois aux bords de 1I’Euphrate sur I’aire de battage du
grain méme. La « grande slitu » excédait la situ
standard de 5 % en capacité. Cette différence repose sur
une constatation issue de 1’expérience pratique ; les
quantités de grain non moulu livrées par les paysans
contenaient un certain pourcentage de poussieres, de
terre ou de paille. Ces impuretés occasionnaient alors
des pertes et il était des lors nécessaire de distinguer la
contenance théorique d’un récipient de sa contenance
réelle (Durand 1983, p. 126). Lorsque la quantité de
grain ou d’huile, auparavant évaluée en mesure
standard lors de sa réception, subit une « contre-
mesure » selon la grande siitu par I’administration du
palais de Mari, le résultat obtenu représente la
contenance réelle. On a ainsi pris en compte une perte
d’environ 5 %.

TELL HARIRI/MARI : TEXTES

446

Une derniére mesure, le gur mahirtim, ou « mesure
du marché », correspond & un étalon commercial ; elle
permet en effet de réaliser une équivalence entre les
unités de capacité mariotes et celles en usage dans le
Nord, basées sur des unités sila différentes. Elle était
aussi appelée « le grand gur » et comportait 300 unités
sila (Chambon 2008). Les marchands s’entendaient,
pour commercer, a travers des systemes de capacité ou
de poids de référence : a c6té de « la mesure du
marché », on trouve en effet également dans les textes
«les poids du marché » (nay.hd Sa mahirtim) pour peser
les produits des transactions commerciales.

Manipulation des exemplaires de poids dans le
palais de Mari. — L’étude des textes de pesée de
métaux retrouvés dans le palais de Mari offre la possibi-
lité de décrire un type de fonctionnement administratif
fondé sur la manipulation des exemplaires de poids
(Chambon 2006a). La plupart du temps, les scribes
notent quelle série de poids a été utilisée pour les
pesées, sous la forme « selon les poids de... » (ina
nay.hé §a...) avec mention d’un service administratif du
palais ou du nom d’une personne.

Les pesées de métaux effectuées a I’aide des poids
du service du roi (ina nag.hé ni-Su lugal) sont pratique-
ment toujours placées sous la responsabilité de I'inten-
dant MukanniSum et se déroulent le plus souvent
par-devant Zimri-Lim. Sur les documents enregistrant
ces pesées, les quantités de métaux sont suivies de la
précision « ina x mines, X sicles, x grains, selon les
poids du service du roi », qui donne le détail des poids
matériels utilisés. Les lieux indiqués éventuellement sur
ces documents représentent donc précisément ceux ol
se sont déroulées les pesées, et par conséquent les
espaces d’utilisation des poids du service du roi. Ils sont
localisés la plupart du temps, d’aprés les textes
explicites, dans le secteur est du palais. Plusieurs jeux
de poids étaient en fait disponibles, I’'un au moins se
trouvant en effet dans le secteur est du palais, pour
contrdler les métaux sortant des réserves royales ou
bien y rentrant.

Si les quantités de métaux précieux ont été regues
d’auprés de MukanniSum, les scribes ont pris soin de
noter qu’elles ont été pesées « selon les poids du service
du roi », sans la description de poids matériels. Cette
précision administrative différe donc de la précédente et
apporte une double information, chronologique et
fonctionnelle : elle renvoie non seulement & une
opération de pesée antérieure, mais également au
service responsable de cette pesée. Elle rend par
conséquent possible un véritable « tragage » adminis-
tratif d’une quantité de métal précieux a travers ses
manipulations successives.

Un unique exemplaire de poids, une pierre de 10
mines, est qualifié de « poids du palais » (na, é-gal). Il
représente le plus lourd de tous les poids attestés dans
la documentation de Mari. L’orfévre Yahnunum en
charge d’une opération de pesée le manipule conjoin-
tement a ses propres exemplaires, de faible masse, qu’il
a transportés avec lui. Le poids de 10 mines du palais



447

devait donc rester a disposition dans la cité, pour les
marchands et les spécialistes de passage qui ne
pouvaient s’encombrer d’un tel fardeau.

La dénomination la plus courante & propos des poids
utilisés a I’intérieur du palais, apres celle des « poids du
service du roi », est : « poids du magasin du bitume »,
(aban (nay) bit kuprim). Les tablettes portant cette
dénomination, dont le contexte archéologique a été
identifié, ont été trouvées dans la zone des magasins,
soit précisément dans le secteur o le magasin du bitume
a été situé. En revanche, le seul lieu mentionné sur ces
documents est le bir mdyali (le « batiments des lits »)
situé dans le secteur ouest. Cela ne signifie pas que ’'on
manipulat les jeux de poids du magasin du bitume dans
cet endroit : les textes portent la précision « ina abndtim
[nay(-hd)] $a bit [€] kuprim » qui renvoie, comme dit
plus haut, au service et au lieu associé a une pesée de
métal réalisée en amont. Les travaux et diverses réalisa-
tions, auxquels sont destinées les quantités de métaux
ainsi qualifiées, ne different pas réellement de ceux
observés dans le secteur est. Il est méme parfois précisé
que I’or a été prélevé sur la cassette du roi. En revanche,
les personnages en charge de ces opérations variaient
beaucoup plus et MukanniSum joue seulement un role
d’intermédiaire.

Les « poids du batiment de I’ Administration » (aban
(na,) Sa bir (é) tertim) apparaissent plus rarement dans
les textes. Ils sont en usage depuis les premiéres années
jusqu’a la fin du régne de Zimri-Lim. Plusieurs quanti-
tés d’or et d’argent, pour effectuer divers travaux et
pesées aux poids du service du roi, parviennent au
batiment de I’ Administration. Comme pour le magasin
du bitume, des quantités de métaux précieux transitaient
donc par ce service, situé a la porte majeure du palais.

L’emploi de jeux de poids basés sur des standards
volontairement différents aurait énormément compliqué
les taches et constitué une source inévitable d’erreur,
dans le circuit des métaux précieux a travers les divers
poles administratifs du palais. Cela n’empéchait pas que
les poids, sous les dénominations étudiées plus haut, ne
pussent pas différer trés légerement en masse, comme
en témoigne le texte ARM X1, n° 4 ou Mukannium,
aprés avoir pesé une quantité d’argent qui lui a été
confiée par le roi, constate une différence peu importante
avec ce qui avait été déclaré. L’ expression « (quantité de
métal) pesée selon des poids de tel service », ne véhicule
pas une information métrologique, fondée sur la distinc-
tion de standards pondéraux, mais une indication
administrative précise sur le contexte de manipulation
des métaux concernés. Celle-ci participe a décrire les
« modalités de I’action », dont la description est parfois
plus importante que les données chiffrées (Durand 1997,
p- 225). Le circuit des métaux précieux, lesquels n’exis-
taient pas en abondance dans les réserves du palais, était
en effet contr6lé directement par le roi (Joannes 1989,
p- 114). Les fonctionnaires devaient lui rendre compte,
a chaque étape de fabrication d’un objet, de I’emploi du
métal précieux qui leur avait été confié et des pertes
éventuelles occasionnées. Le nom de tous les person-
nages impliqués lors des opérations, les responsables,

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

448

les intermédiaires, les artisans ou les spécialistes, était
scrupuleusement enregistré. Le role des différentes
dénominations de poids en usage dans le palais rentre
parfaitement dans ce cadre.

Bibliographie
Biggs 1978 = R.D. Biggs, « Inscriptions from Abu
Salabikh, 1975 », Iraq 40, p. 101-118.

Chambon 2006a = G. Chambon « The weights in
the documentation of Mari : the issue of the norm »,
Istituto Italiano di Numismatica, Proceedings of the
International Colloquium Rome, 22™-24™ November
2004, p. 1-19 ; 2006b = « Ecriture et pratiques métrolo-
giques & Mari : la grande mesure a4 Mari », RA 100,
p- 101-106 ; 2008 = « L’écriture des mesures de
longueur a Emar », dans Y. Cohen et L. d’Alfonso,
Actes du Colloque Control, Interaction and Interde-
pendence. The City of Emar among the Late Bronze
Age Empires (Konstanz, 27 et 28 avril 2006), AOAT,
sous presse. — Charpin 1992a = D. Charpin, « Mari
entre I’Est et I’Ouest : politique, culture, religion »,
Akkadica 78, Bruxelles, p. 1-10. — Chrisomalis 2004 =
S. Chrisomalis, « A cognitive Typology for numerical
Numerotation », Cambridge Archaeological Journal
14/1, p. 37-52.

Durand 1983 = J-M. Durand, « Relectures
d’ ARMT v, II : ARM v, n° 89 et le travail du métal
a Mari », MARI 2 ; 1984b = « A propos du nom de
nombre 10 000 a Mari », MARI 3, Paris, p. 278 ; 1985 =
« La situation historique des Sakkanakku : nouvelle
approche », MARI 4, p. 147-172.

Friberg 1990 = J. Friberg, « Mathematik », RIA 7,
Berlin-New York, p. 533-537 ; 2002 = « Mathematics at
Ur in the Early Old Babylonian period », RA 94, p. 1-
60 ; 2005 = Unexpected Links Between Egyptian and
Babylonian Mathematics, World Scientific Pub Co Inc.

Gallagher 2003 = J. Gallagher, « An Extraordinary
Everyday for Emar’s Diviner », in R.E. Averbeck,
M.W. Chavalas et D.B. Weisberg (éds), Life and
Culture in the Ancient Near East, Bethesda, p. 171-181.
— Guichard 1997 = M. Guichard, « Présages fortuits a
Mari », MARI 8, p. 316-319.

Joanneés 1989 = F. Joanneés, « Les méthodes de pesée
a Mari », RA 83, Paris, p. 113-152.

Landsberger et al. 1970 = B. Landsberger, E. Reiner
et M. Civil, The Series HAR-ra = Uubullu, Tablets XVI,
XVII, XIX, and Related Texts (Material for the Sumerian
Lexicon 10), Rome.

Michel 1998 = C. Michel, « Les marchands et les
nombres : I’exemple des assyriens a KaniS », in J. Prosecky
(éd.) Intellectual Life of the Ancient Near East, 43¢
Rencontre assyriologique internationale (Prague 1-5
juillet, 1996), Prague, p. 249-267. — de Odorico 1995 =
M. de Odorico, The Use of Numbers Quantifications in
the Assyrian Royal Inscriptions, SAAS, 111

Proust 2002 = C. Proust, « Numération centésimal
de position & Mari », FM v, Paris, p. 513-516.



449

Robson 2002 = E. Robson, « More than metrology :
Mathematics education in an Old Babylonian scribal
school », dans A. Imhausen et J. Steele (éds), Under
one sky : Mathematics and Astronomy in ancient Egypt
and Mesopotamia, AOAT 297, Ugarit-Verlag, 325-365.

Soubeyran 1984 = D. Soubeyran, « Textes
mathématiques de Mari », RA 78, Paris, p. 19-48. —
Streck 2000 = M.P. Streck, Das amurritische Onomas-
tikon der altbabylonischen Zeit, AOAT 271/1.

Wilcke 2005 = C. Wilcke, « ED LU A und die
Sprache(n) der archaischen Texte », in W.H. van Soldt
(éd.), Ethnicity in Ancient Mesopotamia (48° Rencontre
assyriologique internationale, Leyde), p. 409-429.

G. CHAMBON.

I1X. BIBLIOGRAPHIE GENERALE

Abrahami 1992 = Ph. Abrahami, « La circulation
militaire dans les textes de Mari : la question des
effectifs », dans CRRAI 38, Paris, p. 157-166 ; 1999 =
Compte rendu de 1. Eph’al, Siege and Its Ancient Near
Eastern Manifestations, Jérusalem, 1996, JAOS 119,
p- 131-134.

Birot 1960 = M. Birot, Textes administratifs de la
salle 5 du palais, ARM 1x, Paris ; 1974 = Lettres de
Yaqqim-Addu, gouverneur de Sagaratum, ARM x1v,
Paris : 1985 = « Les chroniques “assyriennes” de
Mari », MARI 4, p. 219-242 ; 1993 = « Correspondance
des gouverneurs de Qattunin », ARM xxvli, Paris.

Bonechi 1997 = M. Bonechi, « Les serments de
femmes a Mari », dans S. Lafont 1997, p. 97-104.

Bottéro 1957 = J. Bottéro, « Textes économiques et
administratifs », ARM v, Paris.

Charpin 1983 = D. Charpin, « Un inventaire général
des trésors du palais de Mari », MARI 2, p. 211-214 ;
1984a = « Inscriptions votives d’époque assyrienne »,
MARI 3, p. 41-81 ; 1984b = « Une pratique administra-
tive méconnue », MARI 3, p. 258-259 ; 1985a = « Les
archives d’époque “assyrienne” dans le palais de Mari »,
MARI 4, p. 243-268 ; 1985b = « Les archives du devin
Asqudum dans la résidence du “Chantier A” », MARI 4,
p. 453-462 ; 1988 = Archives épistolaires de Mari 172,
ARM xxvi/2, Paris, p. 7-232 ; 1990 = « Recherches
philologiques et archéologie : le cas du médaillon
“GUR7.ME” », MARI 6, p. 159-160 ; 1990b = « Une
alliance contre I’Elam et le rituel du lipit napistim »,
dans F. Vallat, Contribution a [l’histoire de ’Iran.
Mélanges offerts a Jean Perrot, Paris, p. 109-118 ; 1991
= « Les mots du pouvoir dans les archives royales de
Mari », Cahiers du Centre G. Glotz 2, p. 3-17 ; 1992a =
« Mari entre ’Est et 1’Ouest : politique, culture,
religion », Akkadica 78, Bruxelles, p. 1-10 ; 1992b =
« Les champions, la meule et le fleuve, ou le rachat du
terroir de Puzurrén au roi d’ES$nunna par le roi de Mari
Yahdun-Lim », dans FM [I], Paris, p. 29-38 ; 1993a =
« Un souverain éphémere en Ida-Maras : ISme-Addu
d’ ASnakkum », MARI 7, p. 165-192 : 1993b = « Données

SUPP. AU DICT. DE LA BIBLE

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

450

nouvelles sur la poliorcétique a 1I’époque paléo-babylo-
nienne », MARI 7, p. 193-203 ; 1994 = « Une campagne
de Yahdun-Lim en Haute-Mésopotamie », dans FM 1,
Paris, p. 177-200 ; 1995 = « La fin des archives dans le
palais de Mari », RA 89, p. 29-40 ; 1997a = « La version
mariote de 1’“insurrection générale contre Narim-
Sin” », dans FM 111, Paris, p. 9-18 ; 1997b = « Le role du
roi dans la rédaction des inscriptions votives », NABU
1997/93 ; 1998 = « Toponymie amorrite et toponymie
biblique : la ville de Sibat/Sobah », RA 92, p. 79-92 ;
1998b = « L’évocation du passé dans les lettres de
Mari », dans J. Prosecky (éd.), Intellectual Life of the
Ancient Near East. Papers Presented at the 43" Rencon-
tre Assyriologique internationale Prague, July 1-5,
1996, Prague, p. 91-110 ; 2001 = « L’archivage des
tablettes dans le palais de Mari : nouvelles données »,
dans Mél. Veenhof, Leyde, p. 13-30 ; 2002a = « Esquisse
d’une diplomatique des documents mésopotamiens »,
Bibliothéque de I’Ecole des Chartes 160, p. 487-511 ;
2002b = « Prophetes et rois dans le Proche-Orient
amorrite : nouvelles données, nouvelles perspectives »,
dans FM vi, Paris, p. 7-38 ; 2003 = « Le sacrifice de
chevres lors d’alliances sous le regne de Zimri-Lim »,
NABU 2003/48 ; 2004a = « Nomades et sédentaires dans
I’armée de Mari du temps de Yahdun-Lim », dans CRRAI
46, Paris, p. 83-94 ; 2004b = « Données nouvelles sur la
région du Petit Zab au xviir siécle av. J.-C. », RA 98,
p- 151-178 ; 2004¢ = « Mari und die Assyrer », dans J.W.
Meyer et W. Sommerfeld (€ds), 2000 v. Chr. Politische,
wirtschaftliche und kulturelle Entwicklung im Zeichen
einer Jahrtausendwende, Colloquien der Deutschen
Orient-Gesellschaft 3, Sarrebruck, p. 371-382 ; 2004d =
« Histoire politique du Proche-Orient amorrite (2002-
1595) », dans D. Charpin, D.O. Edzard et M. Stol,
Mesopotamien. Die altbabylonische Zeit, = P. Attinger,
W. Sallaberger et M. Wiifler (éds), Anndiherungen 4,
Orbis Biblicus et Orientalis 160/4, Fribourg-Gottingen,
p. 25-480 ; 2004e = « Lire et écrire en Mésopotamie :
une affaire de spécialistes ? », CRAIBL, p. 481-508 ;
2004f = « La circulation des commergants, des nomades
et des messagers dans le Proche-Orient amorrite (XVII®
siecle av. J.-C.) », dans C. Moatti (éd.), La mobilité des
personnes en Méditerranée de I’Antiquité a I’époque
moderne. Procédures de controle et documents d’identi-
fication, Collection de I'Ecole frangaise de Rome 341,
Rome, p. 51-69 ; 2005 = « Pour une estimation de la
population du royaume de Mari », NABU 2005/96 ;
2005b = « Le statut des “codes de lois” des souverains
babyloniens », dans Le légisiateur et la loi dans I’Anti-
quité, Caen, p. 93-108 ; s.p. a = « Les formulaires
juridiques des contrats de Mari a I’époque amorrite :
entre tradition babylonienne et innovation », dans
S. Démare-Lafont et A. Lemaire (éds), Les formulaires
juridiques ouest-sémitiques, Hautes Etudes orientales,
Paris ; s.p. b = « The Writing, Sending and Reading of
Letters in the Amorrite World », dans G. Leick (éd.),
Babylonian World ; s.p. ¢ = La correspondance a I’époque
amorrite. Ecriture, acheminement et lecture des lettres
d’apres les archives royales de Mari ; s.p. d = « Le dieu
de I’Orage d’Alep et le droit d’asile dans le Proche-
Orient ancien », dans C. Moatti et W. Kaiser (éds), Le

SB.-XIV.- 15~



451

monde de [’itinérance ; s.p. e = « Babylone face au
conflit entre Alep et Qatna d’aprés les archives royales
de Mari ».

Charpin-Millet Alba s.p. = D. Charpin et A. Millet
Alba, « Yabliya, Al-kapim et I’identification de Si§in ».

Charpin-Durand 1997 = D. Charpin et J.-M. Durand,
« AS3ur avant I’ Assyrie », MARI 8, p. 367-392 ; 2002 =
« “S’il y avait eu des porteurs, je t’aurais offert
davantage”. Echanges de présents entre dignitaires
d’Alep et de Mari », dans O. Loretz et al. (éd.), Ex
Mesopotamia et Syria Lux. Festschrift fiir Manfried
Dietrich zu seinem 65. Geburtstag, AOAT 281, Miinster,
p- 57-66 ; 2003 = « Des volontaires contre I’Elam »,
dans W. Sallaberger et al. (éd.), Literatur, Politik und
Recht in Mesopotamien. Festschrift C. Wilcke, Wiesba-
den, p. 63-76 ; 2004 = « Prétendants au trone dans le
Proche-Orient amorrite », dans Mél. Larsen, Leyde,
p- 99-115.

Charpin-Ziegler 2003 = D. Charpin et N. Ziegler,
Mari et le Proche-Orient a I’époque amorrite : essai
d’histoire politique, FM v ; 2004 = « Une lettre de
Samsi-Addu découverte & Hazor ? », NABU 2004/84 ;
S.p. = « Amurritisch lernen ».

Dossin 1967 = G. Dossin, La correspondance
féminine, TCL 31, Paris.

Duponchel 1997 = D. Duponchel, « Les comptes
d’huile du palais de Mari datés de 1’année de Kahat »,
dans FM 11, p. 201-262.

Durand 1983 = J.-M. Durand, « Textes administra-
tifs des salles 134 et 160 du palais de Mari », ARM xx1 ;
1984a, « Trois études sur Mari », MARI 3 ; 1985a =
« La situation historique des Sakkanakku : nouvelle
approche », MARI 4, p. 147-172 ; 1985b = « Les dames
du palais de Mari a I’époque du royaume de Haute-
Mésopotamie », MARI 4, p. 385-436 ; 1985¢ =
« L’organisation de I’espace dans le palais de Mari »,
dans Ed. Lévy (éd.), Le systéme palatial en Orient, en
Gréce et a Rome, Strasbourg, p. 39-110 ; 1987¢ =
« Questions de chiffres », MARI 5, p. 605-610 ; 1988 =
Archives épistolaires de Mari /1, ARM xxvi/1 ;
1989a = « L’assemblée en Syrie a I'époque pré-
amorite », P. Fronzaroli (éd.), Miscellanea Eblaitica, 2,
Quaderni di Semitistica 16, Florence, p. 27-44;
1990a = « La culture matérielle 2 Mari (I) : le bijou
*HUB.TIL.LA/“GUR,.ME ” », MARI 6, p. 125-158 ;
1990b = « ARM 111, ARM v1, ARMT x11 et ARMT XXII »,
dans O. Tunca (éd.), De la Babylonie a la Syrie, en
passant par Mari. Mélanges offerts a Monsieur J.-R.
Kupper a ’occasion de son 70¢ anniversaire, Liege,
p. 149-177 ; 1990¢ = « La Cité-Etat d’Imér 2 I’époque
des rois de Mari », MARI 6, p. 39-92 ; 1992a = « Mari
(B) Texts », dans Anchor Bible Dictionary 4, New York-
Londres, p. 529-536 ; 1992b = « Unité et diversités au
Proche-Orient & I’époque amorrite », dans D. Charpin
et F. Joannes (éds), La circulation des biens, des
personnes et des idées dans le Proche-Orient ancien,
Actes de la XXXVIII* RAI/1991, Paris, ERC, p. 97-128 ;

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

452

1994 = « Administrateurs de Qattunén », dans FM 1,
Paris, p. 83-114 ; 1997a = Les Documents épistolaires
du palais de Mari, 1, LAPO 16, Paris ; 1997b = « Itiir-
Meér, dieu des serments », dans Lafont S. 1997 (éd.),
p. 57-69 ; 1998 = Les Documents épistolaires du palais
de Mari, 1, LAPO 17, Paris ; 2000 = Les Documents
épistolaires du palais de Mari, m, LAPO 18, Paris ;
2001 = « Une alliance matrimoniale entre un marchand
assyrien de Kanesh et un marchand mariote », dans
Mél. Veenhof, Leyde, p. 119-132 ; 2002b = « Le Culte
d’Addu d’Alep et I’affaire d’Alahtum », FM vo ;
2003a = « Chronique du Moyen-Euphrate 2. Relecture
de documents d’Ekalte, Emar et Tuttul », RA 97, p. 141-
180; 2003b= «La conscience du temps et sa
commémoration en Mésopotamie : 1’exemple de la
documentation mariote », Akkadica 124, p. 1-12 ;
2004 = « Peuplement et sociétés a I’époque amorrite.
(I) Les clans bensim’alites », dans CRRAI 46, Paris,
p. 111-198 ; 2005a = « Le nom de NIN-URTA 2
Emar », NABU 2005/62 ; 2005b = « Le Culte des
pierres et les monuments commémoratifs en Syrie
amorrite », FM vin ; 2005¢ = « Tempéte sur le Taurus »,
NABU 2005/61 ; 2005e = « De I’époque amorrite a la
Bible : le cas d’Arriyuk », dans L. Kogan et al. (éd.),
Memoriae Igor M. Diakonoff, Babel und Bibel 2,
Winona Lake, p. 59-70 ; 2006 = « Remarques sur le
vocabulaire de quelques parties du corps », dans Battini
L. et Villard P. (éds), Médecine et médecins au Proche-
Orient ancien. Actes du Colloque International
organisé a Lyon les 8 et 9 novembre 2002, Maison de
I’Orient et de la Méditerranée, BAR IS 1528, Oxford,
p. 65-72 ; s.p. = La nomenclature des habits et textiles
dans les textes de Mari. Matériaux pour le Dictionnaire
de Babylonien de Paris, 1, ARM XXX, Paris.

Durand-Guichard 1997 = J.-M. Durand et Guichard,
« Les rituels de Mari », dans FM 111, p. 19-78.

Durand-Marti 2004 = J.-M. Durand et L. Marti,
« Chroniques du Moyen-Euphrate 3. Les documents du
Tell Bi‘a », RA 98, p. 151-178.

Eidem 1999 = J. Eidem, Compte rendu de J.-M. Durand,
Les Documents épistolaires du palais de Mari, 1, LAPO
16, Paris, 1997, dans Syria 76, 1999, p. 296-297.

Eidem-Laessoe 2001 = J. Eidem et J. Laessoe, The
Shemshara Archives, 1, The Letters, Historisk-filosofiske
Skrifter 23, Copenhague.

Faivre 1995 = X. Faivre, « Le recyclage des tablettes
cunéiformes », RA 89, p. 57-66.

Feliu 2003 = L. Feliu, The God Dagan in Bronze Age
Syria, CHANE 19, Leyde-Boston.

Fleming 1999 = D. Fleming, « Recent work on
Mari », RA 93, p. 157-174 ; 2004 = Democracy’s
Ancient Ancestors. Mari and Early Collective
Governance, Cambridge.

Frayne 1990 = D.R. Frayne, Old Babylonian Period
(2003-1595 BC), RIME 4, Toronto.



453

Grayson 1987 = A K. Grayson, Assyrian Rulers of
the Third and Second Millennia BC (to 1115 BC),
RIME 1, Toronto.

Guichard 1997 = M. Guichard, « Mari Texts », dans
E.M. Meyers (éd.), The Oxford Encyclopedia of
Archaeology in the Near East 3, New York-Oxford,
p- 419-421 ; 1997b = « Le sel a Mari (III). Les lieux du
sel », dans FM 111, Paris, p. 167-200 ; 1997¢ = « Zimri-
Lim a Nagar », MARI 8, p. 329-338 ; 1999 = « Les
aspects religieux de la guerre a Mari », RA 93, p. 27-48 ;
2002a = « Le Subartum occidental A I’avénement de
Zimri-Lim », dans FM V1, Paris, p. 119-168 ; 2002b =
« Les relations diplomatiques entre Ibal-pi-El II et
Zimri-Lim : deux étapes vers la discorde », RA 96,
p. 109-142 ; 2003 = « Lecture des Archives royales de
Mari, tome xxvII : lettres royales du temps de Zimii-
Lim », Syria 80, p. 199-216 ; 2004 = « “La malédiction
de cette tablette est tres dure !”. Sur I’ambassade d’Itlir-
Asdil a Babylone en ’an 4 de Zimri-Lim », RA 98,
p- 13-32 : 2005 = La Vaisselle de luxe des rois de Mari.
Matériaux pour le Dictionnaire de Babylonien de Paris,
11, ARM xxx1, Paris ; s.p. = ARM Nahur.

Guichard-Ziegler 2004 = M. Guichard et N. Ziegler,
« Yanth-Samar et les Ekallatéens en détresse », dans
Mél. Larsen, Leyde, p. 229-247.

Guillot 1997 = 1. Guillot, « Les gouverneurs de
Qattunan : nouveaux textes », dans FM 11, p. 271-290.

Jacquet 2002 = A. Jacquet, « LUGAL-ME et
malikum. Nouvel examen du kispum a Mari », dans FM
VI, p. 51-68.

Joanneés 1983 = F. Joannes, « Les mémorandums »,
ARM xxiu, p. 87-104 (copies dans MARI 5, 1987,
p- 345-380) ; 1985 = « Nouveaux mémorandums »,
dans Mél. Birot, Paris, p. 97-113 ; 1987 = « Un nouveau
mémorandum de Mari », NABU 1987/29 ; 1989 =« La
culture matérielle a Mari IV : les méthodes de pesée »,
RA 83, p. 113-152 ; 1993 = « La culture matérielle a
Mari (V) : les parfums », MARI 7, p. 205-250 ; 1995 =
(éd.), Les phénomenes de fin d’archives en Mésopota-
mie, RA 89, p. 1-147 : 2002 = « Lettres de généraux
babyloniens », dans FM Vi, p. 169-194.

van Koppen 2002 = F. van Koppen, « Seized by
royal order : The households of Sammétar and other
magnates at Mari », dans FM v1, p. 289-372 ; 2002b =
« Equids in Mari and Chagar Bazar », AoF 29, p. 19-30.

Krebernik 2001 = M. Krebernik, Tall Bi‘a/Tuttul - Il
Die altorientalischen Schriftfunde, WVDOG 100,
Sarrebruck.

Kupper 1950 = J.-R. Kupper, Correspondance de
Kibri-Dagan, ARM 1, Paris ; 1954 = Correspondance
de Bahdi-Lim, ARM v1, Paris ; 1997 = « Béliers et tours
de siege », RA 91, p. 121-133.

Lacambre 1997 = D. Lacambre, « La gestion du
bronze dans le palais de Mari : collations et joints &
ARMT xx11 », dans FM 11, p. 91-123 ; 2002 = « Etudes
sur le réegne de Zimri-Lim de Mari », RA 96, p. 1-21
[paru en 2004].

TELL HARIRI/ MARI : TEXTES

454

Lacambre-Millet Alba s.p. = D. Lacambre et
A. Millet Alba, « Les tablettes cunéiformes de Chagar
Bazar », dans O. Tunca et Abd el-Massih Bagdo (¢ds),
Chagar Bazar (Syrie) III. Trouvailles épigraphiques et
sigillographiques (2000-2002), Publications de la
Mission archéologique de 1’Université de Li¢ge en
Syrie, Louvain.

Lafont B. 1992 = B. Lafont, « Messagers et ambassa-
deurs dans les archives de Mari », dans CRRAI 38,
Paris, p. 167-183 ; 1999 = « Sacrifices et rituels & Mari
etdans la Bible », RA 93, p. 57-77 ; 2001 = « Relations
internationales, alliances et diplomatie au temps des
rois de Mari », Amurru 2, Paris, p. 213-328 ; 2002 =
« La correspondance de MukanniSum trouvée dans le
palais de Mari : nouvelles pieces et essai d’évaluation »,
dans FM vi, Paris, p. 373-412.

Lafont S. 1995 = S. Lafont, « Nouvelles données sur
la royauté mésopotamienne », RHDFE 73, p. 473-500 ;
1997 = (éd.), Jurer et maudire : pratiques politiques et
usages juridiques du serment dans le Proche-Orient
ancien, Méditerranées 10/11, Paris.

Lambert 1967 = W.G. Lambert, « The Language of
Mari », dans J.-R. Kupper (éd.), La civilisation de Mari,
CRRAI 15, Ligge, 1967, p. 29-38.

Lerouxel 2002 = F. Lerouxel, « Les échanges de
présents entre souverains amorrites au XVIII® siécle
d’apres les Archives royales de Mari », dans FM VI,
Paris, p. 413-464.

Lion 1997 = B. Lion, « Les enfants des familles
déportées de Mésopotamie du nord a Marien ZL 117 »,
Ktema 22, p. 109-118 ; 2001 = « Les gouverneurs
provinciaux du royaume de Mari a I’époque de Zimri-
Lim », Amurru 2, Paris, p. 141-210 ; 2004 = « Les
familles royales et les artisans déportés a Mari en ZL
12’ », dans CRRAI 46, Paris, p. 217-224.

Margueron 1986 = J.-Cl. Margueron, « Quelques
remarques concernant les archives retrouvées dans le
palais de Mari », dans K.R. Veenhof (éd.), Cuneiform
Archives and Libraries. Papers read at the 3(¢ Rencon-
tre Assyriologique Internationale Leiden, 4-8 July 1983,
PIHANS 52, Leyde, p. 141-152 ; 1990 = « La ruine du
palais de Mari », MARI 6, p. 423-431 ; 2004 = Mari,
métropole de I’Euphrate au IIFF et au début du II
millénaire avant J.C., Paris.

Materne 1985 = J.-P. Materne, « Remarques sur
I’écriture des “repas royaux” sous Zimri-Lim », dans
MEél. Birot, Paris, p. 223-232.

Michel 1990 = C. Michel, « Ebbum et ebbitum »,
MARI 6, p. 181-218 ; 1996 = « Le commerce dans les
textes de Mari », Amurru 1, Paris, p. 385-426.

Millet Alba 2001 = A. Millet Alba, La population du
royaume de Mari a I’époque du roi Zimri-Lim d’apreés
les archives du palais de Mari, thése EPHE inédite,
Paris ; 2003 = « Des soldats babyloniens a Mari : deux
nouveaux textes », RA 97, p. 35-42 ; 2004 = « La locali-
sation des terroirs benjaminites du royaume de Mari »,
dans CRRAI 46, Paris, p. 225-234.



455

Nakata 1989 = I. Nakata, « A Further Look at the
Institution of sugdgitum in Mari », JANES 19, p. 113-118.

Sallaberger 1999 = W. Sallaberger, “Wenn Du mein
Bruder bist, ...” : Interaktion und Textgestaltung in
altbabylonischen Alltagsbriefen, CM 16, Groningue.

Salvini 1988 = M. Salvini, « Un texte hourrite
nommant Zimri-Lim », RA 82, p. 59-69.

Sasson 1982 = J.M. Sasson, « Accounting discre-
pancies in the Mari NIL.GUB [NfG.DU] texts », dans
G. van Driel et al. (éd.), Zikir Sumim. Assyriological
Studies Presented to F. R. Kraus on the Occasion of his
Seventieth Birthday, Leyde, p. 326-341 ; 1988 =
« Shunukhra-Khalu », dans E. Leichty et al. (éd.), A
Scientific Humanist : Studies in Memory of Abraham
Sachs, Philadelphie, p. 329-351 ; 2001 = « On Reading
the Diplomatic Letters in the Mari Archives », dans
Amurru 2, Paris, p. 329-338.

Talon-Hammade 1997 = Ph. Talon et H. Hammade,
Old Babylonian Texts from Chagar Bazar, Supplemen-
tum ad Akkadica 10, Bruxelles.

Villard 1986 = P. Villard, « Un roi de Mari a
Ugarit », UF 18, p. 387-412 ; 1994 = « Nomination

TELL HARIRI / MARI : TEXTES

456

d’un Scheich », dans FM 1, p. 291-297 ; 1992 = « Le
déplacement des trésors royaux d’apres les archives
royales de Mari », dans CRRAI 38, Paris, p. 195-205 ;
2001 = « Les administrateurs de I’époque de Yasmah-
Addu », dans Amurru 2, Paris, p. 9-140.

Ziegler 1997a = N. Ziegler, « Les enfants du palais »,
Ktema 22, p. 45-57 ; 1997b = « L’armée, quel
monstre ! », dans FM 1, p. 145-152 ; 1999a = Le
Harem de Zimri-Lim, FM 1V ; 1999b = « Le harem du
vaincu », RA 93, p. 1-26 ; 2000 = « Aspects
économiques des guerres de Samsi-Addu », dans
J. Andreau et al. (éd.), La guerre dans les économies
antiques, St.-Bertrand-de-Comminges, p. 14-33 ; 2001
= « Gestion et contr6le d’apres les archives du palais
de Mari (xvur siécle av. J.-C.) », Ktéma 26, p. 63-72 ;
2002 = « Le royaume d’Ekallatum et son horizon
géopolitique », dans FM v1, p. 211-274 ; 2004a =
« Samsi-Addu et la combine sutéenne », dans CRRAI
46, Paris, p. 95-109 ; 2004b = « The conquest of the
holy city of Nineveh and the kingdom of Nurruglim by
Samsi-Addu », dans D. Collon et A. George (éds),
Nineveh. Papers of the XLIX® Rencontre Assyriologique
Internationale, London, 7-11 July 2003, 1, Londres,
p. 19-26.



461

AASOR

AASy
ADAJ

AION
AJA
AJSL
ANEP

ANET
APF
ArOr
ARW
ASAE

ASTI

BA
BASOR

BCH
Bib.
Bib Or
BIES
BIFAO
BiOr
BJ
BJPES
BJRL

BMB
BTB

ByZ
BZ

CBQ
CEg
CRAI

CTom

DB
DBS

DJD

LISTE DES SIGLES ET ABREVIATIONS 462

Annual of the American Schools of
Oriental Research, Philadelphie.

Annales archéologiques de Syrie,Damas.

Annual of the Department of Antiquities
of Jordan, Amman.

Annali dell’Istituto universitario orientale
di Napoli, Naples.

American Journal of Archaeology,
Princeton.

American Journal of Semitic Language
and Literature, Chicago.

Ancient Near East in Pictures, Phi-
ladelphie.

Ancient Near Eastern Texts, Philadelphie.
Archiv fiir Papyrusforschung, Berlin.
Archiv Orientdlni, Prague.

Archiv fiir Religionswissenschaft, Leipzig.

Annales du Service des antiquités de
I’Egypte, Le Caire.

Annual of the Swedish Theological Ins-
titute, Leyde.

Biblical Archaeologist, New Haven.

Bulletin of the American Schools of
Oriental Research, New Haven.

Bulletin de correspondance hellénique,
Paris.

Biblica, Rome.

Bibbia e Oriente, Brescia.

Bulletin of the Israel Exploration Society,
Jérusalem.

Bulletin de UlInstitut frangais d’ar-
chéologie orientale, Le Caire.

Bibliotheca orientalis, Leyde.
Bible de Jérusalem, Paris.

Bulletin  of the Jewish Palestine
Exploration Society, Jerusalem.

Bulletin of the John Rylands Library,
Manchester.

Bulletin du Musée de Beyrouth, Paris.

Biblical Theological Bulletin, Rome -
New York.

Byzantinische Zeitschrift, Leipzig - Munich.
Biblische Zeitschrift, Paderborn.

Catholic Biblical Quarterly, Washington.
Chronique d'E"gypte, Bruxelles.

Comptes rendus des séances de 1’Aca-
démie des Inscriptions, Paris.

Ciencia tomista, Salamanque.

Dictionnaire de la Bible, Paris.

Dictionnaire de la Bible. Supplément,
Paris.

Discoveries in the Judaean Desert, Oxford.

Eris
EstB
ET
EThL

EvTh

HThR

HUCA

IEJ
IZBG

JA
JAOS

JBL
JCS

JEA

JHS
JIS
JNES
JPOS

JOR
JRAS

JRS
JSSt
JThS

LV (L)

MDOG

MSR
MThZ

Mus
MUSJ

MVAG

NRTh

NTAb

NTS

Eretz - Israel, Jérusalem.
Estudios biblicos, Madrid.
Expository Times, Edimbourg.

Ephemerides theologicae Lovanienses,
Louvain.

Evangelische Theologie, Munich.

Harvard Theological Review, Cambridge,
Mass.

Hebrew Union College Annual, Cincinnati.

Israel Exploration Journal, Jérusalem.

Internationale Zeitschriftenschau fiir
Bibelwissenschaft..., Dusseldorf.

Journal asiatique, Paris.

Journal of the American Oriental Society,
Baltimore.

Journal of Biblical Literature, Philadelphie.

Journal of the Cuneiform Studies, New
Haven.

Journal of Egyptian Archaeology,
Londres.

Journal of Hellenic Studies, Londres.
Journal of Jewish Studies, Londres.
Journal of Near Eastern Studies, Chicago.

Journal of the Palestine Oriental Society,
Jérusalem.

The Jewish Quarterly Review, Philadelphie.

Journal of the Royal Asiatic Society,
Londres.

Journal of Roman Studies, Londres.
Journal of Semitic Studies, Manchester.
Journal of Theological Studies, Oxford.

Lumiére et vie, Lyon.

Mitteilungen der deutschen Orient-
Gesellschaft, Berlin.

Mélanges de science religieuse, Lille.

Miinchener theologische Zeitschrift,
Munich.

Le Muséon, Louvain.

Mélanges de [!'Université S.-Joseph,
Beyrouth.

Mitteilungen der vorderasiatischen-
dgyptischen Gesellschaft, Leipzig.

Nouvelle revue théologique, Louvain.
Novum Testamentum, Leyde.

New Testament Abstracts, Cambridge,
Mass.

New Testament Studies, Cambridge.



463

OrAnt
olP
OLP
OLZ
OTAb

PEQ
PJ

PRE

PRU

ODAP

RA
RAC

RAr
RB
RdE
RdQ
REByz
REG
REJ
RevSR
RGG

RHAs
RHE
RHPhR

RHR
RivAc
RivBib
RIA
ROC
RSO
RSPhTh

RSR
RThom
RTL

LISTE DES SIGLES ET ABREVIATIONS 464

Orientalia, Rome.

Oriens antiquus, Rome.

Oriental Institute Publications, Chicago.
Orientalia Lovaniensia Periodica, Louvain.
Orientalische Literaturzeitung, Berlin.
Old Testament Abstracts, Washington.

Palestine Exploration Quarterly, Londres.

Paldstinajahrbuch des deutschen evange-
lischen Instituts fiir Altertum, Berlin.

Pauly-Wissowa,
Stuttgart.

Palais royal d’Ugarit, Paris.

Real-Encyclopidie,

Quarterly of the Department of Antiqui-
ties in Palestine, Londres.

Revue d’assyriologie et d’archéologie
orientale, Paris.

Reallexicon fiir Antike und Christentum,
Stuttgart.

Revue archéologique, Paris.

Revue biblique, Jérusalem-Paris.

Revue d'égyptologie, Paris.

Revue de Qumran, Paris.

Revue des études byzantines, Paris.
Revue des études grecques, Paris.
Revues des études juives, Paris.

Revue des sciences religieuses, Strasbourg.

Die Religion in Geschichte und Gegenwart,
Tubingue.

Revue hittite et asianique, Paris.
Revue d’histoire ecclésiastique, Louvain.

Revue d’histoire et de philosophie
religieuses, Strasbourg.

Revue de Uhistoire des religions, Paris.
Rivista di archeologia cristiana, Rome.
Rivista biblica, Brescia.

Reallexicon der Assyriologie, Berlin.
Revue de 1’Orient chrétien, Paris.
Rivista degli studi orientale, Rome.

Revue des sciences philosophiques et
théologiques, Paris.

Recherches de science religieuse, Paris.
Revue thomiste, Toulouse.
Revue théologique de Louvain, Louvain.

SBFLA

Ne
SEA
SEG

STL
ST
Syr

THAT

ThLZ
ThR
ThRv
ThWAT

ThWNT

ThZ
TOB

TU

VD
VigChr

WZKM

ZAS

ZDMG
ZDPV

ZKTh

ZThK

Studii biblici Franciscani liber annuus,
Jérusalem.

Sources chrétiennes, Paris.
Svensk Exegetisk Arsbok, Lund-Upsal.

Supplementum epigraphicum graecum,
Leyde.

Studia theologica, Lund.
Studi e Testi, Cité du Vatican.
Syria, Paris.

Theologisches Handwdrterbuch zum A.T.
(éd. Jenni), Munich.

Theologische Literaturzeitung, Leipzig.
Theologische Rundschau, Tubingue.
Theologische Revue, Miinster.

Theologisches Worterbuch zum A.T.,
Stuttgart - Munich.

Theologisches Waorterbuch zum N.T.,
Stuttgart.

Theologische Zeitschrift, Bale.

Traduction cecuménique de la Bible,
Paris.

Theological Studies, Woodstock, Maryland.

Texte und Untersuchungen, Berlin.

Verbum Domini, Rome.
Vigiliae christianae, Amsterdam.
Vetus Testamentum, Leyde.

Wiener Zeitschrift fiir die Kunde des
Morgenlandes, Vienne.

Zeitschrift filr Assyriologie, Leipzig.

Zeitschrift filr éigyptische Sprache, Berlin.

Zeitschrift fiir die alttestamentliche
Wissenschaft, Berlin.

Zeitschrift der deutschen morgenlindi-
schen Gesellschaft, Wiesbaden.

Zeitschrift des deutschen Palistina-
Vereins, Wiesbaden.

Zeitschrift fiir katholische Theologie,
Vienne.

Zeitschrift fiir die neutestamentliche
Wissenschaft, Berlin.

Zeitschrift fiir Semitistik, Leipzig.

Zeitschrift fiir Theologie und Kirche,
Tubingue.



