
213 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 214 

TELL HARIRI! MARI: TEXTES 

Sommaire. - 1. INTRODUCTION: 1. Histoire d'une 
redécouverte; l'évolution d'une problématique (centre 
et périphérie), col. 215-17. II. L'amorrite et les particu­
larités syriennes face au « suméro-akkadien », col. 217-
21, J.-M. Durand. III. Mari au Ille millénaire d'après 
les sources écrites, col. 222-34, D. Charpin. - II. LES 
ARCHIVES DE L'ÉPOQUE AMORRITE, col. 234-49, D. Charpin. 
- III. HISTOIRE ET VIE POLITIQUE DE MARI À L'ÉPOQUE 
AMORRITE,1. Les événements, col. 249-57. II. L'organi­
sation du royaume de Mari et l'exercice du pouvoir, 
col. 257-66. III. La guerre, col. 266-75, D.Charpin. - IV. 
LE MONDE À L'ÉPOQUE DE MARI: 1. Le Proche-Orient 
occidental à l'heure de Mari, col. 275-85, L. Marti. II. 
Les échanges : commerce et cadeaux entre rois, 
col. 285-99, L. Marti. - V. ENVIRONNEMENT ET OCCUPA­
TION DE L'ESPACE: 1. Les nomades, col. 299-324, 
J.-M. Durand. II. Les sédentaires, col. 325-57, 
H. Reculeau. - VI. LA VIE RELIGIEUSE : 1. Le panthéon 
et les temples, col. 357-63, J.-M. Durand. II. Les 
représentations divines: statues et bétyles, col. 363-64, 
J.-M. Durand. III. Le temple et le personnel cultuel, 
col. 364-68, J.-M. Durand. IV. La vie religieuse: 
dévotions (ex-votos, etc.), col. 368-69, l-M. Durand. 
v. Prophéties et rêves, col. 369-71, J.-M. Durand. VI. 
Divination (dont foies), col. 371-80, A. Jacquet. VII. 
Ordalies, col. 381-89, A. Jacquet. VIII. Les rituels, 
col. 389-405. IX. Calendrier et culte, col. 405-25, A. 
Jacquet. - VII. LA VIE JURIDIQUE: 1. Le droit et lajustice, 
col. 425-28, D. Charpin. II. Serments, col. 428-36, A. 
Jacquet. III. La vengeance et les cas royaux, col. 436-37, 
J.-M. Durand. - VIII. NUMÉRATION ET MÉTROLOGIE, 
I. Système de numération et pratiques de calcul, 
col. 438-42. II. Métrologie, col. 442-50, G. Chambon. -
IX. BIBLIOGRAPHIE GÉNÉRALE, col. 450-56. 

Abréviations. 
Amurru 1 

Amurru 2 

Amurru 3 
ARM 
CRRAI38 

CRRAI46 

FM [1] 

FMn 

FM III 

J.-M. Durand (éd.), Mari, Ébla et les Hourrites: 
dix ans de travaux. Actes du colloque international 
(Paris, mai 1993). Première partie, Amurru 1, Paris, 
1996. 
J.-M. Durand et D. Charpin (éd.), Mari, Ébla et les 
Hourrites: dix ans de travaux. Actes du colloque 
international (Paris, mai 1993). Deuxième partie, 
Amurru 2, Paris, 2001. 
= CRRAI 46, Paris, 2004. 
Archives royales de Mari, Paris, 1 à XXXI, 1948 sv. 
D. Charpin et F. Joannès (éds), La circulation des 
biens, des personnes et des idées dans le Proche­
Orient ancien. Actes de la XXXVIII' Rencontre 
Assyriologique Internationnale (Paris, 8-/0 juillet 
1991), Paris, 1992. 
C. Nicolle (éd.), Nomades et sédentaires dans le 
Proche-Orient ancien. Compte rendu de la XLVIe 
Rencontre Assyriologique Internationale, Paris, 
/0-/3 juillet 2000, Amurru 3, Paris, 2004. 
J.-M. Durand (éd.), Florilegium marianum. Recueil 
d'études en l'honneur de Michel Fleury, Mémoires 
de NABU 1, Paris, 1992. 
D. Charpin et J.-M. Durand (éds), Florilegium 
marianum II. Recueil d'études à la mémoire de 
Maurice Birot, Mémoires de NABU 3, Paris, 1994. 
D. Charpin et J.-M. Durand (éds), Florilegium 
marianum III. Recueil d'études à la mémoire de 

Marie-Thérèse Ba rre let, Mémoires de NABU 4, 
Paris, 1997. 

FM v Florilegium marianum v, Mémoires de NABU 6, 
Paris, 2003. 

FM VI D. Charpin et J.-M. Durand (éds), Florilegium 
marianum VI. Recueil d'études à la mémoire 
d'André Parrot, Mémoires de NABU 7, Paris, 2002. 

FM VII Florilegium marianum VII. Mémoires de NABU 8, 
Paris, 2003. 

FM VIII Florilegium marianum VIII. Mémoires de NABU 9, 
Paris, 2005. 

MARI MARI, Annales de Recherches Interdisciplinaires, 8 
vol., Paris, 1982-1997. 

Mél. Birot J.-M. Durand et J.-R. Kupper (éds), Miscellanea 
Babylonica. Mélanges offerts à Maurice Birot, 
Paris, 1985. 

Mél. Larsen J.G. Dercksen (éd.), Assyria and Beyond. Studies 
Presented to Mogens Trolle Larsen, PIHANS 100, 
Leyde, 2004. 

Mél. Veenhof W.H. van Soldt et al. (éd.), Veenhof Anniversary 
Volume. Studies Presented to Klaas R. Veenhof on 
the Occasion of his Sixty-fifth Birthday, PIHANS 
89, Leyde, 2001. 

1. INTRODUCTION 

1. HISTROIRE D'UNE REDÉCOUVERTE: L'ÉVO­
LUTION D'UNE PROBLÉMATIQUE (CENTRE ET 
PÉPIPHÉRIE) 

Les textes redécouverts au Tell Hariri par André 
Parrot ont tout de suite fortement impressionné les 
contemporains par leur masse, ce à quoi l'inventeur a su 
donner une grande publicité; à partir du moment où les 
premiers rapports ont été disponibles sur leur contenu, 
leur notoriété a crû de façon exponentielle. Pour 
l'histoire de la découverte du site et la compréhension 
qu'il s'agissait de l'antique Mari, on se reportera à 
l'exposé de A. Parrot, Mari une ville retrouvée, et au 
bref exposé de l-M. Durand, Cahiers d'Archéologie. 

Le grand intérêt de ces textes pour les spécialistes 
était, outre leur nombre, le fait surtout qu'ils avaient été 
trouvés dans une région aussi excentrée, la Syrie était 
jugée moins apte que l'Irak, le lieu même de l'inven­
tion de l'écriture, à fournir des documents écrits en 
cunéiforme, et pour une époque aussi ancienne. Le site 
de Ras Shamra-Ugarit avait certes dès 1928 fourni des 
textes mais en bien moins grand nombre et d'époque 
beaucoup plus récente, qui venaient compléter les 
documents d'El Amarna retrouvés en Égypte. Ils étaient 
surtout mêlés à des documents en écriture alphabétique 
plus conformes à la réalité propre à la côte occidentale. 
On peut de nos jours réaliser le choc qui se produisit 
après la trouvaille de Mari par celui qui résulta de la 
redécouverte des archives d'Ebla qui fit surgir le monde 
syrien en plein troisième millénaire : après ces deux 
miracles majeurs, Mari retrouvée par A. Parrot puis 
Ébla par P. Mathiae, il semble désormais impossible de 
réaliser une ouverture équivalente dans la connaissance 
du Proche-Orient ancien et que toute découverte ne soit 
plus que la répétition de ces événements majeurs. 

L'afflux des informations nouvelles sur le Proche­
Orient du Ile millénaire a permis au premier lecteur des 
tablettes de Mari de multiplier des articles dont les titres 
soulignent bien l'apparition à la documentation des 



215 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 216 

régions jusqu'ici non connues: 1938 : Aplahanda, roi 
de Carkemish ; Le rituel d'IStar ... 1939 : Benjaminites 
dans les textes de Mari; Yarnhad et Qatanum ; Un cas 
d'ordalie ... 1950: Une tablette inédite de Mari intéres­
sante pour l'histoire ancienne du prophétisme sémitique. 

Ces simples titres montrent comment en une dizaine 
d'années la documentation mariote révélait son intérêt 
exceptionnel sur tous les fronts du déchiffrement 
cunéiforme, avant tout dans sa spécificité occidentale. 
On peut considérer qu'il y eut un point d'orgue en 1973 
avec la publication de Une mention de Cananéens dans 
une lettre de Mari, qui faisait apparaître le terme 
géographique de Cana'an, malheureusement situé par 
suite de la méconnaissance du dossier historique dans la 
région de Balih. 

Les publications de G. Dossin avaient suivi en fait un 
axe double: TI y avait celui de l'Occident, avec la redécou­
verte de la haute époque et ses grandes métropoles : 
Carkémish, Alep, Ugarit et Qatna ; G. Dossin crut 
longtemps avoir découvert une mention de Jérusalem, 
mais ce n'était qu'une illusion du cunéiforme ; en 
revanche, il fit réapparaître H~or en Palestine et l'antique 
Byblos. Par derrière se profilait la Crète; D. Charpin a pu 
retrouver une mention d'Alasiya, mais l'Égypte est 
toujours absente et le fait commence, vue l'étendue du 
déchiffrement, à devenir aujourd'hui un phénomène 
signifiant, au même titre que l'absence de l 'Ébla contem­
poraine de Mari au second millénaire. 

Mais il y avait aussi celui de l'Est, l'akkadien, où 
d'emblée le déchiffreur avait été attiré par « Samsî­
Addu et ses fils », ISme Yasmah-Addu. Si ce dernier 
était avant Mari un parfait inconnu, les deux premiers 
étaient bien connus comme des monarques assyriens et 
ils ont longtemps été tenus pour tels par les historiens 
(ARM l, III, v). 

On comprend aisément que la problématique qui 
concernait Mari s'attacha d'emblée à reconnaître le 
monde auquel elle appartenait en propre: était-ce une 
ville de l'Est ou de l'Ouest (cf. le point excellemment 
fait sur cette question sans cesse débattue par 
D. Charpin 1992a, p. 1-10). 

L'argumentation qui tenait pour une vision de Mari 
comme le dernier avant-poste mésopotamien en terre 
syrienne s'appuyait d'abord et surtout sur le fait que 
Mari faisait partie de la série de capitales parmi 
lesquelles fut exercée l'exercice d'un pouvoir royal 
sumérien après le déluge; l'usage d'un akkadien 
excellent, qui montre de fait l'état classique de la langue, 
celui qui a produit l' œuvre classique par excellence, 
comme le Codex de Hamu-rabi ; l'usage très important 
de l'art divinatoire, connu très longtemps comme un 
marqueur de babylonité ; la mention des grands dieux 
suméro-akkadiens dans le culte : Enlil, mais aussi Ea, 
tenu alors pour « la Maison de l'eau», dieu sumérien. 

D'un autre côté, on ne pouvait pas ne pas remarquer 
une spectaculaire onomastique recourant à des formes 
verbales non akkadiennes (celle où les verbes sont en 
Ya- ... ) ; l'usage de mots particuliers et le recours à un 
akkadien très déficient dans certains documents ; la 

mention des « Benjaminites », une des tribus d'Israël 
dans la Bible; le culte local au plus grand dieu Dagan 
qui rappelle inévitablement le dieu Dagon des Philis­
tins ; la documentation religieuse constituée par la 
littérature prophétique, genre inconnu dans l'Est, mais 
auquel les prophètes d'Israël devaient plus tard donner 
l'essor littéraire que l'on sait. 

On était donc fondé à dire aussi que Mari était le 
dernier poste occidental en territoire mésopotamien. 
Cette rencontre des deux grandes civilisations au Tell 
Hariri était, de plus, montrée spectaculairement par la 
situation des restes archéologiques sur l'Euphrate (tenu 
à l'époque comme une grande voie de communication), 
à la frontière qui sépare la Syrie de l'Irak. Cependant, 
cela n'est que l'avatar de la division entre deux 
puissances européennes, laquelle ne tenait aucun 
compte des réalités culturelles antiques, ni même de la 
géopolitique, comme on le voit usque ad absurdum sur 
la frontière du Nord où le partage entre Turquie et 
France a suivi le tracé du Baghdadbahn, donc la ligne 
de moindre pente. 

J.-M. DURAND. 

II. L'AMORRITE ET LES PARTICULARITÉS 
SYRIENNES FACE AU « SUMÉRO-AKKADIEN » 

La langue amorrite ne devait pas représenter autre 
chose qu'une variété, voire des variétés, de ce que l'on 
appelle le « sémitique de l'Est », expression linguis­
tique qui reçoit cette dénomination du fait qu'elle 
représente les dialectes des grandes cités du Proche­
Orient oriental, dont Babylone et Assur furent les deux 
métropoles majeures, au 1er millénaire surtout. 

Les nécessités du déchiffrement, c.-à-d. de ce qui a 
permis de retrouver derrière la transcription brute du 
cunéiforme la façon la plus économique de comprendre 
une langue sémitique, a fait dans la pratique instaurer 
une approche étymologique. On a ainsi adopté le 
système dit de F. Thureau-Dangin qui permet de façon 
ingénieuse de choisir sa transcription en fonction non 
pas de la valeur courante du signe mais du sens qu'on 
donne à la séquence des signes. S'y oppose le système 
dit de Gelb, qui transcrit mécaniquement en fonction 
de valeurs basiques sans interpréter la séquence. Ainsi 
pour /qurâduml le « héros » trouvera-t-on dans le 
système (A) qu-ra-du-um et dans (B) gu-ra-du-um. 

Ce qui a été une voie royale pour interpréter le sens 
des textes cunéiformes se révèle à l'heure actuelle 
catastrophique pour comprendre la réalité dialectale de 
la langue. Ce moyen qui ramène à l'unité étymologique 
la pluralité des graphies annule, ipso facto, la diversité 
des formes, ce qui a toujours été dans les divers états 
des langues indo-européennes ou romanes, grands 
ensembles où l'on peut appréhender la notion de 
diachronie linguistique, le meilleur, voire le seul moyen 
de comprendre les particularismes ou les évolutions 
linguistiques. Que l'on songe simplement à l'utilisation 
que l'on a pu faire de l'orthographe pour comprendre 
l'évolution d'une langue alors que notre transcription 
du cunéiforme gomme beaucoup des divergences en les 



217 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 218 

ramenant de force à une norme préétablie, laquelle 
repose sur des données de langues apparentées et très 
normatives, comme l'hébreu et l'arabe. 

Ce système de transcription fait ainsi disparaître les 
différences entre timbres en leI et en Iii du fait que le 
signe MI est transcrit Imé! ou ME est transcrit IrrùI selon 
les besoins. Il est évident, d'autre part, que les systèmes 
d'écriture en paléo-babylonien des syllabaires de Larsa, 
Babylone ou Mari font apparaître des différences 
considérables dans l'articulation des emphatiques, 
maintenues en partie ou évoluées dans les dialectes 
attestés par les textes retrouvés à Mari (qa/ka, gulku, ki), 
perdues à Babylone (ka, ku, ki), sonorisées à Larsa (ga, 
gu, gi). 

Mais lorsque l'on aborde un système qui régit un 
dialecte étranger et qui, de plus, ne possède pas son 
mode propre de notation, comme l' amorrite, le système 
devient totalement sans repères. 

Quel corpus représentent d'un point de vue linguis­
tique les textes de Mari ? 

a) Un premier niveau est constitué par une expression 
akkadienne standard dans la mesure où c'est le dialecte 
d'Esnunna qui a été adopté comme norme internationale 
et qui est souvent d'un parfait classicisme. On voit le 
caractère esnunnéen de la notation à la façon d'indiquer 
la contraction de liai en ê, ce qui n'est pas l'usage de 
Babylone qui dit Iâ/ ou maintient la diphtongue. Il y a 
d'autres arguments non morphologiques. 

b) Un second niveau est constitué par les textes en 
provenance de lieux étrangers ou lointains qui 
méconnaissent ou pratiquent moins bien cette norme 
orthographique, recourant ainsi à des usages contradic­
toires, voire anormaux, du cunéiforme akkadien ; les 
corpus les plus divergents, souvent originaires de 
Haute-Mésopotamie où le hourrite était couramment 
pratiqué, ont reçu l'étiquette un peu sévère de textes à 
« notations barbares». On a souvent cherché derrière ce 
qui est le plus souvent une simple maladresse l'indice 
d'un bilinguisme du scripteur. 

c) Il apparaît de plus en plus, désormais, que, lorsque 
l'on s'adresse au roi de Mari, certains textes où il 
importe de reproduire de façon la plus fidèle ce qui a été 
dit, surtout lorsque l'on veut laisser à quelqu'un 
l'entière responsabilité de ses propos, recourent à des 
citations expressis verbis. C'est là que des façons 
inédites de s'exprimer peuvent le mieux se révéler, tant 
au point de vue des formes verbales que du lexique ou 
des niveaux de langue (injures et proverbes). Il faut 
traiter de façon singulière le corpus représenté par les 
propos rapportés. 

d) Le corpus particulier représenté par les noms 
propres entre dans cette catégorie c), dans la mesure où 
l'on dit comment l'individu dont on parle prétend 
s'appeler et où on cite verbatim sa façon de le faire. 
C'est là que l'on trouve, de fait, le plus de dialecta­
lismes, dont les fameuses formes en ya- pour les formes 
verbales initiales qui entrent dans leur constitution. 

Cependant, là aussi, la langue akkadienne de 
référence peut puissamment intervenir. Face à un NP 

féminin qui se présente avec la simple finale en -a 
(Hazâla), on peut trouver exactement le même NP avec 
une terminaison en -a-t-um (Hazâlatum). Le même 
individu peut se voir nommé en fonction d'une forme 
akkadienne (Iddin-ND, « ND a donné ») ou non­
akkadienne (Yattin-ND). Quand on constate que les 
femmes qui sont loin de la zone du pouvoir et de l'écrit 
portent majoritairement dans leurs anthroponymes des 
formes en Nîr-ND (<< lumière de ND ») face aux 
hommes qui se disent surtout Nûr-ND, on comprend 
que plusieurs ont dû akkadiser leur nom en entrant dans 
les cercles où prédominent l'écrit et le pouvoir. Ainsi 
faut-il imaginer que face aux NP en Yasûb-ND (<< ND 
est revenu ») des gens particulièrement akkadisés 
pouvaient se dire [tûr-ND, choisissant donc pour se 
désigner une forme et une racine akkadiennes. Comme 
il existe aussi pour ce même individu une façon de 
l'appeler en Yatûr-ND, on comprend que l'on a ici 
affaire à un sur-dialectalisme introduisant une façon 
locale de s'exprimer dans la norme akkadienne. 

e) Un autre niveau linguistique est proposé à l'étude 
par le corpus très particulier formé par les textes appelés 
« shakkanakku ». Il s'agit, en fait, de textes écrits avant 
que ne soit adoptée sur les Bords de l'Euphrate, puis par 
tout le Proche-Orient occidental la norme d'akkadien 
d'Esnunna. Deux corpus importants sont aujourd'hui 
disponibles pour l'étude, ceux de Mari et de Tuttul. Il est 
facile de constater, à la fois que ces écritures notent de 
l'akkadien et par ailleurs que ce dernier diverge beaucoup 
de la sorte pratiquée à Esnunna ou à Babylone, tout 
particulièrement par le fait que si la forme verbale iprus 
a bien une valeur passée et non prospective, ce qui est la 
grande différence d'avec les autres langues sémitiques 
postérieures : les verbes étaient bien à initiale ia- et non 
i-, les formes D et S (II et III) étaient à préfixes en i- et 
non u-, la 3e personne du pluriel était préfixée en ti- et il 
existait une forme correspondant au hiphil (Arabe forme 
IV) à côté apparemment d'une forme en préfixe -S-. 
Cela, sans compter les nombreux conservatismes en 
phonétique (les « laryngales » sont bien plus nombreuses) 
ni les particularismes de vocabulaire tant au point de vue 
des racines que de leurs sens. 

Il est évident que cet« akkadien occidental» n'était 
pas unitaire. La diversité politique devait s' accompa­
gner d'un morcellement linguistique extrême et, cela, 
d'autant plus qu'il ne semble pas y avoir eu dans 
l'Ouest, ni dans le Nord de norme de référence 
culturelle aussi importante ni contraignante que dans 
l'Est. On ne constate ainsi que l'existence de centres de 
confédération momentanée qui regroupent les énergies 
militaires ou religieuses mais il leur manque cette 
expression culturelle communautaire que représentait 
le corpus des textes littéraires scolaires orientaux 
d'inspiration sumérienne. 

La preuve de la diversité linguistique de l'époque est 
donnée directement ou indirectement par plusieurs faits 
repérés aujourd'hui. 

- Dominique Charpin et Nele Ziegler ont publié dans 
les Mélanges H. Hunger un important dossier où le roi 
Samsî-Addu reproche clairement à son fils Yasmah-



219 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 220 

Addu de ne pas savoir l' amorrite et de ne pouvoir ainsi 
entrer en contact avec les Bédouins de son royaume. 

- Une autre lettre montre clairement qu'il y avait en 
~aute-~ésopotamie trois références linguistiques, 
1 akkadIen, l'amorrite et le subaréen, qui doit désigner 
l'expression hourrite. Il ne semble pas courant de les 
dominer toutes trois à la fois, ce qui permet d'envisager 
l'existence du bilinguisme, non du multilinguisme. 

- Il est enfin clairement montré par une lettre d'un 
gouverneur de Qattunân qu'une ambassade qui arrivait 
à Mari de Kurdâ, dans le Sind jar, État d'origine 
benjaminite, avait avec elle des « traducteurs », ce qui 
se disait mâpalum. Le terme est intéressant car en 
akkadien apâlum signifie« répondre », non« traduire », 

sens néanmoins indiqué par des lexiques, tout particu­
lièrement occidentaux comme ceux d'Ebla; d'autre 
part, dans une formation appartenant à une racine 
comportant une labiale il n'y avait pas de préfixe en m­
mais ce ~ernie~ était dissimulé en n-, trait de langue que 
partageaIt le dIalecte de Mari depuis le Ille millénaire, 
malgré ses différences d'avec l'Est. Cela étant, les 
rapports politiques et religieux étaient très étroits depuis 
longtemps entre Mari et Kurdâ. 

On en garde l'impression qu'à l'époque dite amorrite 
c'est l'akkadien qui était le vecteur international de 
communication. On peut imaginer que son apprentissage 
linguistique était devenu un des paramètres de l'éduca­
tion de toute la classe aisée, celle qui faisait des affaires, 
mais aussi des dirigeants. On le comprend quand on 
constate le niveau linguistique élevé qu'utilisent en 
akkadien les princes benjaminites dont les rapports avec 
l'extrême Ouest sont si intimes, non seulement quand ils 
écrivent au roi de Mari, mais quand ils s'écrivent entre 
eux. On pourrait en dire de même pour les chefs des cités 
de Haute-Djéziré quand ils envoyaient des lettres aux 
chefs bensim'alites de la même région, documents que 
l'on connaît fort bien puisqu'ils ont été ultérieurement 
transmis à Mari. 

Lorsque les filles du roi de Mari écrivent à leur père 
pour se plaindre de leur sort et sont obligées de se 
passer des services des scribes de l'administration de 
leurs époux alors qu'on leur a ôté leurs propres 
servantes scribes, elles prennent elles-mêmes le calame, 
à en juger d'après le nombre de leurs fautes de manipu­
lation du cunéiforme; on voit alors que leur expression 
est plus proche du langage parlé (antéposition du verbe 
idiotismes, expressionnismes) que ne l'est l'akkadie~ 
des autres lettres venant de la même région, mais c'est 
toujours de l'akkadien qu'elles emploient. 

C'est pour cela que lorsque des rois se rencontrent, il 
n'est jamais question d'interprètes, car ils pratiquaient tous 
l'akkadien, avec sans doute plus ou moins d'accents locaux. 

Une autre information d'importance est néanmoins 
disponible aujourd'hui. On se rend compte en effet que, 
avant que ne s'étende la pratique de l'akkadien 
d'Esnunna, l'Ouest était bien moins démuni de l'écri­
ture qu'on ne l'imaginait il y a peu, en opposant un 
monde de l'écrit, surtout oriental, et un monde de la 
communication verbale, surtout occidental. 

Il exi~tait de fait une véritable koiné d'écriture pré­
babylomenne dont on constate aujourd'hui la présence 
non seulement à Mari et Terqa, mais aussi à Tuttul, 
Nagar (Tell Brak), Qatna (Mischrifé), Ebla et H~or pour 
énumérer les sites dans l'ordre de leur apparition à la 
rech~~che. 1. Gelb avait déjà fort bien vu lors du colloque 
Man III Retrospect que l'écriture dite shakkanakku était 
fille de l'écriture d'Ebla, en d'autres termes, qu'elle 
rappelait les pratiques du IUC millénaire. Aujourd'hui, 
ce n'est plus simplement pour des critères stylistiques 
mais aussi de structures qu'il faut lui donner raison. 

Or, l'écriture dite shakkanakku ne doit plus être tenue, 
comme le montre l'énumération ci-dessus, pour un fait de 
conservatoire euphratique propre à Mari, mais comme un 
P?énomène pan-occidental (et éventuellement nordique, 
SI l'on y ramène les pratiques paléo-assyriennes). Cela 
pose un problème car, sauf à Mari et à Ebla, on ne connaît 
pas d'attestation d'écriture pour la plupart de ces grands 
centres, malgré leur importance avérée au me millénaire, 
surtout pour Tuttul et Nagar. Il a pu y avoir des évolutions 
particulières à chacun de ces sites : les documents ne sont 
pas encore très nombreux et il est difficile de voir quelle est 
leur unité, à part le fait qu'ils pratiquent le cunéiforme et 
que ce dernier ne répond pas aux normes de l'Est, 
lesquelles ont été ultérieurement utilisées. 

On se rend compte néanmoins que la situation a dû 
être complexe, car chaque centre important a recouru à 
une double expression, bien visible encore en partie à 
l'époque de Mari : recours à une expression akkadienne 
de l'Est lorsqu'il s'agissait de communiquer avec 
quelqu'un d'extérieur à sa zone: le cas le plus typique 
est celui de Kültepe, l'antique Kanesh, où les besoins de 
communication entre marchands assyriens se satisfont 
du dialecte et de la notation paléo-assyriennes, mais où 
l'on emploie un excellent akkadien lorsqu'il s'agit pour 
un marchand d'envoyer de Kanesh une lettre à son 
homologue mariote. La situation est la même, mutatis 
mutandis, pour Assur elle-même. 

À Tuttul, avant sa conquête par Samsî-Addu, à un 
moment où l'on ne pratique encore que l'écriture locale 
shakkanakku, on a retrouvé un accord international 
entre trois rois, ceux de Tuttul, de Mari et peut-être de 
Qatna, recourant à une expression qui sera presque celle 
qu'utilisera ensuite Yahdun-Lîm lui-même. 

À Mari, qui a pourtant généralisé même pour l' enre­
gistrement local le système international, on peut à 
l'occasion retrouver dans des documents administratifs 
de bourgs secondaires du royaume des rémanences de 
l'époque antérieure. 

Il faut donc postuler, pour le tout début du Ile 
millénaire, l'existence de la pratique de l'écriture dans 
les régions occidentales, l'introduction dans ces dernières 
du système oriental certainement sous l'influence 
dynamique de SamsÎ-Addu qui a exporté vers l'Ouest les 
traditions de son lieu d'origine, mais aussi la persistance 
pour les besoins locaux des vieilles traditions. 

Tout cela donne une vision beaucoup plus complexe 
des choses qu'on ne pouvait l'imaginer il y a peu. 

J.-M. DURAND. 



221 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 222 

III. MARI AU III" MILLÉNAIRE D'APRÈS LES 
SOURCES ÉCRITES 

Le troisième millénaire a vu trois grandes phases 
dans l'histoire de Mari. De celle des débuts, appelée 
désormais « Ville l » par les archéologues, les textes ne 
disent rien; on doit ici rappeler que la fameuse « liste 
royale sumérienne» est un document tardif, intéressant 
du point de vue historiographique, mais qui ne doit pas 
être pris au premier degré (malgré Margueron 2004, 
p. 301). Les documents écrits ne peuvent en fait être 
utilisés par l'historien que pour la période traditionnel­
lement décrite comme« présargonique », ou« protody­
nastique III », puis celle de l'empire d' Agadé, et enfin 
celle de la troisième dynastie d'Ur. Comme cette 
nomenclature le montre, la difficulté principale reste la 
synchronisation des données mariotes avec les phases 
successives de la vie politique du cœur de la Mésopo­
tamie, beaucoup mieux documentées. 

A. DES ORIGINES À LA DYNASTIE D'AKKAD. - Tell 
Hariri est le premier site syrien qui ait livré des textes 
datant de l'époque dite «présargonique » ; depuis lors, 
la situation a bien changé. Elle a été bouleversée par la 
découverte des archives du palais G de Tell Mardih, 
l'antique Ebla, en 1975. Par la suite, le site de Tell 
Beydar, l'antique Nabada, près de l'actuelle Hassake, 
a livré près de 200 tablettes de la même époque (Ismail 
et al. 1996 ; Milano et al. 2004). Numériquement, les 
textes découverts à Mari sont bien loin de pouvoir 
rivaliser avec ceux d'Ebla; ils n'en sont pas moins 
d'une importance considérable, par la diversité de leurs 
genres et de provenances sur le site. 

Des statues inscrites. - Alors que tous les textes d'Ebla 
ou de Nabada sont des documents d'archives inscrits sur 
des tablettes d'argile, une bonne part des inscriptions de 
Mari de la même époque ont été retrouvées gravées sur la 
pierre: il s'agit d'inscriptions votives, qui identifient le 
personnage représenté par la statue qui sert de support au 
texte (Gelb-Kienast 1990, p. 3-26), à l'exception de deux 
vases. Ces statues furent déposées dans des temples ; 
selon les conceptions mésopotamiennes, le dévôt 
représenté par sa statue était ainsi constamment sous les 
yeux de la divinité, qui ne pouvait l'oublier. Trois temples 
ont livré des exemplaires parfois très beaux, dont une 
partie seulement comporte une dédicace: celui d' « Estar­
virile» (Inanna-NITA, souvent simplement décrit comme 
« temple d'Estar »), fouillé avant la deuxième guerre 
mondiale, celui d'Estar-~arbat (lecture vraisemblable de 
« Nini-zaza »), découvert dans les années cinquante. La 
statue d'Arra'il qui fait référence au roi Ikûn-Samas, 
vouée au dieu Samas, provient de Sippar (Gelb-Kienast 
1990, p. 9 MP 8) ; elle a manifestement été vouée dans 
l'Ebabbar dès l'époque (Steinkeller 1984, p. 33). On 
connaît d'ailleurs une copie néobabylonienne de l' inscrip­
tion qui figurait sur l'épaule droite d'une statue d'un 
marchand de Mari, vouée à Samas dans l'Ebabbar 
(Sollberger 1967). On ignore l'origine de la jarre vouée 
par l'épouse d'Ikûn-Mari à la divinité Nin-zi de la ville de 
Warane, qui provient de fouilles clandestines (Gelb et 
Kienast 1990, p. 8-9 MP 7). 

Une seule de ces statues représente un roi de Mari. 
C'est d'ailleurs la découverte de la statue d'ISqi-Mari en 

1934 qui permit l'identification du site (on lisait alors le 
nom de ce roi Lamgi-Mari). On sait maintenant qu'il fut 
le dernier souverain avant la conquête de Mari par Sargon 
(Charpin 2005). Auparavant, Iblul-Il est nommé sur les 
statues de plusieurs de ses serviteurs, vouées dans le 
temple d'Estar-~arbat ; la plus célèbre est celle du chef­
chantre Ur-Nanse, qui fournit sans doute la plus ancienne 
représentation d'un eunuque. D'autres rois sont nommés 
de la même façon par leurs proches (épouse, frère, fils, 
fonctionnaires) : Ikûn-Mari, Ikûn-SamaS et Ikûn-Samagan. 
Le nom des souverains est suivi par le titre de « roi de 
Mari» (Ikûn-Mari, Ikûn-SamaS, Ikûn-Samagan, Thlul-Il, 
ISqi-Mari), parfois suivi par l'épithète encore mystérieuse 
de «ensigal du dieu Enlil » (Ikûn-Samas, ISqi-Mari). Un 
certain nombre d'inscriptions ne nomment que l'orant et 
son titre, sans référence au roi contemporain: c'est 
notamment le cas de la célèbre statue du « lieutenant » 
(nu-banda) Ebih-Il du Louvre. 

Il faut noter que les dépôts de fondation de cette 
époque comportaient des tablettes en pierre malheu­
reusement dépourvues d'inscription. Les temples ont 
donc été identifiés sur la base des inscriptions des 
statues qui y ont été retrouvées. Dès lors, la découverte 
dans le « palais présargonique » d'une statue vouée à 
Ama-usumgal (un des noms du dieu Dumuzi) permet 
de résoudre un problème depuis longtemps soulevé, 
celui de la nature de ce bâtiment (Margueron 2004, 
p. 226-227) : c'était à la fois la résidence du roi, mais 
aussi un temple au dieu Dumuzi. On sait que dans les 
traditions du troisième millénaire le roi était identifié 
au dieu-pasteur Dumuzi : rien d'étonnant à ce que sa 
résidence ait été considérée comme le temple de ce 
dernier (Charpin s.p.). 

Quelques dizaines de tablettes. - On n'a pas encore 
retrouvé à Mari des archives en place comme à Ebla, 
mais seulement une quarantaine de tablettes cunéiformes 
éparses (Charpin 1987a et 1990). On doit noter la 
multiplicité des points de découverte de ces documents: 
un dans le sanctuaire dit P.25, trois dans un bâtiment 
dénommé « Maison rouge », huit dans ce qu'A. Parrot 
appelait les « communs à l'ouest de l'esplanade» (lot 
C), huit dans le palais présargonique (lot D), vingt-deux 
dans le bâtiment du chantier B. Dans ce dernier cas, il 
est clair qu'on a affaire au contenu de paniers retrouvé 
éparpillé dans quatre pièces différentes. 

Les tablettes retrouvées sont, à une exception près, 
des documents de comptabilité. Leur rédaction, très 
laconique, ne permet pas de savoir de quelle adminis­
tration ils relevaient ; cependant, certains textes, qui 
enregistrent des dépenses pour des offrandes, sont à 
rattacher à la gestion des temples. D'autres mention­
nent « le palais », ou encore « la maison du roi ». Les 
tablettes retrouvées dans le palais et celles découvertes 
dans ce que Parrot avait appelé« les communs à l'ouest 
de l'esplanade du temple de Dagan présargonique » 
forment manifestement une unité, soulignée lors de leur 
publication (Charpin 1987a, groupes C et D) ; la réinter­
prétation de ces « communs » comme « Maison du 
Grand Prêtre» (Margueron 2004, p. 174-179 et 259-
261) permet désormais de comprendre la raison d'être 
de cette unité (Charpin s.p.). On a également retrouvé 



223 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 224 

un fragment de texte littéraire (Bonechi-Durand 1992) ; 
il a été identifié comme« Ama-usumgal, ami d'Enki » 
(Black 1992, p. 92). 

La date de ces archives est désormais assurée. Contrai­
rement à Ebla, les documents de Mari étaient datés, non 
seulement par le nom du mois, mais aussi par l'indication 
de l'année. Cependant, on ne donnait que le chiffre de 
l'année de règne, sans mentionner le nom du souverain: 
on a donc des textes datés du « mois de Ibasa, an 22 » ou 
encore« mois de Hali, an 35 ». Les tablettes découvertes 
au« chantierB» de Mari (MARI 5, p. 80-89 nOS 21-36et 
MARI 6, p. 245-252 n°S 38-42) sont datées des années 18 
à 35 d'un roi qui ne peut être que Hida'ar (Charpin 
2005). Les tablettes des lots C et D (MARI 5, p. 70-80, 
nOS 5-12 et 13-20) datent des années 2 à 8 d'un roi qui 
doit être ISqi-Mari, dernier souverain avant la conquête 
de Mari par Sargon (Charpin 2005). 

Les éléments d'une histoire politique. - Pendant 
longtemps, on a cru qu'il serait impossible d'écrire une 
véritable histoire politique de cette époque, faute de 
sources appropriées: ni Mari, ni Ebla n'ont en effet livré 
d'inscriptions commémoratives, qui offrent en général la 
base de la reconstitution des événements. Cependant, la 
patiente mise en ordre chronologique des tablettes 
administratives d'Ebla (Biga 2003) a permis récemment 
aux épigraphistes italiens d'aboutir à des conclusions à 
la fois solides et spectaculaires (Archi-Biga 2003). 

Pendant plus de cinquante ans, au XXIVe siècle, la 
scène politique de la Syrie occidentale et du Moyen­
Euphrate a été dominée par deux cités : Ebla et Mari. 
Dans une phase initiale, Mari réussit sa politique 
d'expansion. On ne sait pas grand chose des rois de 
Mari les plus anciennement mentionnés dans les 
archives d'Ebla: Anubu, puis Sa'umu. Par la suite, 
IStup-(i)sar atteignit Emar, qu'il détruisit. Finalement, 
Iblul-Il fit des campagnes répétées en remontant la 
vallée de l'Euphrate jusqu'à Ha-su-wa-an ki en amont 
de Karkemis (sans doute Hassum). Pour ne pas être 
envahie, Ebla dut payer un tribut considérable en or et 
argent; le versement eut lieu à Mane, port d'Ebla sur 
l'Euphrate en aval d'Emar. Iblul-Il mourut à la fin du 
règne du souverain d'Ebla Igris-Halab ou la première 
année de son successeur Irkab-Damu. 

Iblul-Il fut remplacé sur le trône de Mari par Nizi, 
qui régna sans doute 3 ans, puis par Enna-Dagan. Ce 
dernier, dans sa célèbre lettre au roi d'Ebla (ARET XIII 

4), rappelle les exploits de ses prédécesseurs et se vante 

Ebla 

Igris-Halab 

Mari 
Anubu 
Sa'umu 
Iblul-Il 

essentiellement d'avoir achevé une expédition commen­
cée par Iblul-Il. Enna-Dagan de Mari et Irkab-Damu 
d'Ebla moururent la même année et le texte MEE n35 
constitue un récapitulatif des « cadeaux » envoyés par 
le roi d'Ebla à Mari sous Enna-Dagan. Son successeur 
Ikun-(i)sar régna moins d'un an. 

Après cette période de sept ans qui vit trois rois sur le 
trône de Mari (Nizi, Enna-Dagan et Ikun-(i)sar), le règne 
de Hida'ar se caractérise par sa durée: pas moins de 35 
ans, presque entièrement contemporains du règne d'ISar­
damu à Ebla (avec au maximum un décalage de quelques 
années). Les tablettes retrouvées au« Chantier B »datent 
très vraisemblablement de son règne. Hida' ar fut vaincu 
près de Terqa par les armées d'Ebla menées par le vizir 
Ibbi-zikir en l'an 32 d'ISar-damu (Archi-Biga 2003, p. 8a 
et 13-26), après quoi la paix fut conclue entre Ebla et Mari. 

Le rayonnement de Mari apparaît par exemple dans 
l'inscription de AMAR-AN, «le É de Nagar, l'homme 
d'Abal », qui a voué sa statue dans le temple de« Nini­
zaza» à Mari (Gelb et Kienast 1990, p. 12 MP 12 ; 
Sallaberger 1998b, p. 35). Cependant, Mari ne dominait 
pas alors le « triangle du Habur » (malgré Margueron 
2004, p. 313) : les textes d'Ebla et de Beydar montrent 
clairement que la grande puissance régionale était alors 
Nagar, l'actuel Tell Brak (Archi 1998). Nagar avait 
d'ailleurs participé à l'alliance d'Ebla et de Kis contre 
Mari (Archi-Biga 2003, p. 18). 

Peu après sa victoire sur Mari, Ebla fut détruite, sans 
qu'on sache précisément dans quelles circonstances : 
A. Archi et M.-G. Biga pensent qu'il pourrait s'agir d'une 
vengeance de Mari, mais ce n'est qu'une hypothèse 
actuellement invérifiable. Du moins est-il sûr que le règne 
d'ISqi-Mari est à situer après celui de Hida'ar, puisque le 
nom d'Isqi-Mari n'apparaît pas dans les archives d'Ebla. 
Il est attesté par sa statue du temple d'Estar, mais aussi 
par une autre statue retrouvée dans le palais, aip.si que par 
une centaine de scellements faits avec deux sceaux 
différents lui ayant appartenu (Beyer apud Margueron 
2004, p. 311). D'après les données d'Ebla, c'est sans 
doute pendant la neuvième année du règne d'ISqi-Mari 
que Mari fut détruite par Sargon, donc très peu de temps 
après que ce dernier ait vaincu Lugal-zagesi. Les tablettes 
retrouvées dans le palais et dans la « Maison du Grand­
Prêtre» datent des années 2 à 8 d'un roi qui est très 
vraisemblablement Isqi-Mari. 

On peut résumer ces synchronismes sous la forme du 
tableau suivant: 

an 1 d' Irkab-damu 

dernière année d'Irkab-damu = an 7 
ISar-damu an 1 

an 1 de Nizi (au moins 3 ans de règne) 
Enna-Dagan (4 ? ans de règne) 
Ikun-(i)sar 

ISar-damu an 35 : destruction d'Ebla 

avènement de Hida'ar (au plus tôt) 
(Hida'ar) années 20-35 = tablettes du chantier B 
fin de Hida'ar et avènement d'Isqi-Mari (au plus tôt) 
(ISqi-Mari) années 2-8 = tablettes groupes C et D (P-l) 
ISqi-Mari 9 = destruction de Mari par Sargon 



225 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 226 

La domination sargonique. - La question de savoir 
qui est responsable de la destruction de Mari est 
âprement discutée. J.-Cl. Margueron refuse d'en rendre 
Sargon responsable et date l'évènement de Narâm-Sîn. 
S'agissant d'histoire politique, il est de bonne méthode 
de partir des données textuelles et de les examiner de 
manière critique, en tenant compte de toutes les 
données disponibles, dont bien entendu celles fournies 
par l'archéologie. 

Que disent les textes? Une inscription de Sargon 
indique: «Mari et l'Elam se tinrent devant lui» (Frayne 
1993, p. 12 n° 1 : 86-93). Le texte sumérien de la même 
inscription indique:« L'homme de Mari et l'homme de 
l'Elam » : il s'agirait donc ici apparemment d'une 
première étape, lors de laquelle les rois de la périphérie 
reconnurent la supériorité du roi d'Akkad. Mais dans 
une autre inscription, le ton est différent: « Sargon, le 
roi, se prosterna à Tuttul devant le dieu Dagan et (le) 
pria. Il (= Dagan) lui donna le Haut Pays: Mari, Yarmuti 
et Ebla, jusqu'à la Forêt de Cèdres et aux Montagnes 
d'argent» (Frayne 1993, p. 28-29 n° 11 : 14-28). Mainte­
nant qu'il est sûr que Tuttul est à Tell Bi'a (corriger 
Margueron 2004, p. 310 n. 15), la question se pose de 
savoir si, pour aller y prier Dagan, Sargon devait d'abord 
avoir soumis Mari ; on notera que le prologue du Code 
de Hammu-rabi pose le même problème (Charpin­
Ziegler 2003, p. 244). Par ailleurs, le texte ne parle pas 
de destructions: de fait, Ebla était déjà en ruines. Il ne 
s'agit que de la domination d'une grande région nord­
ouest, définie par les emplacements de trois villes, Mari, 
Yarmuti et Ebla, ainsi que par des descriptions assez 
vagues (<< Forêt de Cèdres» et « Montagnes d'argent», 
sans doute l'Amanus et le Taurus). 

L'argument le plus probant pour attribuer la destruc­
tion de Mari à Sargon est un nom d'année ainsi 
formulé : « année où Mari a été détruite ». Elle figure 
sur deux tablettes de Nippur qui appartiennent à un lot 
de comptes d'équidés et bovidés (TMH v 80 et OSP 1 
102 ; cf. Westenholz 1975, p. 115 n° 13). Certes, cette 
formule ne dit pas par qui Mari a été détruite. Mais les 
tablettes sont clairement attribuables à l'époque de 
Sargon; une datation sous le règne de Narâm-Sîn est 
totalement exclue par la forme arrondie des tablettes et 
la paléographie. Si le nom d'année est attribuable à 
Sargon, la destruction de Mari l'est aussi, car il n'est 
pas dans la logique des noms d'années de cette époque 
de mentionner des événements qui ne sont pas à porter 
au crédit du roi. D'où la conclusion de A. Westenholz : 
« The raiding of Mari can safely be credited to Sargon» 
(Westenholz 1974, p. 154, suivi par D. Frayne 1993, 
p. 8). Deux arguments supplémentaires confirment cette 
attribution: dans les tablettes de Nippur, les seuls rois 
mentionnés dans des noms d'années sont Ensakusanna, 
Lugalzagesi et Sargon et aucun souverain postérieur. 
Enfin, dans le lot auquel appartiennent ces deux 
tablettes, un autre compte comporte un nom d'année 
mentionnant Sargon (TMH v 85). 

On doit ajouter que Narâm-Sîn se vanta ainsi: 
« Dagan m'a donné Armanum et Ebla et j'ai capturé 
Rîd-Adad, le roi d'Armânum » (Frayne 1993, p. 134 

SUPP. AU DleT. DE LA BIBLE 

n° 26 : 23-31). On retrouve mention de la soumission 
d'Armânum et Ebla dans trois autres inscriptions 
duplicats (Frayne 1993, p. 136 n° 27). Il n'est nulle part 
question d'une destruction d'Ebla, déjà en ruines depuis 
des décennies: dans la région, le pouvoir est passé aux 
mains du roi d'Armanum, seul mentionné. 

Deux éléments sont enfin à prendre en considération. 
Si l'on accepte que la destruction d'Ebla soit contem­
poraine de Sargon, il faut être conscient que cette 
datation repose en grande partie sur des critères 
paléographiques : il n' y a pas dès lors de raison de les 
récuser, s'agissant des tablettes retrouvées à Mari. On 
doit enfin rappeler que la révolte du soi-disant roi 
Migir-Dagan de Mari contre Narâm-Sîn n'est mention­
née que dans un texte légendaire qui ne doit pas être 
considéré comme historiquement fiable (malgré 
Margueron 2004, p. 311). 

La présence paléo-akkadienne à Mari a laissé peu de 
traces qui lui soient explicitement attribuables. Il n'est 
pas juste de dire à propos de Narâm-Sîn : « Nous savons 
que ses filles furent prêtresses à Mari » (Margueron 2004, 
p. 31Ob). Une jatte en bronze indique simplement: 
«Narâm-Sîn, roi des quatre rives; ME-Ulmas, sa fille» 
(Frayne 1993, p. 158 n° 52). Rien n'indique qu'il s'agisse 
d'une prêtresse. Quant à Sumsani, elle est prêtresse à 
Sippar : « Narâm-Sîn, roi des quatre rives ; Sumsani, 
prêtresse-entum de Samas à Sippar, sa fille » (Frayne 
1993, p. 157 n° 51). Le contexte archéologique de ces 
objets ayant disparu, on se gardera de vouloir trop faire 
parler ces inscriptions (auxquelles il faut ajouter celle du 
scribe Dabalâ: Gelb-Kienast 1990, p. 378 «Varia 12 »). 

LA PÉRIODE DITE DES SAKKANAKKU. - Pendant 
longtemps, le statut de Mari à l'époque où la troisième 
dynastie d'Ur régnait en Mésopotamie a été mal compris: 
on a cru que les personnages qui exerçaient alors le 
pouvoir à Mari étaient« vassaux» des rois d'Ur. En effet, 
ils se défmissaient comme sagin (akk. sakkanakku) ; or 
ce titre était celui des gouverneurs militaires du royaume 
d'Ur. Cependant, la copie paléo-babylonienne d'une 
inscription votive permit de savoir qu'un de ces 
sakkanakku, Apil-kîn, était considéré par les rois d'Ur 
comme un souverain indépendant, décrit avec le titre de 
«roi» (lugal) (Civil 1962). Plus tard, J.-M. Durand identi­
fia deux listes dynastiques, qui lui permirent d'établir que 
le plus ancien des sakkanakku devait être contemporain de 
l'empire d'Akkad (Durand 1985a, p. 152-159). On a donc 
affaire à une dynastie fondée par un « gouverneur 
militaire» de l'époque d'Akkad, le titre s'étant transmis 
après la chute d'Akkad et ayant fini par désigner des 
souverains indépendants, qui traitaient sur un pied 
d'égalité avec leur voisin méridional. 

Une documentation écrite limitée. - La documen­
tation écrite sur cette longue période est malheureuse­
ment très réduite. On dispose de textes contemporains 
(Frayne 1993, p. 231-237 et Frayne 1997, p. 439-450): 
il s'agit de cinq inscriptions de fondation et des 
dédicaces sur cinq statues (dont une connue par une 
copie postérieure), dont le texte est malheureusement 
fort bref. On dispose également des légendes de sceaux 

S.B. - XlV. - 8 -



227 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 228 

ayant appartenu, soit aux sakkanakkû eux-mêmes, soit 
à certains de leurs proches. Elles sont pour la plupart 
connues par des empreintes, retrouvées essentiellement 
à Mari, dans le grand palais ou le petit palais oriental 
(Beyer 1985) ; un exemplaire a été retrouvé dans le 
temple d'Estar à Assur (Bar 2005) et un autre sur une 
tablette paléo-assyrienne de Kültepe (Teissier 1990). 
On a aussi retrouvé trois sceaux: deux proviennent de 
Mari, celui d'un serviteur d'Iddin-EI (Bey er-Durand 
1993) et celui de Zinuba, fils d'Iddin-Ilum (Beyer 1985, 
p. 183), un troisième se trouve au musée britannique, 
celui d'un serviteur d'I~i-Dagan (Collon-FinkeI1987). 

Sakkanakku de Mari 
(nombre d'années de règne) 

Ididis (60) 

dates 

2255-2196 

Il faut souligner que les quelque cinq cents tablettes 
publiées sous le titre Textes administratifs de l'époque 
des Sakkanakku (Limet 1976) ne datent en réalité pas de 
cette époque, mais de la période précédant la réforme 
de l'écriture qui a marqué le règne de Yahdun-Lîm 
(Durand 1985a, p. 160-171). 

Deux fragments de listes dynastiques ont été identi­
fiés et publiés par J.-M. Durand, T.343 et ARM XXII, 

n° 333 (Durand 1985a, p. 152-159). Leur combinaison, 
encore hypothétique, permet de reconstituer la liste 
suivante: 

Mésopotamie 
Sargon (55 ans) 

Rimus (9 ans) 

Manistusu (15 ans) 

(max. 2278-2223 ; min. 2245-2186) Narâm-Sîn (37 ans) 
(56 ans) 
Sar-kali-sarrî (25 ans) 

dates 
2288-2234 
2307-2253 
2233-2227 
2252-2246 
2226-2212 
2245-2231 
2211-2175 
2230-2175 
2174-2150 Su-Dagan (5) 

ISmah-Dagan (45) 
Nûr-Mêr (Niwâr-Mêr) (5) 
ISdub-EI (IStup-Ilum) (11) 
ISkun-Addu (8) 
Apil-Kîn (35) 

2195-2191 
2190-2146 
2145-2141 
2140-2130 
2129-2122 
2121-2087 

Gudea 

Ur-Nammu (18 ans) 2110-2093 

Iddin-Ilum (5) 
Ilum-ISar (12) 
Turâm-Dagan (20) 

(max. 2144-2110 ; min. 2093-2059) 
2086-2082 Sulgi 2092-2045 
2081-2070 
2069-2050 

Puzur-Estar (25) 2049-2027 Amar-Su'en 2044-2036 

Hitlal-Erra (7) 
Hanun-Dagan (8) 
I~i-Dagan 

(max. 2073-2049 ; min. 2039-2017) 
2026-2020 Sû-Sîn 

Ibbi-Sîn 
2035-2027 
2026-2003 

Itûr ~- ... 
Amer-Nunnnu 
Têr-Dagan 
Dagan-... 

2019-2012 
2011-

(6 ans) 
(8 ans) 
(6 ans) 

On sait qu'il existe deux traditions différentes quant à 
la longueur de la période d'Akkad: l'une attribue 37 ans 
à Narâm-Sîn, l'autre 56 ans. Il est actuellement impossi­
ble de privilégier l'une par rapport à l'autre (Sallaber­
ger 2004, p. 27-29 en particulier n. 30) ; les deux options 
ont donc été indiquées (en italique, les dates avec un 
règne de Narâm-Sîn de 56 ans). Les dates pour Ur III et 
Akkad sont celles proposées par W. Sallaberger 
(Sallaberger 2004, p. 42) ; elles compriment la période 
entre la fin d'Akkad et le début d'Ur III, ce qui donne 
des synchronismes différents de ceux qu'avait indiqués 
J.-M. Durand en 1985. 

On a ici gardé l'hypothèse de travail de J.-M. Durand, 
qui a considéré que l'an 1 de Puzur-Estar = Sulgi 44, 
soit ici 2049 (noter que dans le tableau p. 156, à chaque 
fois est comptée une année en trop). On peut préciser 

l'amplitude de l'incertitude: une cinquantaine d'années. 
En effet, il est sûr que les 35 ans d'Apil-Kîn sont à 
placer pendant les 18 ans du règne d'Ur-Nammu (2110-
2093), soit au plus haut Apil-kîn 35 = 2110 (donc Apil­
kîn 1 = 2144) et au plus bas Apil-kîn 1 = 2093 (cf. déjà 
Durand 1985a, p. 153-154). L'hypothèse la plus haute 
donne le début d'Ididis 24 ans plus tôt que dans le 
tableau ci-dessus, soit 2278; l'hypothèse la plus basse 
donne le début d'Ididis 10 ans plus tard, soit 2245. 
Toutes les dates des sakkanakku dans le tableau ci­
dessus sont donc susceptibles d'être remontées de 24 
ans ou abaissées de 10, au maximum (on ne l'a explici­
tement indiqué que pour Ididis, Apil-kîn et Puzur-Estar). 

P. Michalowski a proposé que le successeur d'Apil­
kîn ne soit pas Iddin-Ilum, mais un Iddin-Dagan 
inconnu par ailleurs dans les sources de Mari 



229 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 230 

(Michalowski 1999) ; cependant, il est partiellement 
revenu par la suite sur cette hypothèse (Michalowski 
2005), de sorte qu'on n'a pas cru devoir la retenir ici. 

A. Otto, partant d'une analyse iconographique des 
statues et des sceaux-cylindres, a proposé une nouvelle 
organisation chronologique des Sakkanakku (Otto s.p.). 
Celle-ci offre l'avantage de supprimer la lacune entre 
les derniers Sakkanakku et la dynastie de Yagîd-Lîm ; 
mais elle crée un vide troublant pour toute la période 
d'Ur III postérieurement au synchronisme Ur­
N ammu/ Apil-kîn. 

On doit rappeler que la séquence Ididis-Apil-kîn 
forme un bloc de 169 ans. Le tableau ci-dessus montre 
clairement que, quelles que soient les différentes 
hypothèses retenues, le début d'Ididis est antérieur à 
l'avènement de Narâm-Sîn ; dès lors, il est historique­
ment hautement vraisemblable qu'il ait été installé par 
Sargon. On voit comment l'analyse de la liste dynastique 
T.343, avec le synchronisme entre Apil-kîn et Ur-Nammu 
d'Ur III, aboutit à une conclusion semblable à celle 
qu'avait donnée l'analyse des tablettes « présargoniques » 
combinée avec les données d'Ebla. 

Une histoire brillante, mais mal connue. -11 ne fait 
aucun doute que la puissance de Mari pendant la période 
des Sakkanakku a été considérable, même si une histoire 
politique détaillée reste actuellement hors de portée. Des 
six premiers sakkanakku, contemporains des dynasties 
d'Akkad et de Lagas II (Gudea), on ne sait pratiquement 
rien. Par la suite, on ne dispose que de quelques inscrip­
tions commémoratives. Quatre tablettes de fondation en 
bronze commémorent la construction du temple de 
Ninhursag par Niwâr-Mêr (Frayne 1993, p. 233 n° 1). 
ISdub-EI (IStup-llum) est célèbre par sa statue retrouvée 
dans le grand palais (Frayne 1993, p. 235 n° 1) ; il a 
également bâti le temple de Bêl-mâtim, soit Dagan, 
comme le rappellent neuf tablettes de fondation (Frayne 
1993, p. 235-237 nOS 2-3 ; cf. Archi 2004, p. 323). De 
tels travaux supposent des moyens importants. 

C'est avec Apil-kîn qu'on arrive sur un terrain un peu 
plus solide. À Mari même, la situation documentaire 
reste inchangée : deux plaques de fondation en bronze 
au nom d'Apil-kïn ont été découvertes dans le sahurum 
adjacent au temple de Ninhursag. Mais une tablette 
paléo-babylonienne de Nippur contient la copie d'une 
dédicace de « Tarâm-Uram, fille d'Apil-kîn, roi de 
Mari, bru d'Ur-Nammu, roi d'Ur» (N 2230 + N 4006: 
vii 5-12; Civil 1962 et 1985 ; Frayne 1997, p. 86 n° 52). 
On voit ainsi qu'un mariage dynastique unit les rois de 
Mari et d'Ur: Ur-Narnrnu donna à son fils Sulgi comme 
épouse une fille d'Apil-kîn, qui reçut alors le nom de 
Tarâm-Uram (<< Elle-aime-Ur »). On connaît également 
le sceau d'un serviteur de cette Tarâm-Uram (Frayne 
1997, p. 87 n° 53). Les liens entre les deux dynasties 
restèrent étroits: un texte daté de l'avènement d'Ibbi­
Sîn montre qu'une soixantaine d'années plus tard, des 
offrandes étaient offertes à (une statue? d')Apil-kîn 
dans la chapelle funéraire d'Ur-Nammu (Boese­
Sallaberger 1996). Tarâm-Uram n'arriva pas seule à 
Sumer. On voit par exemple qu'un certain Puzur-Erra, 

fils d'un sakkanakku de Mari, était administrateur­
sanga du temple de Utu à Larsa sous le règne d'Amar­
Su'en (Sharlach 2001) ; ISbi-Erra, à qui fut confiée la 
ville d'Isin avant qu'il usurpe le statut de roi, était lui 
aussi d'origine mariote. 

D'Iddin-Ilum, on possède une statue vouée à la déesse 
Inanna (Frayne 1997, p. 441 n° 1); peut-être se trouvait­
elle à l'origine dans la chapelle d'Estar (S.132 du 
palais), dont les peintures murales ont été datées de 
l'époque d'Ur III (Moortgat 1964). La tombe de son fils 
Zinuba, mort très jeune, a été retrouvée ; elle contenait 
un sceau qui a permis l'identification (Frayne 1997, 
p. 442 n° 2). On a également retrouvé dans le palais le 
sceau du sabra Iddin-Dagan (Fray ne 1997, p. 442 
n° 2001). Ilum-isar a laissé des briques commémorant 
des travaux d'irrigation (Frayne 1997; Durand 1985a). 
Son successeur Turâm-Dagan n'est connu que par le 
sceau de son fils Puzur-Estar (Frayne 1997, p. 444 n° 1). 

Avec Puzur-Estar, l'historien a de nouveau plusieurs 
éléments à sa disposition. Il se pose d'abord à son sujet 
un problème chronologique. En fonction du synchro­
nisme entre Apil-kîn et Ur-Nammu, les 25 ans du règne 
de Puzur-Estar se situent au plus haut entre Sulgi 21 et 
Sulgi 44 et au plus bas entre Amar-Sîn 5 et Ibbi-Sîn 10. 
La question a été posée depuis longtemps de savoir si le 
sakkanakku Puzur-Estar qu'on trouve dans des textes 
d'Ur III (datés de Sulgi 44 et Ibbi-Sîn 2) doit être identi­
fié au souverain de Mari, ou s'il s'agit d'un homonyme, 
occupant une fonction de gouverneur militaire au sein 
du royaume d'Ur; les avis sur la question sont divisés, 
les plus récents estimant qu'il s'agit sans doute d'un 
homonyme (Sharlach 2001, p. 60-61). Une statue inscrite 
au nom de Puzur-Estar a été retrouvée à Babylone. 
Pendant longtemps, les cornes dont sa tête est ornée ont 
été interprétées comme marquant la divinisation du 
souverain, dont on n'a par ailleurs aucun signe; on sait 
désormais que ces cornes ont été sculptées dans l'épais­
seur du bandeau qui entourait primitivement la tête, 
vraisemblablement dans la seconde moitié du deuxième 
millénaire (Blocher 1999). 

Le grand palais, que A. Parrot a souvent appelé 
« palais de Zimrî-Lîm », fut en réalité édifié par les 
Sakkanakku (Margueron 2004, p. 370). Pour dater sa 
construction, on a souvent mis l'accent sur la crapau­
dine de Hanun-Dagan ; mais on ne doit pas oublier 
qu'on a trouvé dans le grand palais des scellements 
mentionnant ses deux prédécesseurs, Puzur-Estar et son 
fils Hitlal-Erra. Comme on a également retrouvé dans le 
« petit palais oriental» des scellements de serviteurs de 
Puzur-Estar et de son fils Hitlal-Erra (mentionné 
comme (( lieutenant »-nu-banda), la conclusion la plus 
vraisemblable est que Puzur-Estar vécut dans le (( petit 
palais oriental» pendant qu'avaient lieu les travaux du 
grand palais dans lequel il s'installa avant la fin de son 
règne. Son fils Hitlal-Erra est connu par la copie néo­
babylonienne d'une dédicace de statue faite à Sippar, 
sans qu'on sache si le monument se trouvait dès 
l'origine dans cette ville. On y relève le titre de (( roi » 

(lugal), attribué à la fois au dédicant et à son père Puzur­
Estar ; il ne s'agit sans doute pas d'une modernisation 



231 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 232 

due au copiste, qui a par ailleurs fidèlement reproduit 
des formules archaïques. 

La fin de la période reste totalement inconnue: on ne 
possède que quelques scellements au nom de sakkanakku 
que la reconstitution la plus vraisemblable de la liste 
dynastique place après Hanun-Dagan. Un fait est 
cependant à souligner: entre les sakkanakku et la 
dynastie amorrite de Yahdun-LÎm, il n'y eut pas de 
rupture telle que le souvenir de la période précédente ait 
été perdu. Le fait qu'on ait retrouvé dans les ruines du 
palais les statues d'ISdub-EI et d'Iddin-Ilum le montre; 
on doit aussi rappeler que la statue de Puzur-Estar a été 
retrouvée à Babylone avec deux autres très semblables, 
plus mutilées (Blocher 1999), toutes trois formant sans 
doute part du butin rapporté par Harnmu-rabi. Autrement 
dit, au moins cinq statues de l'époque des sakkanakku 
étaient encore visibles à Mari à l'époque de Zirnrî-LÎm. 
Par ailleurs, les deux listes dynastiques qui ont été 
retrouvées sont postérieures à la dynastie des sakkanakku : 
T.343 a l'écriture paléo-babylonienne typique de l'époque 
de Yahdun-Lîm et a été retrouvée avec des dizaines 
d'autres tablettes de la même période. ARMxXII, n° 333 
est d'une graphie plus récente et pourrait fort bien dater 
du règne de Zirnrî-LÎm. 

Bibliographie. 
Archi 1998 = A. Archi, « The Regional State of 

Nagar According to the Texts of Ebla », dans Subartu 
IV/2, Turnhout 1998, p. 1-15 ; 2004 = «Translations of 
Gods : Kumarpi, Enlil, Dagan/NISABA, Halki », Or 
73, 2004, p. 319-336. - Archi-Biga 2003 = A. Archi et 
M.G. Biga, «A Victory on Mari and the FaIl of Ebla », 

lCS 55, 2003, p. 1-44. 

Bar 2005 = J. Bar,« Die Beziehungen zwischen Mari 
und Assur wahrend der Sakkanakku-Periode », dans 
CRRAI 48, Leyde 2005, p. 11-30. - Beyer 1985 = 
D. Beyer, « Nouveaux documents iconographiques de 
l'époque des Shakkanakku de Mari », MARI 4, 1985, 
p. 173-189. - Beyer-Durand 1993 = D. Beyer et 
J.-M. Durand, « Sceau-cylindre d'Ishar-bêlî, shabra du 
shakkanakku Iddin-EI », dans Cluzan 1993, p. 195. -
Biga 2003 = M.G. Biga, « The reconstruction of a 
relative chrono log y for the Ebla texts », Or 72, 2003, 
p. 345-367. - Black 1992 = J.A. Black, « Sorne Structu­
ral Features of Sumerian Narrative Poetry », dans 
M.E. Vogelzang et H.L.J. Vanstiphout (éds), Mesopota­
mian Epic Literature : Oral or AuraI, Lawiston, N Y 
1992, p. 71-101. - Blocher 1999 = F. Blocher,« Wann 
wurde Puzur-Estar zum Gott ? », dans 1. Renger (éd.), 
Babylon : Focus mesopotamischer Geschichte, Wiege 
früher Gelehrsamkeit, Mythos in der Moderne, Colloquien 
der Deutschen Orient-Gesellschaft 2, Sarrebrück 1999, 
p. 253-269. - Boese 1996 = J. Boese, « Zu einigen 
Frühdynastischen Figuren aus Mari », dans Mél. Beran, 
Münster 1996, p. 25-49. - Boese-Sallaberger 1996 = 
J. Boese et W. Sallaberger, «Apil-kïn von Mari und die 
Konigederill. Dynastie von Ur»,AoF23, 1996, p. 24-39. 
- Bonechi-Durand 1992 = M. Bonechi et I-M. Durand, 
« Oniromancie et magie à Mari à l'époque d'Ébla », QdS 
18, 1992, p. 151-159 et pl. 1-11. 

Charpin 1982 = D. Charpin, « Mari et le calendrier 
d'Ebla », RA 76, 1982, p. 1-6 ; 1987 = « Tablettes 
présargoniques de Mari », MARI 5, 1987, p. 65-127 ; 
1990a = « Nouvelles tablettes présargoniques de 
Mari », MARI 6, 1990, p. 245-252 ; 1993 = « Le début 
de l'année dans le calendrier sémitique du Ille 
millénaire », NABU 1993/56 ; 1998 = « Les textes 
cunéiformes de Mari à l'époque proto-dynastique », 

dans M. Lebeau et K. Van Lerberghe (éds), En Syrie 
aux origines de l'écriture, Turnhout 1998, p. 53-56 ; 
2005c = « Mari et Ebla : des synchronismes confir­
més », NABU 2005/1 ; s.p. = « Temples et palais de 
Mari au Ille millénaire ». - Civil 1962 = M. Civil, «Un 
nouveau synchronisme Mari - Ur Ille dynastie d'Ur », 

RA 56, 1962, p. 213-214. - Gelb-Kienast 1990 = 
1.1. Gelb et B. Kienast, Die altakkadischen Konigsin­
schriften des dritten lahrtausends v. Chr., FAOS 7, 
Stuttgart 1990. - Collon-Finkel1987 = D. Collon et 1. 
Finkel, «A seal naming I~i-Dagan of Mari », MARI 5, 
1987, p. 602-604. - Cluzan 1993 = S. Cluzan (éd.), 
Syrie. Mémoire et civilisation, Paris 1993. 

Frayne 1990 = D.R. Frayne, Old Babylonian Period 
(2003-1595 BC), RIME 4, Toronto 1990 ; 1993 = 
Sargonic and Gutian Periods (2334-2113 BC), RIME 2, 
Toronto 1993 ; 1997 = Ur III Period (2112-2004), 
RIME 3/2, Toronto 1997. 

Ismail et al. 1996 = F. Ismail, W. Sallaberger, Ph. Talon 
et K. Van Lerberghe, Administrative Documents from 
Tell Beydar (Seasons 1993-1995), Subartu 2, Turnhout 
1996. 

Krebernik 1984 = M. Krebernik, « Zur Lesung 
einiger frühdynastischer Inschriften aus Mari », ZA 74, 
1984, p. 164-167. 

Limet 1976 = H. Limet, Textes administratifs de 
l'époque des Sakkanakku, ARM 19, Paris 1976. 

Margueron 2004 = J.-c. Margueron, Mari, métropole 
de l'Euphrate au Ille et au début du Ile millénaire avant 
J.-c., Paris 2004. - Michalowski 2004 = P. Michalowski, 
« The ideological Foundations of the Ur III State », 

dans CDOG 3, Sarrebrück 2004, p. 219-236 ; 2005 = 
« Iddin-Dagan and his Family », ZA 95, 2005, p. 65-76. 
- Milano et al. 2004 = L. Milano, W. Sallaberger, 
Ph. Talon et K. Van Lerberghe, Third Millennium 
Cuneiform Textsfrom Tell Beydar (Seasons 1996-2002), 
Subartu 12, Turnhout 2004. - Moortgat 1964 = 
A. Moortgat, « Die Wandgemalde im Palaste zu Mari 
und ihre historische Einordnung », BaM 3, 1964, p. 68-
74 et pl. 9-11. 

Otto s.p. = A. Otto, « Archaeological hints for a new 
order of the Sakkanakku of Mari », P. Matthiae et al. 
(éd.), From Relative to Absolute Chronology in Syria 
and Palestine in the I1nd Mill. Be., Convegno Interna­
zionale, Rome 9/11-01/12/2001, Rome. 

Sallaberger 1998a = W. Sallaberger, « Der antike 
Name von Tell Beydar : Nabada », NABU 1998/130 ; 
1998b = « Ein Synchronismus der Urkunden von Tell 
Beydar mit Mari und Ebla? », dans Subartu IVI2, 



233 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 234 

Turnhout 1998, p. 23-39 ; 2000 = « Nagar in den 
frühdynastischen Texten aus Beydar », dans CRRAI42, 
Leuven 2000, p. 393-408 ; 2001 = « Die Entwicklung 
der Keilschrift in Ebla », dans Mél. Orthmann, 
Frankfurt/Main 2001, p. 436-445 ; 2004 = « Relative 
Chronologie von der frühdynastischen bis zur altbaby­
lonischen Zeit », dans CDOG 3, Sarrebrück 2004, 
p. 15-44. - Sharlach 2001 = T.M. Sharlach, « Beyond 
Chronology : The Sakkanakkus of Mari and the Kings 
of Ur », dans CRRAI45/2, Bethesda 2001, p. 59-70.­
Sollberger 1967 = E. Sollberger, « Lost Inscriptions of 
Mari », dans J.-R. Kupper (éd.), La civilisation de Mari, 
Liège 1967, p. 103-108. 

Teissier 1990 = B. Teissier, « A Shakkanakku seal 
impression from Kültepe », MARI 6, 1990, p. 649-653. 

Westenholz 1974 = A. Westenholz, « Early Nippur 
Year Dates and the Sumerian King List », lCS 26, 1974, 
p. 154-156 ; 1975 = Old Sumerian and Old Akkadian 
Texts in Philadelphia Chiefly from Nippur. Literary and 
Lexical Texts and the Earliest Administrative 
Documents from Nippur, BiMes 1, Malibu 1975. 

D. CHARPIN. 

Il. LES ARCHIVES 
DE L'ÉPOQUE AMORRITE 

Les archives de Mari de l'époque amorrite couvrent 
un laps de temps limité, à savoir un demi-siècle, scandé 
par trois phases successives. La première regroupe les 
règnes de Yahdun-Lîm et Sûmû-Yamam (ca. 1810-ca. 
1792). La conquête de Samsî-Addu y mit fin : le 
royaume de Mari fut alors englobé dans un empire 
couvrant toute la Haute-Mésopotamie, du Tigre à 
l'Euphrate, le trône de Mari étant occupé par un fils du 
conquérant, nommé Yasmah-Addu. En 1775, quelques 
mois après la mort de son fondateur, cet empire 
s'écroula. Mari retrouva son indépendance avec Zirnrî­
Lîm, dontle règne d'un peu plus de treize ans s'acheva 
par une victoire du roi de Babylone Hammu-rabi en 
1761 ; celui-ci, quelques mois après sa conquête de la 
ville, décida la destruction de Mari. Environ 20000 
tablettes ont été retrouvées, couvrant une période 
d'environ 50 ans, mais la répartition chronologique des 
textes est très inégale: la grande majorité date seulement 
des vingt dernières années de la vie du palais. Pour cette 
phase, on dispose donc d'une moyenne de plus de deux 
textes par jour, ce qui est une situation tout à fait 
exceptionnelle dans l'Antiquité. 

Pour une présentation générale des archives de Mari, 
voir Durand 1992 ; Guichard 1997 ; Charpin-Ziegler 
2003, p. 1-27 (la plus complète). 

1. LES CONDITIONS DE PRÉSERVATION DE CES 
ARCHIVES 

On ne saurait cependant se contenter de s' émerveil­
ler devant la quantité et l'intérêt des textes qui ont été 
découverts lors des fouilles du Tell Hariri depuis 1934 ; 
encore faut-il comprendre dans quelles conditions ils 
ont été conservés et quel avait été leur statut avant leur 

ensevelissement sous les ruines des édifices où ils ont 
été retrouvés. 

A. LE CAS DU PALAIS. - On le comprend aujourd'hui 
de mieux en mieux : la plupart des bâtiments que 
fouillent les archéologues sont vides ou presque et il 
faut des conditions très particulières pour que des 
archives soient conservées jusqu'à nos jours (Joannès 
[éd.] 1995). Pour évaluer ce que représentent les 
milliers de tablettes retrouvées dans le palais de Mari, 
on doit donc partir de la situation rencontrée lors de la 
fouille de ce monument. Ce qu'André Parrot dégagea 
constitue les vestiges du palais détruit délibérément par 
les Babyloniens en 1759. Tout ce qui avait de la valeur 
à leurs yeux avait été emporté avant que le feu ne soit 
mis à la poutraison et les murs abattus : seuls sont restés 
les objets jugés non intéressants (Margueron 1990). 

Or, au sein même des archives, on observe une 
différence notable entre deux types de situation. 
Certains lots d'archives n'ont manifestement pas été 
touchés par les Babyloniens, qui les ont laissés tels 
quels. C'est le cas d'une bonne partie des documents 
administratifs, en particulier les centaines de textes de 
« repas du roi » retrouvés notamment dans des jarres 
découvertes dans la salle 5 du palais, sans doute 
tombées de l'étage (Charpin 2001, p. 29). Il semble 
également que les archives du quartier des femmes 
soient restées intactes: on a découvert dans les salles 52 
et 110 à la fois des textes administratifs et des lettres 
rattachés à la reine mère ou à des épouses de Zirnrî-Lîm 
(Charpin 1995, p. 39). Enfin, la salle 24 semble avoir 
abrité les archives du chef des marchands Iddin­
Numusda, alias Iddiyatum. 

Mais une partie des archives fut soumise à un tri, en 
particulier la correspondance des rois. On le sait grâce 
à une série d'étiquettes de coffres découvertes dans la 
salle 115 (Charpin 1995). Celles-ci portent au revers 
une date, entre le 28 et le 30 du mois VII de l'année 32 
de Hammu-rabi (1761). Sur la face figurait l'indication 
du contenu: « panier de tablettes (= lettres) de serviteurs 
de SarnsÎ-Addu» (1 exemplaire) ou« paniers de tablettes 
(= lettres) de serviteurs de Zirnrî-LÎm» (6 exemplaires). 
On voit donc que, s'appuyant sans doute sur un classe­
ment préexistant, les Babyloniens mirent les archives 
de la chancellerie dans des caisses qu'ils stockèrent 
dans la salle 115. Or un fragment d'étiquette a été 
retrouvé à côté de la porte du palais: il appartenait sans 
doute à un coffre qui fut emporté. Dès lors, il semble 
que les 7 étiquettes retrouvées correspondaient à 7 caisses 
qui, pour une raison ignorée, n'ont pas été sorties du 
palais. La conclusion est claire: une partie des archives 
fut très vraisemblablement déménagée à Babylone et 
ne se trouve plus dans les ruines du palais de Mari. 
Cette déduction est corroborée par l'analyse interne de 
la correspondance (cf. col. 239 a). 

On doit enfin mentionner un troisième type de 
situation, constituant ce qu'on peut appeler des archives 
mortes: il s'agit de textes qui avaient déjà été mis au 
rebut dans l'Antiquité. La totalité des quelques 
centaines de tablettes de l'époque des rois Yahdun-Lîm 



235 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 236 

et Sûmû-Yamam est dans ce cas: on les a retrouvées 
sous le dernier sol d'occupation du palais, en particulier 
dans la zone des salles 133 à 142. Elles avaient servi de 
remblai lors de travaux effectués au début du règne de 
Yasmah-Addu. Une partie des archives administratives 
du temps de Yasmah-Addu a également ce statut: 
plusieurs dizaines de comptes de dépenses d'huile ont 
ainsi été retrouvées à l'intérieur d'une banquette de la 
salle 116, précisément destinée à servir de support à des 
jarres d'huile (Charpin 1985b). 

Il faut terminer par une mise en garde. On pourrait 
déduire de ce qui précède que l'étude des textes 
administratifs en fonction de leur répartition spatiale 
permettrait de déterminer précisément quelles furent les 
fonctions des différentes pièces du palais d'après la 
nature et le contenu des tablettes qui y ont été 
découvertes. Cet espoir du fouilleur fut déçu dès la 
publication des textes de la salle 110 par J. Bottéro en 
1954 (ARM VII). On sait aujourd'hui pourquoi: la fouille 
dans les années 1933 à 1939 fut menée avec un encadre­
ment insuffisant pour que l'enregistrement des lieux de 
provenance des objets ait pu être correctement effectué, 
de sorte que les indications de provenance des tablettes 
sont souvent inexactes. On l'a compris en constatant que 
de nombreux raccords pouvaient être effectués entre des 
fragments réputés provenir de salles différentes, mais 
fouillées la même année, comme les salles 108 et 115 
(Charpin-Durand apud Margueron 1996, p. 147). Il est 
donc difficile d'exploiter de manière assurée toutes les 
données qui ont été fournies par le fouilleur sur les lieux 
de découvertes des tablettes; certaines informations se 
révèlent cependant cohérentes. 

B. LES AUTRES LIEUX. - Les archives retrouvées dans 
le palais forment l'essentiel des données écrites que 
l'historien peut utiliser. Mais on ne doit pas oublier que 
d'autres bâtiments sur le site de Mari ont livré des textes. 
Une mention particulière doit être faite du « petit palais 
oriental », fouillé à partir de 1979 au « chantier A ». Les 
tablettes qu'on y a retrouvées datent de trois moments 
(Charpin 1985a). D'abord, la période où Yasmah-Addu 
s'installa dans ce bâtiment lorsque d'importants travaux 
furent réalisés dans le grand palais au début de son 
règne. Une deuxième phase est documentée au début du 
règne de Zirnrî-Lîm : le bâtiment servit alors de résidence 
à un haut dignitaire, le devin Asqûdum, et à sa famille. 
Enfin, ce petit palais fut habité par la reine Sibtu lors de 
la onzième année de Zirnrî-Lîm (Ziegler 1997, p. 55). 
D'autres chantiers extérieurs au palais ont livré des 
textes, comme le chantier E (Charpin-Ziegler 2003, 
p. 12 n. 79). 

On doit enfin rappeler que d'autres sites de Haute­
Mésopotamie ont livré des archives contemporaines de 
celles de Mari (voir la bibliographie dans Charpin­
Ziegler 2003, p. 20-25 avec les ajouts signalés ci-après). 
Les principaux sont: Tell Asharafferqa, Tell Bi'affuttul 
(cf. Durand et Marti 2004), Chagar Bazar/Asnakkum: 
(Lacambre et Millet Albà s.p.), Tell Leilan/Subat-Enlil, 
Tell Rimah/Qattarâ, Tell ShemsharalSusarrâ (Charpin 
2004b, p. 167-178). 

C. LA CONSERVATION DES TABLETTES DANS L'ANTIQUI­
TÉ. - Comment les tablettes étaient-elles stockées dans 
l'Antiquité? La fouille ne peut donner que des informa­
tions partielles : on retrouve parfois des tablettes dans 
des jarres, comme celles de la salle 5 du palais de Mari, 
ou à proximité d'un lot de tessons formant un ou 
plusieurs vases qui avaient manifestement servi à les 
stocker, comme dans la salle 2 du palais de Shemshara 
(Eidem-Laessoe 2001, p. 16). Mais les paniers (quppum) 
ou les coffres (pisannum) mentionnés dans les textes 
n'ont laissé d'autre trace éventuellement que les 
étiquettes en argile qui servaient à empêcher qu'on les 
ouvre sans contrôle (Charpin 2001). Les textes parlent 
aussi de sacoches de cuir (tukkanum), qui n'ont pas 
davantage survécu; elles semblent avoir avant tout servi 
au transport des tablettes. 

Il. LES DIFFÉRENTS GENRES DE TEXTES 

La richesse des archives de Mari tient en particulier 
au caractère complémentaire des genres qui y sont 
attestés, même si chaque catégorie est représentée 
numériquement de façon très inégale. 

A. PAS DE BIBLIOTHÈQUE. - Il faut commencer par 
rappeler qu'on a affaire dans le cas du palais de Mari à 
des archives, non à une bibliothèque. Sans doute 
possède-t-on quelques textes qui pourraient rentrer dans 
la catégorie des ouvrages « littéraires ». Ils sont peu 
nombreux et la justification de leur présence dans le 
palais est presque toujours de nature pratique. Certains 
textes sont liés au culte ou à d'autres activités 
religieuses : il s'agit par exemple de rituels, ou encore 
d'incantations, dont certaines en langue hourrite, voire 
de psaumes pénitentiels (Durand-Guichard 1997). Il en 
va de même pour des recueils de présages comme ARM 
xxvIII, nOS 2,3 ou 248, qui sont des ouvrages techniques 
utilisés par des devins. Certains textes de haute tenue 
littéraire, comme la fameuse « épopée de Zirnrî-Lîm » 
(Durand-Guichard 1997, p. 21 n. 16), n'en sont pas 
moins des textes de circonstance et non des œuvres de 
référence; le statut de la copie de « L'insurrection 
générale contre Narâm-Sîn » n'est pas clair (Charpin 
1997a). Le petit nombre de ces textes peut conduire à 
penser qu'il en existait bien davantage, qui furent 
emportés par les vainqueurs babyloniens (Durand 1988, 
p. 63). On doit de toute façon rappeler qu'il n'existait 
pas de véritables bibliothèques à haute époque : on ne 
retrouve que des fonds de manuscrits, souvent liés à un 
enseignement (Charpin 1986, p. 428-431). Il semble 
qu'un exemple en ait été découvert en 1998 à Tell Hariri 
au chantier K (Margueron 2004, p. 455). 

B. LES TEXTES HISTORIOGRAPHIQUES. - Les textes 
« historiographiques » sont peu nombreux et cela a 
pendant longtemps pesé sur la reconstitution de 
l'histoire politique du royaume. 

Les inscriptions commémoratives. - Le plus 
souvent, en effet, le schéma des événements peut être 
déduit des inscriptions royales commémorant les princi­
pales victoires des souverains : malgré les distorsions 
présentes dans ce genre de textes, destinés avant tout à 
exalter la figure du roi, on arrive le plus souvent à 



237 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 238 

décoder la rhétorique royale et à en tirer des informa­
tions fiables, à défaut d'être complètes (Charpin 2004b, 
p. 166). Hélas, les fouilles de Mari en ont fort peu livré 
pour l'époque amorrite. Les deux textes principaux 
datent du règne de Yahdun-Lîm : ils ont pour support 
un clou de fondation, désigné généralement comme 
«disque» (Frayne 1990, p. 602-604) et d'autre part des 
briques dans le temple de Samas (Frayne 1990, p. 604-
608). Pour Samsî-Addu et son fils Yasmah-Addu, on a 
retrouvé à Mari une seule inscription commémorative, 
très mutilée, celle de la « statue Cabane» (Frayne 1990, 
p. 615-616) ; d'autres textes proviennent d'autres sites, 
comme Terqa ou Ninive, sans parler du prisme 
récemment publié dont on ignore l'origine (Charpin­
Ziegler 2003, p. 119). À Mari, on a également retrouvé 
des projets de dédicaces d'objets votifs (Charpin 
1984a). Une seule inscription sur brique date du temps 
de Zimrî-Lîm ; la « stèle de victoire» n'est qu'une 
proposition soumise au roi (Charpin-Ziegler 2003, 
p. 170 n. 8 ; Charpin 1997b). 

Les listes chronographiques. - À côté des inscrip­
tions commémoratives, différentes listes qu'on peut 
appeler chrono graphiques rendent de grands services à 
l'historien, - quand elles existent, ce qui est rarement le 
cas à Mari. Il manque tout d'abord une liste des rois: au 
contraire d'autres sites, comme Ebla, Babylone ou 
Ugarit, Mari n'a pas conservé de textes liés au culte des 
ancêtres où seraient énumérés chronologiquement tous 
ceux qui ont occupé le trône. On possède seulement 
deux listes fragmentaires des souverains de la fin du 
troisième et du tout début du deuxième millénaire, qui 
portèrent le titre de sakkanakku (Durand 1985a) ; rien 
avant ni rien après. L'ordre de succession des rois 
postérieurs et la durée de leur règne n'ont pu être établis 
qu'à la suite de longues recherches. 

À la période amorrite, deux systèmes de datation 
furent employés selon le régime politique. À l'époque 
où Mari fut englobée par Samsî-Addu dans le royaume 
de Haute-Mésopotamie, les documents furent datés par 
les éponymes d'Assur. Des listes de ceux-ci ont été 
récemment publiées, mais elles ne couvrent pas cette 
période ; une nouvelle liste qui la concerne a été 
découverte récemment, également à Kültepe/Kanes, 
mais elle est encore inédite. En revanche, on a retrouvé 
dans le palais de Mari plusieurs manuscrits fragmen­
taires d'une sorte de chronique (Birot 1985 ; Durand 
2003) ; celle-ci racontait les événements ayant affecté 
la famille des Samsî-Addu année après année, en 
fonction des éponymes assyriens dont l'ordre peut de 
ce fait être connu pour cette époque. Les dernières 
années du règne de Samsî-Addu ne sont pas couvertes 
par ce texte, mais la succession des éponymes est 
désormais fixée avec un bon degré de certitude 
(Charpin-Ziegler 2003, p. 156-161). 

Lorsque le royaume de Mari fut indépendant, on 
utilisa des noms d'années: ce système consistait à 
donner à chaque année non pas le nom d'une personne, 
mais celui d'un événement de l'année antérieure. Cette 
coutume est attestée pour Yahdun-Lîm, Sûmû-Yamam 
et Zimrî-Lîm, mais aucune liste n'a été retrouvée. 

L'ordre des noms d'années de Zirnrî-Lîm est désormais 
entièrement reconstitué (Charpin-Ziegler 2003, p. 257-
260), ainsi que celui de Sûmû-Yamam (Charpin-Ziegler 
2003, p. 66-69), mais pas celui de Yahdun-Lîm 
(Charpin-Ziegler 2003, p. 57-64). Les noms d'années 
commémorant souvent des épisodes militaires, on 
comprend l'intérêt de connaître leur succession pour 
l'histoire politique. 

Cependant, la reconstitution de l'ordre des éponymes 
et des noms d'années a été capitale pour une autre 
raison. Ce sont en effet tous les événements mentionnés 
dans les documents administratifs datés qui ont pu 
trouver leur place dans la chronologie: liste de cadeaux 
lors de l'avènement d'un roi étranger, énumération du 
butin suite à une victoire, etc. 

C. LES DOCUMENTS D'ARCHIVE. - Les documents 
d'archive retrouvés par milliers dans le palais de Mari 
relèvent de trois genres différents. Les lettres et les textes 
administratifs forment la grande majorité ; ils sont 
complétés par des textes juridiques. 

La correspondance. - Actuellement, environ 2 500 
lettres ont été publiées, ce qui est un chiffre très 
important, d'autant que beaucoup d'entre elles sont 
bien conservées et comptent plusieurs dizaines de 
lignes : on a donc un corpus considérable rien que du 
point de vue de sa taille (et beaucoup reste encore à 
publier: les indications chiffrées données ci-dessous 
correspondent au corpus des lettres entièrement 
publiées en septembre 2006). Mais bien entendu, c'est 
le contenu de ces lettres qui s'avère très intéressant. 

a) Expéditeurs et destinataires. - En principe, les 
lettres étaient archivées par leur destinataire : elles 
constituent sa correspondance passive. De fait, les 
missives adressées au roi sont les plus nombreuses dans 
les archives du palais de Mari. Une difficulté tient au 
fait que ces lettres sont le plus souvent adressées « à 
mon seigneur », sans que l'identité de celui-ci soit 
précisée. Les lettres n'étant jamais datées, c'est d'après 
l'expéditeur et le contenu de la lettre qu'on peut 
déterminer à quel roi le courrier fut envoyé : 491 
missives ont Yasmah-Addu comme destinataire, plus du 
triple (1585) sont adressées à Zirnrî-Lîm. À l'intérieur 
de ce groupe, on peut distinguer entre les lettres reçues 
par le roi dans son palais et celles qui lui parvinrent 
alors qu'il était à l'extérieur. 

Les lettres écrites au souverain alors qu'il résidait à 
Mari émanent d'abord de souverains étrangers, mais 
elles sont moins nombreuses qu'on ne s'y attendrait. 
Certaines lacunes s'expliquent pour des raisons 
politiques. Zirnrî-Lîm semble n'avoir reçu qu'une lettre 
du roi Erne-Dagan d'Ekallâtum ou de son homologue 
d'Esnunna Ibâl-pî-El ; rien de très étonnant à cela, car 
il fut en mauvais termes avec eux la plupart du temps 
(mais voir Guichard 2002, p. 120-121). Plus troublante 
est l'absence presque totale de lettres envoyées par des 
rois proches de Zimrî-Lîm, comme Hammu-rabi de 
Babylone, et surtout les rois d'Alep Yarîm-Lîm et son 
fils Hammu-rabi. On en a conclu qu'une partie 
importante de la correspondance diplomatique avait 



239 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 240 

disparu (Durand 1998a, p. 28) ; sans doute ces lettres 
furent-elles placées dans certains des coffres qui quittè­
rent le palais au moment du pillage babylonien (cf. 
col. 235). La correspondance diplomatique du temps de 
Zimrî-Lîm émane donc avant tout de ses nombreux 
vassaux du « triangle du Habur » (ARM XXVIII ; cf. 
Guichard 2003). Le roi recevait aussi des lettres de 
membres de sa famille habitant ailleurs qu'à Mari. Le 
cas le mieux connu est celui de Yasmah-Addu, à qui son 
père SamsÎ-Addu et son frère Bme-Dagan envoyèrent 
de très nombreuses lettres (respectivement 144 et 91). 
La majorité des lettres adressées au roi dans son palais 
furent écrites par des fonctionnaires de province : les 
plus gros lots émanent de deux gouverneurs de Zirnrî­
Lîm, celui de Terqa Kibrî-Dagan (124 lettres) et son 
collègue de Saggarâtum Yaqqim-Addu (158 lettres). 
Des fonctionnaires de la capitale pouvaient aussi écrire 
au roi lorsqu'ils étaient en mission à l'étranger : la 
quasi-totalité des Il lettres envoyées par le ministre 
Habdu-Malik à Zimrî-Lîm furent écrites lors d'une 
seule mission dans la région du Sindjar au début de la 
douzième année de son règne. 

La correspondance passive du roi comprend 
également les lettres qu'il reçut alors qu'il ne se trouvait 
pas dans sa capitale et qui furent archivées dans le 
palais de Mari à son retour. Ces absences avaient des 
motifs variés, les campagnes militaires étant le plus 
fréquent. Pendant ces périodes, il fallait que le roi fût 
informé de ce qui se passait dans son royaume, comme 
une maladie de la reine (ARM xxvI/2, n° 298), l'arri­
vée de messagers (LAPO 16, n° 375-402), ou, de façon 
plus dramatique, une invasion étrangère (Charpin 1988, 
p. 32). Ces lettres sont écrites par des membres de la 
famille royale, comme ses épouses, en particulier la 
reine Sibtu (auteur de 27 lettres à Zimrî-Lîm), ou par 
des responsables du palais comme l'administrateur 
Mukannisum (32 lettres à Zimrî-Lîm), ou encore le 
gouverneur de Mari Bahdî-Lîm (qui n'écrivit pas moins 
de 79 lettres à Zimrî-Lîm). Dans le cas des fonction­
naires de la capitale, c'est seulement d'après le contenu 
qu'on arrive à distinguer les lettres qu'ils écrivirent 
depuis Mari au roi lorsque celui-ci s'était absenté, de 
celles qu'ils lui adressèrent à Mari, eux-mêmes étant en 
mission à l'extérieur. 

On doit rappeler qu'on ne gardait pas, en règle 
générale, de double des lettres que l'on expédiait : par 
définition, la correspondance active du roi ne se retrouve 
donc pas dans ses archives, mais chez les destinataires 
des missives qu'il envoya. De fait, on a retrouvé quelques 
lettres de Zirnrî-Lîm au roi de Qanarâ Hatnu-rabi dans le 
palais de celui-ci à Tell Rimah (OBTR 1-3). On a 
toutefois découvert dans le palais de Mari plusieurs 
dizaines de lettres écrites par le roi : 41 émanent de 
Yasmah-Addu et 86 de Zirnrî-Lîm. Il s'agit parfois de 
brouillons, ou de lettres qui n'ont pas été expédiées pour 
une raison ou pour une autre. Le plus souvent, on a 
affaire à des lettres écrites par le monarque alors qu'il 
était en voyage: elles sont adressées à la reine mère, à ses 
épouses ou à des fonctionnaires du palais. Dans quelques 
cas privilégiés, on possède des « paires de lettres » : la 

missive que le souverain envoya depuis l'extérieur et la 
réponse qu'il reçut- et archiva à son retour- (LAPO 18, 
nOS 1157 et 1158), ou inversement la lettre que le roi reçut 
à l'extérieur et la réponse qu'il envoya à Mari à son 
correspondant (LAPO 16, nOS 134 et 136). 

On trouve enfin un troisième ensemble, formé par les 
lettres qui n'ont le roi de Mari, ni comme expéditeur, ni 
comme destinataire. Il s'agit d'abord de lettres qu'on 
lui faisait suivre; c'était notamment une obligation pour 
les gouverneurs de province lorsqu'ils recevaient une 
missive d'un roi étranger (cf. LAPO 16, n° 51). On a 
également retrouvé la correspondance passive de 
certains fonctionnaires du palais, comme le devin 
Asqûdum, destinataire de 12 lettres (Durand 1988) ou 
l'administrateur Mukannisum à qui 30 lettres furent 
envoyées par 13 correspondants différents, sans compter 
les 28 que lui adressa le roi Zirnrî-Lîm (Lafont 2002). 
On doit enfin prendre en compte des lettres qui furent 
détournées en période de conflit : les tablettes que 
Samiya envoya depuis Subat-Enlil à divers correspon­
dants furent saisies sur le messager qui les transportait 
et transmises à Zimrî-Lîm (Charpin-Ziegler 2003, 
p. 167 n. 655), de même que celles destinées à Yanûh­
Samar au moment de la chute de Yasmah-Addu 
(Guichard-Ziegler 2004, p. 236). Les lettres écrites au 
roi Ibâl-Addu d'Aslakkâ posent un problème (Charpin 
1993, p. 166) : il pourrait s'agir de courrier qu'il fit 
suivre à Zimrî-Lîm pendant la période où il le 
reconnaissait comme suzerain. Mais il finit par se 
révolter, et le roi de Mari s'empara de sa capitale ; ces 
lettres pourraient donc avoir été confisquées lors du 
pillage de son palais. Un problème analogue se pose 
pour les lettres destinées à Sûmû-dabi : elles furent 
peut-être interceptées, à moins qu'elles n'aient été 
emportées à Mari après la défaite de ce roi benjaminite 
(Guichard 2002, p. 133). 

On terminera cet aperçu par quelques remarques. On 
notera d'abord l'importance de la correspondance 
féminine, dont une grande partie fut publiée en copie 
par G. Dosssin en 1967 (voir désormais Durand 2000, 
p. 259-504). Ce terme est quelque peu ambigu, puisqu'il 
englobe à la fois les lettres écrites par des femmes et 
celles qu'elles reçurent, pour un total de 202, soit près 
de 10 % du total de la correspondance actuellement 
publiée. Pas moins de 10 femmes reçurent un total de 
58 lettres (de 1 à 23 chacune), tandis que plus de 35 
femmes expédièrent un total de 144 lettres (de 1 à 29 
chacune). Quelques lots se distinguent dans cet ensemble. 
Ainsi, la mère de Zimrî-Lîm, Addu-dûrî, a expédié 14 
lettres et en a reçu Il. La reine Sibtu figure comme 
expéditeur dans 29 lettres et comme destinataire dans 
23, dont 4 écrites par d'autres personnes que son époux 
Zimrî-Lîm. C'est en bonne partie la correspondance 
féminine qui fournit des exemples de prophéties ou de 
rêves (cf. col. 369-371). 

Par ailleurs, la structure même de la correspondance 
retrouvée dans le palais a une conséquence que l'histo­
rien se doit de bien évaluer : les personnages les plus 
proches du roi ne sont pas, et de loin, les mieux connus 
par les lettres qu'on a découvertes. C'est le cas en 



241 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 242 

particulier du mmIstre Habdu-malik, qui apparaît 
seulement comme auteur de 15 lettres et comme 
destinataire de 2 ; ce personnage très important reste de 
ce fait très mal connu, en raison même de sa proximité 
avec le souverain. La même chose vaut pour Dâris­
lîbûr, dont on ne connaît que Il lettres (dont 5 écrites à 
ZimfÎ-Lîm lors d'une mission à Alep, et 4 à 
Mukannisum), et qui ne figure comme destinataire que 
de 4 autres. 

b) Les conventions du genre épistolaire. - Les lettres 
retrouvées dans le palais de Mari ne posent pas de 
problème d'authenticité. Vu leur nature, il n'est pas 
question de réécriture a posteriori ni de lettres 
apocryphes comme c'est le cas dans d'autres lieux et à 
d'autres époques; la seule exception pourrait être 
constituée par IAPO 16, n° 251, mais c'est loin d'être 
une certitude. Cela ne signifie pas toutefois que l'on 
doive aborder ces lettres de manière non critique 
(Sasson 200 1). Se pose bien entendu le problème de la 
sincérité du message: certaines lettres peuvent avoir été 
envoyées dans le but de tromper le roi de Mari. L'auteur 
de la lettre peut aussi transmettre une fausse informa­
tion involontairement ; les anciens en avaient une 
conscience aiguë et le devoir de vérifier les nouvelles 
que l'on communique au roi est souvent rappelé. Mais 
il peut également y avoir une déformation inconsciente 
de la situation. Il faut enfin souligner la part considéra­
ble de l'implicite dans les échanges de courrier: expédi­
teur et destinataire se comprenaient souvent à 
demi-mot, car tous deux étaient parfaitement au courant 
de la situation, au contraire de l'historien moderne. 

Les lettres commencent par une formule d'adresse 
toujours identique : « A X, dis : ainsi (parle) Y, ton 
serviteur/fils/frère/amiJetc. ». Il est clair que la première 
partie de la formule s'adresse à la personne chargée de 
délivrer le message au destinataire. La deuxième partie, 
dans laquelle l'expéditeur est défini par rapport au 
destinataire, est placée dans la bouche de celui qui porte 
la tablette ou la lit au destinataire. Le terme choisi pour 
situer l'expéditeur par rapport à son correspondant 
(<< serviteur », « fils », etc.), dépendait d'un code très 
précis, auquel plusieurs lettres font explicitement 
référence (Lafont 2001, p. 232-243). 

C'est après l'adresse que débute le message adressé 
par l'expéditeur au destinataire. Il n'existe pas en 
akkadien de « pluriel de politesse » : en principe, 
lorsqu'un inférieur s'adressait à un supérieur, il utilisait 
la troisième personne. On écrivait ainsi au roi : « Que 
mon seigneur se réjouisse ! » Mais la deuxième 
personne se rencontre à l'occasion, notamment dans des 
lettres émanant des proches du souverain. 

Bien que la rédaction des lettres soit beaucoup moins 
formulaire que celle des contrats, on y trouve cependant 
une rhétorique convenue ; celle-ci est d'ailleurs très 
précieuse pour restaurer les passages endommagés. On 
trouve ainsi des formules initiales telles que : « Le 
palais et la ville de Terqa vont bien». Par ailleurs, la fin 
d'une lettre est souvent consacrée à la demande 
d'instructions: « À présent, ceci ou cela, que mon 

seigneur me l'ordonne, afin que j'agisse en fonction de 
ce que mon seigneur m'écrira ». Les formules d'apai­
sement se trouvent tantôt au début et tantôt à la fin, 
comme celle que les généraux utilisent constamment : 
« La troupe de mon seigneur va bien: que mon seigneur 
ne s'inquiète pas! ». 

La plupart des lettres ne comportent pas de date, ni 
d'indication du lieu où se trouve le destinataire; cela 
constitue évidemment un handicap considérable pour 
l'historien, qui est contraint de chercher les indices 
permettant d'obtenir ces informations essentielles à 
l'interprétation du texte. On ne faisait figurer le jour et 
le mois, ainsi que le lieu de rédaction, que lorsqu'on 
était en déplacement. 

Comme on ne gardait en général pas de copie des 
lettres qu'on envoyait, les réponses au courrier reçu 
comportaient très souvent des citations des lettres 
antérieures. Dans quelques cas privilégiés, on possède 
des « paires» de lettres, qui permettent de voir que ces 
citations étaient en général faites de mémoire, et non 
mot à mot. Elles permettent néanmoins de reconstituer 
les échanges épistolaires dans leur globalité. 

Très souvent, dans les rapports adressés au roi, les 
déclarations ou les dialogues occupent une place 
importante; ils contribuent à l'impression de « vie» 
qui se dégage de ces documents. La question qui se 
pose est celle de la fiabilité de leur transcription. Ici, 
contrairement aux citations de lettres antérieures, nul 
contrôle ne peut être effectué et la question ne peut faire 
l'objet que d'une estimation. On peut du moins noter 
que dans certains cas, les auteurs des lettres insistent 
sur la fidélité de leur citation, comme lorsque Asqûdum 
termine son compte rendu de l'entrevue qu'il eut avec 
le roi d'Alep en ces termes: « Présentement, je viens 
d'écrire à mon seigneur ce que j'ai entendu de la 
bouche (même) de Yarîm-Lîm» (ARM xxvIII, n° 13 : 
27-29; cf. Charpin 2002b, p. 15). 

c) Rédaction des lettres. - L'écriture des lettres 
semble avoir suivi deux modèles principaux: la dictée, 
ou la rédaction par un scribe (Charpin s.p. b). Dans 
certains cas, le scribe semble en effet avoir écrit directe­
ment sous la dictée. Plusieurs lettres du roi Samsî­
Addu, où celui-ci se déchaîne contre son fils 
Yasmah-Addu, ont manifestement été dictées sous 
l'emprise de la colère; certaines phrases ne sont même 
pas complètes, d'autres comportent de longues incises, 
dans d'autres encore le verbe ne se trouve pas en 
position finale, etc. Un exemple explicite de dictée vient 
de la ville d'Andarig, au sud du lebel Sin jar : un 
prophète-âpilum du dieu Samas y réclama au représen­
tant de Mari un scribe, de façon à pouvoir lui dicter une 
missive adressée par le dieu Samas au roi Zimrî-Lîm. 

Cependant, le souverain se contentait le plus souvent 
d'indiquer à son secrétaire l'essentiel du message à 
écrire ; quelques tablettes contiennent les notes prises 
lors de tels entretiens (loannès 1983, 1985 et 1987). 
Elles servaient de canevas au texte définitif établi par 
le scribe. La tablette une fois inscrite, le scribe la relisait 
à son maître, y apportait éventuellement quelques 



243 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 244 

corrections, puis la mettait sous enveloppe, qu'il scellait 
avec le sceau-cylindre de l'expéditeur. La lettre était 
alors prête à être envoyée à son destinataire. 

Traditionnellement, on considère que seuls des scribes 
professionnels étaient capables d'écrire. De nombreux 
indices, en particulier dans les archives de Mari, montrent 
qu'il n'en était rien: non seulement des administrateurs, 
mais aussi des généraux étaient capables de lire et, 
éventuellement, d'écrire (Charpin 2004e). On doit enfin 
noter que la totalité de la correspondance a été rédigée en 
akkadien, à l'exception d'une lettre en hourrite destinée 
à Zirnrî-LÎm (Salvini 1988): aucune lettre n'a été rédigée 
en amorrite, alors même qu'une bonne partie de l'élite 
était bilingue (Charpin-Ziegler s.p.). 

d) Transport des lettres. - Les conditions dans 
lesquelles les lettres étaient acheminées à leur destina­
taire étaient très variées (Lafont 1997). On a tantôt des 
messagers qui accomplissaient en personne la totalité du 
trajet, tantôt un système de relais, qui avait l'avantage 
de la rapidité, puisque le porteur de la tablette n'avait 
pas besoin de halte pour se reposer. Le texte inédit 
M.5696, qui récapitule l'enrôlement (piqittum) des 
soldats effectué dans les jardins de Saggarâtum le 
8/xii/ZL 9 donne le chiffre des hommes qui furent 
mobilisés au moment où Zirnrî-LÎm partit avec toute son 
armée pour aider le roi d'Alep: il n'y avait pas moins 
de 100 « chargés-du-courrier » (sa sipirâtim) et 64 
coureurs-Iâsimum. Ces chiffres sont inattendus: jamais 
jusqu'à présent on n'aurait cru qu'un tel nombre de 
messagers ait existé dans le royaume de Mari. Ces 
données peuvent être confirmées par un document limité 
au seul district de Saggarâtum, qui atteste l'existence 
dans cette région de 19 sa sipirâtim et 22 lâsimum. 

Comme toute entreprise importante, l'envoi de 
messagers était précédé d'une consultation oraculaire, 
notamment en période d'hostilités. En dépit de ces 
précautions, il arrivait que les messagers soient arrêtés 
par l'ennemi et le courrier qu'ils transportaient 
intercepté (col. 241). On avait parfois recours à des 
marchands, chargés de faire passer en secret du courrier 
à travers un pays ennemi (Charpin-Durand 1997 ; 
Charpin 2004f). 

e) Lecture des lettres. - La lecture de la correspon­
dance se faisait de manière très différente, selon qu'il 
s'agissait de courrier intérieur ou de missives envoyées 
par un autre roi. 

Dans le cas du courrier administratif, les messagers 
n'étaient normalement pas admis en présence du 
monarque: ils laissaient la lettre« à la porte du palais ». 
On voit donc le rôle très important que jouait le 
secrétaire royal, qui donnait lecture à son maître de 
cette corres~ondance. Parmi ces personnages, le mieux 
connu est Su-nuhra-Halu, secrétaire de ZirnrÎ-Lîm 
(Sasson 1988). Il arrivait fréquemment que les expédi­
teurs joignent à leur lettre destinée au roi une seconde 
lettre adressée à Su-nuhra-Halu, dans laquelle ils 
résumaient ou recopiaient la première. De cette façon, 
Su-nuhra-Halu pouvait à l'avance prendre connaissance 
du contenu du message qu'il aurait à lire et éventuelle-

ment attirer l'attention du roi sur tel ou tel point ; ce 
genre de missive s'achevait souvent par l'annonce de 
l'envoi d'un présent. 

La procédure était toute différente lorsqu'il s'agissait 
de la correspondance échangée entre souverains. Dans 
ce cas, le roi donnait ses instructions (têmam wu "urum) 
à ceux appelés « messagers» (mâr siprî), mais qui sont 
en réalité des diplomates (Lafont 1992). Une fois arrivés 
à destination, ceux -ci étaient introduits auprès du roi lors 
d'une audience, au cours de laquelle ils lisaient eux­
mêmes la tablette dont ils étaient porteurs. 

Les textes administratifs. - Pris individuellement, 
les textes administratifs sont à première vue beaucoup 
moins intéressants que les lettres: leur contenu est à la 
fois monotone et laconique, articulé au moyen de 
quelques mots-clés toujours identiques. On possède de 
longues listes de distributions de rations d'huile ou de 
vêtements, des inventaires de vaisselle, des comptes de 
céréales et de vin, dans lesquels la motivation des 
dépenses ou des apports, quand elle figure, n'est 
indiquée que de manière très allusive. Il ne faut pas en 
rester à ce contact superficiel: l'étude des documents 
administratifs se révèle en réalité très fructueuse, pour 
peu qu'on mette en œuvre les techniques appropriées. 
Il faut à la fois les classer chronologiquement et recons­
tituer les séries. Ainsi peut-on obtenir de très 
nombreuses informations, notamment sur la culture 
matérielle, le fonctionnement de l'administration et 
même sur l'histoire politique. 

a) Des textes datés. - Le premier avantage qu'offrent 
les textes administratifs sur les lettres est d'être presque 
toujours datés. Encore a-t-il fallu pouvoir exploiter ces 
indications chronologiques, ce qui n'a pas été le cas 
immédiatement, faute de listes qui auraient donné 
d'emblée la séquence des noms de mois, ainsi que celle 
des noms d'années ou des éponymes. L'ordre des mois 
pour l'époque de Zirnrî-LÎm a pu être très vite établi; 
un deuxième calendrier, parfois utilisé à l'époque de 
Yasmah-Addu, n'a pu être reconstitué que plus 
récemment (voir en dernier lieu Charpin-Ziegler 2003, 
p. 155-156). La séquence des noms d'années a été, en 
revanche, plus longue a établir et ce n'est qu'en 2003 
que le travail a pu être considéré comme achevé. Il 
existe encore quelques incertitudes concernant la 
séquence des éponymes pour la période de SamsÎ­
Addu. Néanmoins, il est désormais possible d'ordon­
ner chronologiquement la quasi-totalité des milliers de 
textes administratifs découverts. 

b) Des séries. - Un certain nombre de textes forment 
de façon évidente des séries. La mieux connue est celle 
dite des « repas du roi» (naptan sarrim). Il ne s'agit 
nullement de « menus » établis pour la table du 
souverain: en fait, ces documents forment la compta­
bilité des réserves de céréales à l'intérieur du palais. 
Des textes étaient rédigés quotidiennement et des 
récapitulatifs établis à la fin de chaque mois (Sasson 
1982). Une analyse paléographique de ces textes a 
établi qu'ils avaient été écrits par deux « mains » 
différentes (Materne 1985) ; on sait désormais qu'il 



245 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 246 

s'agit de deux femmes-scribes (Ziegler 1999, p. 106). 
Pour le règne de Zimrî-Lîm, le nombre de textes 
disponibles est tel qu'il est possible de tirer des conclu­
sions des lacunes dans la série: en effet, lorsque le roi 
était absent, aucun texte de ce genre n'était rédigé. On 
peut donc déduire les périodes durant lesquelles ZirnrÎ­
Lîm ne se trouvait pas à Mari, à partir des plages 
chronologiques dépourvues de « repas du roi » (Durand 
1988, p. 144). Le très petit nombre de tablettes de ce 
genre datant de Yasmah-Addu interdit malheureuse­
ment de faire de même pour cette époque (Charpin 
1985a, p. 254). 

On peut également citer d'autres séries, comme les 
dépenses d'animaux ou les comptes d'huile. Ce qu'il faut 
remarquer, c'est que l'on ne possède que des lambeaux 
de séries initialement beaucoup plus importantes. Ainsi, 
les textes de dépenses d'huile forment plusieurs sous­
ensembles abondamment documentés, mais chronologi­
quement distincts. Ceux qui ont été retrouvés salle 79 
sont composés de 105 petites tablettes, couvrant une 
période de trois mois, à la fin de la première année de 
Zirnrî-Lîm (Duponchel 1997). Trois grands récapitula­
tifs, rédigés à la fin de chaque mois, reprennent les 
données des petites tablettes écrites au jour le jour. À ce 
rythme, pour le seul règne de Zirnrî-Lîm, rien que pour 
les dépenses d'huile, on devrait avoir plus de 4 700 
textes, ce qui n'est nullement le cas. On possède 
également pour les dépenses de bronze quelques grands 
récapitulatifs annuels ; ils intègrent les données de petits 
comptes qui ont été en partie conservés (Durand 1990b, 
p. 160-177; Lacambre 1997). 

La raison du caractère incomplet de ces séries est 
claire: bien souvent, les scribes, une fois le récapitula­
tif établi, réutilisaient les petits comptes périmés. Ce 
recyclage explique en bonne partie que l'on ne possède 
pas la totalité des textes produits par chaque service. 
Dans d'autres cas, les tablettes périmées étaient réutili­
sées comme remblai lors du réhaussement d'un sol, la 
confection de banquettes, etc. (Charpin 1985a, p. 254-
255 ; cf. col. 235-236). 

Les informations que fournit la reconstitution de ces 
séries datées sont innombrables. On peut ainsi connaÎ­
tre les déplacements de Zimrî-Lîm au jour le jour dans 
les trois premiers mois de son règne; ou reconstituer le 
calendrier cultuel, avec les offrandes régulières faites 
dans le palais ou dans les différents temples de la 
capitale (Lafont 1999 ; Jacquet 2002). 

On le voit, ces séries de documents administratifs 
concernent essentiellement le palais, et plus précisé­
ment les comptes des dépenses de denrées effectuées à 
l'intérieur de celui-ci (Durand 1985c) : on est loin d'une 
comptabilité portant sur l'ensemble du royaume. La 
seule exception est constituée par les documents issus 
du recensement. En effet, ils furent établis localité par 
localité, puis recopiés sur de grandes tablettes dans les 
différents centres provinciaux avant d'être acheminés 
jusqu'à la capitale. Là, ils furent entreposés dans des 
paniers scellés, gardés dans une pièce elle-même 
scellée; on ad' ailleurs retrouvé quelques étiquettes de 

ces paniers (Charpin 2001, p. 14-18). C'est le seul cas 
où des documents administratifs portent sur l'ensemble 
du royaume, plus précisément sur les trois provinces 
centrales : celles de Mari, Terqa et Saggarâtum. Seuls 
étaient recensés les hommes en âge de partir à la guerre. 
Néanmoins, à partir de ces textes, une estimation de la 
population sédentaire du cœur du royaume peut être 
tentée, corroborée par d'autres éléments: un chiffre 
entre 32 000 et 50 000 personnes peut être raisonna­
blement proposé pour le règne de ZirnrÎ-Lîm (Millet 
Albà 2001; Charpin 2005). D'autres documents 
pourraient ressembler davantage à de réels recense­
ments : ce sont les inventaires de familles entières qui 
furent déportées à la fin du règne de ZimrÎ-Lîm (Lion 
1997 et 2004). 

c) La culture matérielle. - Les documents adminis­
tratifs livrent des données très abondantes sur la culture 
matérielle. Leur richesse lexicale a d'abord été exploi­
tée par les éditeurs des volumes de ARM VII, IX et XXI 

(Bottéro 1957, Birot 1960 et Durand 1983). Par la suite, 
de nombreuses études ont été publiées. Dans certains 
cas, les textes peuvent être mis en relation avec des 
objets, qu'ils aient été découverts à Mari ou ailleurs. 
Ainsi, en matière de joaillerie, le palais de Mari n'a-t­
il rien donné pour l'époque amorrite : le pillage des 
Babyloniens a été bien mené. Cependant, de nombreux 
textes documentent une sorte de médaillon ; un bijou 
de ce genre, datant de la même époque, a été retrouvé 
lors des fouilles de Larsa (Durand 1990a et Charpin 
1990). De la même façon, la vaisselle de luxe n'est-elle 
connue que par les inventaires retrouvés dans le palais 
de Mari, les objets eux-mêmes ayant disparu (Guichard 
2005). D'autres dossiers portent sur des données pour 
lesquelles l'archéologie reste muette, comme les essences 
parfumées (Joannès 1993) ou les habits (Durand s.p.). 
Enfin, ces textes permettent d'appréhender des aspects 
techniques tels que les méthodes de pesée (Joannès 
1989). Bien entendu, ces données sont à compléter avec 
les informations sur les mêmes sujets qui se trouvent 
dans les lettres. 

d) Le fonctionnement de l'administration. - Les 
textes administratifs sont le produit de l'administration 
du palais: en dehors de leur objet propre, ils permettent 
donc de reconstituer les procédures qui étaient suivies. 
On a ainsi pu voir comment des marques à l'ocre rouge 
étaient tracées sur les petites tablettes lorsque leur 
contenu était intégré dans un récapitulatif (Charpin 
1984b). Ces textes permettent aussi de reconstituer les 
carrières des individus en charge des différents secteurs. 
Plus largement, c'est l'ensemble des individus attestés 
dont il est possible de faire une étude prosopogra­
phique. L'étude du harem a commencé par l'exploita­
tion des lettres, très vivantes; mais elle n'a vraiment pu 
se développer qu'avec l'étude des listes de rations 
versées aux femmes vivant dans le palais, à l'époque 
de Yasmah-Addu (Durand 1985b) et surtout de ZimrÎ­
Lîm (Ziegler 1999). 

e) Intérêt pour l'histoire politique. - Les textes 
administratifs permettent de dater des dossiers de 
correspondance. C'est ainsi qu'un lot de lettres 



247 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 248 

envoyées par le vizir Habdu-malik lors d'une mission 
dans la région du Sindjar a pu être très précisément 
situé au début de la douzième année du règne de Zirnrî­
Lîm (Charpin 1988, p. 209) ; on pourrait multiplier les 
exemples. C'est ainsi que peu à peu, il est devenu 
possible de proposer des dates de plus en plus précises 
et de plus en plus assurées pour la majorité des lettres, 
ce dont on ne rêvait même pas il y a trente ans. 

Les documents administratifs informent également sur 
des événements non ou mal documentés par les lettres. 
Le cas le plus typique est celui des campagnes militaires 
auxquelles le roi participait : par définition, les lettres 
qu'il recevait à ce moment-là portaient sur d'autres 
sujets, ses généraux se trouvant auprès de lui (si l'on 
exclut les cas où plusieurs fronts existaient simultané­
ment). On peut ainsi citer une campagne qui mena 
Yahdun-Lîm dans la région du« triangle du Habur », qui 
n'est connue que par une série de documents adminis­
tratifs rédigés « à la porte » des différentes villes que le 
roi visita lors de son périple (Charpin 1994). C'est aussi 
le cas de la campagne que fit Zirnrî-Lîm au Yarnhad et 
qui le mena jusqu'à Ugarit (Villard 1986). 

Les actes juridiques. - Les textes juridiques ne 
représentent qu'une petite fraction des archives (environ 
200 textes), et cela s'explique fort bien, puisqu'ils 
relèvent avant tout de la sphère privée. 

On doit en effet noter qu'il n'existe pas véritablement 
d'actes juridiques internationaux écrits à cette époque. 
Les textes qualifiés de « traités » sont en réalité des 
propositions d'alliance adressées par écrit par un roi à 
un autre dans le cadre de négociations diplomatiques à 
distance; ces projets n'ont dans certains cas jamais été 
ratifiés (cf. col. 274-275). C'est seulement à partir de 
la seconde moitié du deuxième millénaire qu'existent 
des traités écrits ayant en tant que tels une valeur 
juridique ; celle-ci se marque notamment par 
l'empreinte des sceaux des contractants et par l' exis­
tence de copies sur des supports « nobles » comme le 
bronze ou l'argent (Charpin 2002a, p. 490). 

Les actes de droit privé retrouvés sont des contrats de 
vente (terrains, maisons, esclaves), d'adoption, de 
mariage ainsi que de nombreux prêts. À l'instar des 
enveloppes de lettres et de certains textes administratifs, 
ces contrats étaient scellés. Celui qui renonçait à un droit 
(comme le vendeur) ou s'engageait (comme l'emprun­
teur) déroulait son sceau, de même qu'un certain nombre 
de témoins. Certains textes se laissent regrouper en 
dossiers, comme ceux qui ont trait à Yarîm-Addu, ou les 
groupes de créances au nom de Habduma-Dagan, Dadâ, 
etc. On possède aussi des pièces de procédure : déclara­
tions sous serment, actes d'accusation, minutes de procès. 

Du point de vue des formulaires employés par les 
scribes, on notera que ce sont les actes les plus anciens 
(ceux qui datent de Yahdun-Lilll et Sfunû-Yamam) qui sont 
les plus « classiques» : ils correspondent aux normes de la 
Babylonie du nord à la même époque. Cela s'explique par 
le transfert culturel qui se produisit alors des traditions 
écrites, Mari ayant adopté les usages en vigueur dans le 
royaume d'Esnunna (Charpin-Ziegler 2003, p. 40 n. 99). 

Par la suite, les scribes mariotes acquirent leur autonomie 
et purent rédiger des actes correspondant davantage aux 
réalités juridiques locales, s'écartant par là-même des 
formulaires babyloniens (Charpin s.p. a). 

La présence de ces tablettes dans le palais pose 
problème. On s'attendrait en effet à les trouver dans les 
maisons des propriétaires de ces archives ; des raisons 
particulières doivent à chaque fois être supposées. 

D. HORIZON GÉOGRAPHIQUE DES ARCHIVES DE MARI. -

Un dernier point doit être souligné: celui de l'horizon 
géographique très étendu des tablettes de Mari. 

Généralement, ce sujet n'est abordé qu'à propos de la 
correspondance. On a souvent souligné l'inexactitude 
de l'appellation« lettres de Mari» : il s'agit en effet de 
lettres retrouvées à Mari, mais qui ont été en majorité 
écrites ailleurs (Lambert 1967). Elles reflètent néanmoins 
le plus souvent les usages locaux, même lorsqu'elles 
ont été écrites à l'étranger ; ainsi, les lettres envoyées 
par Yarîm-Addu depuis Babylone n'ont-elles aucun 
caractère babylonien. C'est en revanche le cas des 
missives expédiées depuis le cloître de Sippar par la 
princesse Eristi-Aya, devenue religieuse-nadîtum 
(Durand 2000, p. 390). Les scribes se déplaçant 
manifestement avec leurs maîtres, on ne s'étonnera pas 
que les lettres envoyées par des généraux baby Ioniens 
à Zimrî-Lîm lors de la campagne qu'ils menèrent en 
Haute-Mésopotamie soient également d'un style 
typiquement babylonien (Joannès 2002, p. 193-194). 
Une étude des différentes façons d'écrire en vigueur à 
la même époque dans tout le Proche-Orient de l'époque 
est donc possible : les lettres envoyées par le roi de 
Qatna offrent des particularismes (Durand 1998a, 
p. 472 ; Durand 2000, p. 173 note b), celles du chef des 
marchands d'Assur d'autres (Durand 2001), etc. 

Mais ces particularismes ne sont pas l'exclusivité des 
lettres. On trouve également à l'occasion des documents 
administratifs qui ont été rédigés loin de Mari et 
reflètent des usages locaux: c'est le cas, par exemple, 
de tablettes rédigées lors du « voyage de Zirnrî-Lîm à 
Ugarit» (ARM XXIII, nOS 535 et 536). 

Enfin, le statut des textes techniques est loin d'être 
toujours évident. Certains des rituels pourraient fort 
bien avoir été rédigés ailleurs et apportés ensuite à Mari 
(Fleming 1999, p. 161), de même qu'un recueil de 
présages astronomiques (ARM xxvIII , n° 248; Durand 
1988, p. 64 n. 318). 

Voir la bibliographie générale col. 450-56. 

D. CHARPIN. 

III. HISTOIRE ETVIE POLITIQUE DE MARI 
A L'ÉPOQUE AMORRITE 

Le royaume de Mari a occupé à deux reprises une 
place non négligeable sur l'échiquier politique du 
Proche-Orient amorrite : sous les règnes de Yahdun­
Lîm et Sûmû-Yamam (ca 181O-ca 1794 et ca 1794-92), 
puis sous celui de Zirnrî-Lîm (1775-61). Sa caractéris­
tique est d'offrir un exemple particulièrement clair de 



249 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 250 

monarchie dimorphique : le roi gouvernait un territoire 
occupé par une population sédentaire, mais aussi des 
nomades qui se déplaçaient hors des frontières du 
royaume, tout en le reconnaissant exclusivement comme 
souverain. 

Entre ces deux phases, de ca 1792 à 1775, Mari fut 
intégrée dans une vaste construction couvrant toute la 
Haute-Mésopotamie: elle avait à sa tête le puissant 
SamsÎ-Addu, aidé dans la dernière décennie de son long 
règne par deux fils, Bme-Dagan, installé à Ekallâtum, 
etYasmah-Addu, roi de Mari. 

Les archives de Mari offrent une documentation 
inégalée, aussi bien pour la connaissance fine des 
événements qui ont eu lieu pendant la trentaine 
d'années précédant sa destruction (1) que pour la 
reconstitution des structures politiques, qu'il s'agisse 
de l'organisation interne du royaume comme de ses 
relations avec le monde alentour (n). 

I. LES ÉVÉNEMENTS 
On voudrait d'abord décrire à grands traits les princi­

paux événements qui ont marqué l'histoire politique du 
royaume de Mari à l'époque amorrite ; le lecteur 
intéressé par plus de détails est invité à consulter une 
récente synthèse (Charpin-Ziegler 2003), ici complétée 
par la référence à des publications parues depuis. 

A. L'ARRIVÉE D'UNE DYNASTIE AMORRITE. - La 
dynastie des souverains qui avait régi Mari depuis le 
XXIVe siècle avec le titre de sakkanakku disparut à une 
date et dans des conditions qui restent inconnues. On 
peut simplement dire que la vallée du Moyen-Euphrate, 
comme la Babylonie du Nord, semble avoir connu une 
phase d'extrême fragmentation politique au début du 
XIXe siècle : ainsi, à proximité de Mari, Suprum et 
Mislân en amont ainsi que Puzurrân en aval semblent 
avoir formé des entités politiques autonomes. 

L'histoire de la dynastie amorrite de Mari commence 
avec Yagîd-Lim, sur lequel on sait à vrai dire peu de 
chose. ARM l, n° 3 raconte ses démêlés avec Ila-kabkabu : 
ce rappel historique fait ainsi remonter l'antagonisme 
entre Yahdun-LÎm et SamsÎ-Addu à l'époque de leurs 
pères respeçtifs, mais le lieu à partir duquel l'un comme 
l'autre exerçait son pouvoir n'est pas connu. On a 
supposé, non sans raisons, que YagÎd-Lîm avait sa 
capitale à Suprum et Ila-kabkabû à Agadé. On ignore les 
conditions dans lesquelles Yahdun-Lîm s'empara de 
Mari aux alentours de 1810. Le cœur de son royaume 
fut formé par trois pôles sur le Moyen-Euphrate: Mari, 
Terqa et Tuttul. 

B. LES RÈGNES DE YAHDUN-LÎM ET DE SûMû-YAMAM 
(ca 181O-ca 1792). - La durée du règne de Yahdun-LÎm 
reste inconnue: 15 « noms d'années» sont attestés, ce 
qui donne une indication approximative seulement 
(Charpin-Ziegler 1983, p. 57-64). Les sources dont on 
dispose sont d'abord constituées de deux inscriptions 
commémoratives : celle du « disque » et celle des 
briques de fondation du temple de Samas. On a par 
ailleurs retrouvé près d'un millier de documents 
administratifs : les plus anciens reflètent une façon 

d'écrire archaïque (tablettes dites à tort« Sakkanakku »), 
abandonnée lorsque fut décidée une réforme de l'écri­
ture (Durand 1985a), accomplie sous l'influence à la 
fois politique et culturelle du puissant royaume 
d'Esnunna (Charpin-Ziegler 2003, p. 40 n. 99). Une 
demi-douzaine de lettres seulement a été retrouvée 
(Charpin 2oo4a, p. 83-5). Le détail des événements du 
règne de Yahdun-Lîm échappe encore à la connais­
sance; ceux qui sont connus ne peuvent pas encore être 
clairement situés chronologiquement. Quelques faits 
majeurs peuvent cependant être notés. 

La situation géopolitique de Mari sur le Moyen­
Euphrate met ses souverains dans l'obligation de 
choisir entre une orientation privilégiée vers l'Ouest, 
ou un accord avec des puissances orientales. Il semble 
qu'au début de son règne, Yahdun-Lîm choisit l'alliance 
avec Alep, épousant une princesse yamhadéenne. Puis 
il changea de camp, se soumettant à son puissant voisin 
oriental, le roi d'Esnunna, qui dominait alors le Suhûm 
jusqu'aux abords mêmes de Mari. L'implantation d'une 
ville neuve entre Terqa et Tuttul, Dûr-Yahdun-Lîm, 
marqua la volonté du roi de Mari de renforcer sa 
présence face aux menaces occidentales. Le roi d'Alep 
aida trois rois benjaminites de la vallée de l'Euphrate 
dans leur résistance à Yahdun-Lîm, mais celui-ci réussit 
à les vaincre, les poursuivant jusque dans le Liban. 

La seule zone d'expansion possible se situait vers le 
nord: Yahdun-Lîm remonta le Habur et entreprit de 
soumettre tout le piémont de l' Anti-Taurus à son 
autorité, c~ncluant des alliances avec la multitude des 
rois locaux. Mais il se heurta à une nouvelle puissance 
en pleine expansion, celle de SamsÎ-Addu. Celui-ci, 
depuis Ekallâtum qu'il avait conquise en 1811, avait 
entrepris de s'installer d'abord au sud du Djebel 
Sindjar, puis au nord de celui-ci; il put ainsi contrôler 
la partie orientale du triangle du Habur depuis la ville de 
Subat-Enlil (Tell Leilan), qui fut une de ses résidences 
principales. L'affrontement entre Yahdun-Lîm et SamsÎ­
Addu eut lieu à Nagar (Tell Brak). Le roi de Mari se 
vanta de sa victoire ; celle-ci fut cependant de courte 
durée. Yahdun-Lîm succomba à une intrigue de palais; 
il fut remplacé par un de ses fils, SÛmÛ-Yamam. Mais 
celui-ci ne put se maintenir que deux ans sur le trône; 
il finit assassiné, Mari étant finalement conquise par 
SamsÎ-Addu vers 1792. 

C. MARI DANS LE ROYAUME DE HAUTE-MÉsOPOTAMIE 
SOUS SAMSÎ-ADDU ET YASMAH-ADDU (CA 1792-1775). -
Mari sous domination étrangère. - Pendant longtemps, 
cette période a été présentée comme 1'« interrègne 
assyrien ». Cette désignation s'appuyait sur deux faits: 
d'une part, SamsÎ-Addu figure parmi les souverains de 
la « liste royale assyrienne» ; d'autre part, pendant le 
temps où Mari lui fut rattachée, le comput du temps se 
fit au moyen des éponymes assyriens (cf. col. 238-239). 
De fait, trois ans après sa conquête d'Ekallâtum, SamsÎ­
Addu s'était emparé d'Assur (1808) ; la conquête de 
Mari n'eut lieu que seize ans plus tard. Cependant, un 
récit assyrien postérieur insista sur le fait que SamsÎ­
Addu était de souche étrangère; il y a maintenant de très 
sérieux indices pour situer les origines de sa dynastie à 



251 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 252 

Agadé (Durand 1998a, p. 108-109 ; Charpin 2004d, 
p. 149-150). Ainsi, après le règne de Sûmû-Yamam, 
Mari passa bien sous un contrôle extérieur, mais celui­
ci ne peut véritablement être qualifié d' « Assyrien» ; le 
terme le plus juste est celui d' « Ekallatéen ». De fait, 
dans sa stèle, le roi Dâdusa d'Esnunna mentionne son 
voisin SamsÎ-Addu comme « roi d'Ekallâtum » 
(Charpin-Durand 1997, p. 371-2; cf. lM 95200: x 9-10 
[Charpin 2004, p. 154]) ; par ailleurs, au moment où 
Mari fut conquise par Zirnrî-Lîm, les serviteurs du 
régime antérieurs furent qualifiés d'« Ekallatéens » 
(Guichard-Ziegler 2004, p. 244). 

Des débuts mal documentés. - Les premières années 
de la domination de SamsÎ-Addu sont très pauvrement 
documentées et le statut de l'ancien royaume de Mari à 
cette époque est peu clair. Du moins voit-on que le roi 
d'Ekallâtum se désigna désormais comme « celui qui a 
réuni les rives du Tigre et celles de l'Euphrate », 
signifiant par là sa domination sur l'ensemble de la 
Haute-Mésopotamie. Suite à la prise de Mari, il écrivit 
aux rois occidentaux, dont celui de Hazor, réclamant un 
tribut considérable (Ziegler-Charpin 2004) : dans l'esprit 
de SamsÎ-Addu, sa conquête de Mari lui ouvrait la voie 
à une forme d'hégémonie sur l'ouest du Proche-Orient 
qui s'étendait jusqu'en Palestine. 

La situation devient beaucoup plus nette pour les 
douze années suivantes, lorsque Yasmah-Addu fut 
installé sur le trône de Mari par son père, sans doute à 
partir de 1787 (éponymie de Rîs-Samas). Yasmah-Addu 
a parfois été désigné comme « vice-roi », ce qui corres­
pond bien à la situation politique, mais pas à la fiction 
institutionnelle. Officiellement, il était bel et bien roi ; en 
réalité, son père lui laissa seulement la responsabilité de 
la gestion intérieure de son royaume, gardant celle de la 
politique extérieure. De fait, Samsî-Addu semble n'avoir 
eu qu'une médiocre confiance dans les capacités de son 
fils, choisissant lui-même ses conseillers et l'abreuvant 
de lettres - une aubaine pour l'historien! Les quatre 
premières années du règne de Yasmah-Addu restent mal 
connues, faute de sources. On sait que le grand palais de 
Mari fut l'objet d'importants travaux, tandis que le roi 
s'installait provisoirement dans le« petit palais oriental» 
(chantier A). 

Sept années mouvementées. - Sous l'éponymie 
d'Ikuppiya (1782), une alliance fut conclue entre Samsî­
Addu et le roi de Qatna !Shî-Addu, suite à laquelle 
Yasmah-Addu épousa une princesse de Qatna, Dâm­
hurâ~i (Durand 2000, p. 295-199). Au même moment, 
les armées d'Esnunna envahirent la vallée de l'Euphrate 
en aval de Mari. Leur campagne dans le Suhûm dura 
quelques mois; la paix fut conclue entre SamsÎ-Addu et 
Dâdusa au début de l'année suivante (1781, éponymie 
d'Asqûdum). 

Les deux rois concrétisèrent aussitôt leur alliance par 
une campagne conjointe contre les régions situées à 
l'est du Tigre (Charpin 2004b) : SamsÎ-Addu s'empara 
d'Arrapha, puis envahit la vallée du Petit Zab, s' atta­
quant au puissant royaume de Bûnû-Estar, roi d'Arbèles. 
De son côté, !Sme-Dagan mettait le siège à Ninive, qui 

finit par tomber (Ziegler 2004b). Au même moment, 
une autre armée envoyée par SamsÎ-Addu en renfort au 
roi de Qatna menait une campagne dans la Beqa 'a 
(Charpin 1998). À l'automne 1780 (début de l'épony­
mie d'Assur-malik), Qabrâ, principale place-forte du 
royaume d'Arbèles, tomba: Samsî-Addu et Dadusa 
s'en partagèrent les dépouilles. La campagne orientale 
continua dans deux directions: le général ISar-Lîm 
s'empara de Nurrugum sur le Tigre dans la ré~ion de 
Ninive. Dans la vallée du Petit Zab, alors que Susarrâ 
(Tell Shemshara) s'était ralliée à Samsî-Addu, celui-ci 
dut conquérir Siksabbum après une longue résistance. 
Mais la révolte des Turukkéens menés par Lidaya 
contraignit à l'abandon de cette région, après que sa 
population ait été en partie déportée (automne 1779, fin 
d'Assur-malik). 

Pendant ce temps, Yasmah-Addu s'était rendu à 
l'Ouest: il aurait dû rejoindre son beau-père, le roi de 
Qatna, mais une révolte dans la région du Balih menée 
par Larîm-Numaha, roi d'Aparhâ, le contraignit à 
changer ses plans. C'est alors qu'une grave épidémie 
frappa toute la vallée du Moyen-Euphrate, cessant à la 
fin d'Assur-malik. Une révolte des Turukkéens au cœur 
même du royaume causa beaucoup de tracas à SamsÎ­
Addu et ISme-Dagan. Le roi d'Alep, Sûmû-epuh, en 
profita pour faire des conquêtes sur la rive gauche de 
l'Euphrate, dans la région en amont d'Imar, et encoura­
gea les nomades benjaminites à se livrer au pillage; 
mais il mourut vers le mois viii/ Awî1iya (fin du 
printemps 1778). 

Au début de l'éponymie de NÎmer-SÎn (automne 
1778), le général Mut-Bisir fut envoyé auprès du roi de 
Qatna : après avoir participé aux opérations militaires 
dans le pays d'Apum (région de Damas), il ramena les 
troupes mariotes. À l'automne 1777, SamsÎ-Addu 
envoya une armée participer aux côtés des Esnunnéens 
et des Babyloniens au siège de Malgium. 

L'éponymie d'Addu-bani (1777/76) fut marquée par 
un grand recensement dans tout le royaume de Haute­
Mésopotamie; les tablettes retrouvées à Chagar Bazar 
en documentent un aspect (Talon-Hammade 1997). 
Yasmah-Addu dut repartir dans le Zalmaqum agité par 
de nouveaux troubles; il Y fut rejoint par son père. Mais 
la répression ne régla pas tous les problèmes: d'autres 
foyers de troubles s'allumèrent pendant le printemps et 
l'été de l'éponymie de Tâb-~i11i-Assur. 

À la fin de l'été 1775, SamsÎ-Addu mourut: ce fut le 
signal d'une révolte généralisée, attisée par Alep à 
l'ouest et Esnunna à l'est. Yasmah-Addu ne put se 
maintenir que quelques mois à Mari ; son frère !Sme­
Dagan, en revanche, réussit à conserver Ekallâtum, 
tandis que des fidèles gardaient quelques villes-clés, 
comme Samiya à Subat-Enlil et Yarîm-Addu à Kahat. 

D. LE RÈGNE DE ZIMRÎ-LÎM (1775-1761). - Ce règne 
d'un peu plus de treize ans est de loin la période la 
mieux connue de toute l'histoire de Mari, juste avant 
que le site ne soit détruit. D'une part, on dispose de 
milliers de documents administratifs, datés pour la 
plupart. D'autre part, les lettres sont très abondantes et 



253 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 254 

leur datation de plus en plus fine à mesure que la 
recherche progresse. En outre, Zimrî-Lîm reçut une 
correspondance beaucoup plus diversifiée que son 
prédécesseur Yasmah-Addu. Les lettres qui lui furent 
adressées provenaient non seulement des responsables 
provinciaux, mais aussi de nombreux rois, de ses filles 
mariées dans des cours étrangères, sans compter les 
rapports de ses sujets en mission à l'extérieur du 
royaume: généraux, devins, marchands, etc. De ce fait, 
c'est sous le règne de Zimrî-Lîm que la couverture 
géographique des archives de Mari est la plus large. 

Les origines de Zimrî-Lîm. - Zimrî -Lîm apparte­
nait à la famille de Yahdun-Lîm : il se présenta et fut 
considéré pendant son règne comme « fils de Yahdun­
Lîm ». Cependant, le sceau dont il se servit au moment 
même où il prit le pouvoir le désigne comme « fils de 
Hadnî-[ ... ] », sans doute Hadnî-Addu ; celui-ci est en 
effet connu comme époux d'Addu-dûrî, la mère de 
Zimrî-Lîm. Hadnî-Addu appartenait à la famille de 
Yahdun-Lîm, dont il était vraisemblablement le frère 
ou, peut-être, le fils; Zirnrî-Lîm était donc sans doute 
un neveu (ou un petit-fils) de Yahdun-Lîm. On ignore 
tout de son histoire avant qu'il ne s'engage dans la lutte 
contre Yasmah-Addu. 

La prise du pouvoir par Zimn-Lîm. - C'est avec le 
soutien du roi d'Alep Yarîm-Lîm que Zimrî-Lîm se 
lança dans une campagne le long du Moyen-Euphrate: 
Tuttul tomba la première, puis Terqa. Il semble que 
Mari ait d'abord été prise par le chef nomade (merhûm) 
Bannum, aidé par son homologue Zakura-abum 
(Guichard-Ziegler 2004, p. 238-240) ; Zimrî-Lîm 
n'entra à Mari que quelques semaines après l'expulsion 
de Yasmah-Addu. Il s'empara des femmes du harem de 
ce dernier, et choisit d'épouser Dâm-hurâ~i, ce qui lui 
évita des problèmes avec Qatna (Durand 2000, p. 295-
299). Certains « serviteurs» de Yasmah-Addu se ralliè­
rent au nouveau roi, comme le devin Asqûdum, qui, il 
est vrai, avait épousé une fille de Yahdun-Lîm. 

Très vite après son couronnement, Zirnrî-Lîm reçut 
des offres d'alliance de la part du roi d' Esnunna Ibâl-pî­
El ; mais il préféra rester fidèle à Alep. Sa première 
année (1774) fut consacrée à restaurer le royaume de 
Mari tel qu'il se présentait sous Yahdun-Lîm : la grande 
affaire fut la prise de Kahat, verrou du triangle du 
Habur. Cependant, un grave conflit opposa Zirnrî-Lîm 
aux princes benjaminites, Sûmû-dabî, Yagih-Addu et 
Hardum ; Mislân et Samânum tombèrent à la fin du 
printemps 1773 et furent démantelées. Les principaux 
meneurs de la rébellion se réfugièrent à l'ouest : on 
soupçonna les habitants d'Imar de leur avoir donné 
asile. Daris-libur fut donc envoyé à Alep, mais le roi 
Yarîm-Lîm jura qu'il n'abritait pas ces fugitifs et 
s'engagea à les extrader si jamais ils se trouvaient sur 
son territoire (Charpin s.p. d). 

Zirnrî-Lîm put mesurer une nouvelle fois la faveur de 
son protecteur alépin : c'est en effet alors qu'arriva à 
Mari Sîbtu, une princesse yamhadéenne que son père 
Yarîm-Lîm lui donna comme épouse. 

L'année 1772 fut consacrée à une campagne dans la 
partie occidentale du triangle du Habur, qui culmina 

avec la prise d' Aslakkâ. Tous les rois du triangle du 
Habur, sous l'égide de Haya-sûmû d'Ilân-~urâ, 

rendirent hommage à Zirnrî-Lîm. 

La guerre avec Esnunna et le second conflit avec 
les Benjaminites. - Dès l'automne 1772, un conflit 
avec Esnunna éclata, attisé par les Benjaminites 
désireux de revanche. Zirnrî-Lîm renforça ses liens avec 
ses alliés par toute une série de présents; lors de la fête 
d'Estar, il intronisa un certain nombre de souverains de 
l'Ida-Mara~ (Lac ambre 2002, p. 2-4). Il avait envoyé 
Asqûdum à Qatna, pour éviter qu'Amud-pî-EI ne s'allie 
avec le roi d'Esnunna ; il obtint son soutien militaire, de 
même que celui de Hammu-rabi de Babylone (Joannès 
2002). La guerre éclata peu après, sur plusieurs fronts: 
une armée d'Esnunna envahit la vallée du Moyen 
Euphrate jusqu'à Hanat et au-delà, tandis qu'en amont 
de Mari les Benjaminites se révoltaient. Zimrî-Lîm 
écrasa ces derniers à DÛr-Yahdun-Lîm. Cependant, une 
autre armée esnnunéenne, ayant remonté le Tigre, 
franchit le Sindjar et s'installa à Subat-Enlil. Les rois 
Sarraya de Razamâ et Qarnî-Lîm d'Andarig se 
rangèrent du côté d'Esnunna, alors que Bûnû-Estar de 
Kurdâ et Hadnu-rabi de Qa!!arâ poursuivirent la 
résistance. La menace fut très sévère pour le roi de Mari 
et ses alliés, d'autant que les Benjaminites avaient repris 
le combat en amont de Mari. Cependant, attaqué dans 
le Zagros, Ibâl-pî-EI dut quitter Subat-Enlil et subit une 
lourde défaite sous les murs d'Andarig ; l'armée 
esnunnéenne se retira du Suhûm. Du coup, la tension 
monta entre Mari et Babylone, pour savoir où serait 
fixée la frontière sur l'Euphrate entre les deux 
royaumes. Malgré l'intervention de l'empereur élamite, 
un accord ne put être trouvé, car Zimrî-Lîm refusa que 
Hît soit attribuée à Hammu-rabi. De ce fait, le roi de 
Mari accepta une réconciliation avec les Benjaminites, 
facilitée par le renouvellement presque complet de leurs 
chefs. Ceux-ci durent reconnaître la souveraineté de 
Zirnrî-Lîm, qui leur permit en contrepartie de racheter 
les prisonniers qu'il avait faits. Des négociations 
s'engagèrent entre Mari et Esnunna et, après deux 
années d'hostilités, la paix fut conclue à l'automne 
1770 : le roi de Mari, acceptant de reconnaître Ibâl-pî­
El comme son« père », récupéra tous les territoires qui 
avaient été occupés par Esnunna. La fin de l'année fut 
marquée par un recensement des provinces centrales du 
royaume. 

L'apogée du règne (1769-1765). - La paix avec 
Esnunna ouvrit une période de quelques années caracté­
risées par un relatif équilibre des puissances dans 
l'ensemble du Proche-Orient. Chacun des principaux 
rois regroupait sous sa tutelle un certain nombre de 
souverains de second rang, comme le décrit un 
fonctionnaire de Zirnrî-Lîm : « Il n'y a pas un roi qui, 
à lui seul, soit réellement fort : dix ou quinze rois 
suivent Hammurabi de Babylone, autant Rîm-Sîn de 
Larsa, autant Ibâl-pî-EI d'Esnunna, autant Amud-pî-EI 
de Qatna ; vingt rois suivent Yarîm-Lîm du Yarnhad ». 
Le Proche-Orient était donc divisé en six zones 
d'influence: à l'est, Larsa, Babylone et Esnunna, à 
l'ouest, Qatna et Alep. La puissance de cette dernière 



255 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 256 

était alors considérée comme la plus grande, l'empor­
tant notamment sur Babylone. Le reste de la lettre 
montre clairement que, pour son auteur, il fallait ajouter 
au centre un sixième grand roi : Zirnrî-LÎm de Mari. 

Cet équilibre relatif n'empêcha pas des conflits 
régionaux, en particulier au sud du Djebel Sindjar, entre 
les rois de Kurdâ et d'Andarig ; l'intervention sur place 
de Zirnrî-LÎm ne suffit pas à apaiser les tensions. Le roi 
de Mari réussit en revanche à renforcer son contrôle sur 
le triangle du Habur. D'une part, il installa un gouver­
neur à Nahur ; d'autre part, il fit de Haya-sûmû le relais 
de son autorité, les roitelets locaux devant considérer le 
roi d'Ilân-~urâ comme leur« père », tandis que celui de 
Mari était leur« seigneur », selon une hiérarchie à trois 
degrés. Cela ne fut cependant pas du goût du roi 
d'Asnakkum, qui provoqua divers conflits. Dans 
l'espoir de les apaiser, Zirnrî-LÎm entreprit en 1767 un 
long voyage, qui se termina à Huslâ. 

Les huitième et neuvième années de Zirnrî-LÎm furent 
marquées par un spectaculaire resserrement des relations 
de Mari avec l'Elam, tant commerciales que diploma­
tiques. Elles furent complétées par une coopération 
militaire: Mari, tout comme Babylone, fut sollicitée par 
l'Elam pour participer à une campagne dirigée contre le 
royaume d'Esnunna. La ville tomba, sans doute au 
printemps 1765 (Lacambre 2002, p. 8-11). 

Zirnrî-LÎm se trouvait alors dans l'Ouest: après avoir 
rassemblé son armée, puis réuni les troupes de ses 
vassaux du nord, il prit part à une campagne du roi 
d'Alep contre un vassal récalcitrant, le roi d'Azarâ. 
Après la victoire, Zimrî-LÎm poursuivit son périple; il 
rencontra Yarîm-LÎm un peu avant Alep et celui-ci, de 
même que son épouse Gasera et son fils Hammu-rabi, 
accompagnèrent Zirnrî-LÎm et sa nombreuse suite dans 
le reste de son voyage. Chemin faisant, le roi de Mari 
reçut des cadeaux de nombreux rois locaux, dont on 
apprend par là-même l'existence, comme Yantin­
Hammu de Gubla (Byblos). Ce voyage s'acheva par un 
séjour d'un mois à Ugarit; les Mariotes y rencontrèrent 
des marchands crétois et leurs interprètes. 

Le conflit avec l'Elam et ses suites (1765-1764). -
Alors qu'il était encore à l'Ouest, Zimrî-Lîm apprit 
l'entrée des Elamites à Esnunna : il en félicita les rois 
d'Ansan et de Suse, heureux de voir son ancien 
adversaire vaincu. Mais les nouvelles qui suivirent 
furent très inquiétantes. Forts de leurs succès, les 
Elamites commencèrent à envahir le triangle du Habur, 
occupant Subat-Enlil, décidément un site-clé dans la 
géopolitique de l'époque. De son côté, Atamrum 
profitait de l'assassinat de Qarnî-LÎm pour s'emparer 
du trône d' Andarig et, peu après, mettait le siège à 
Razamâ. Zimrî-Lîm rentra en hâte à Mari; Hammu­
rabi ayant lui aussi été attaqué par les Elamites, un traité 
d'alliance finit par être conclu entre les rois de Mari et 
de Babylone; ils échangèrent des troupes, ce qui offre 
de nombreuses informations sur les combats en Babylo­
nie. Dans leur lutte, les rois de Mari et de Babylone 
purent compter sur le soutien du roi d'Alep Yarîm-LÎm, 
bientôt remplacé par son fils Hammu-rabi ; en revanche, 
Amud-pî-EI de Qatna choisit le camp adverse. Après de 

nombreuses péripéties, les Elamites, vaincus en 
Babylonie à Hirîtum, durent se retirer (Lac ambre 2002, 
p. 11-19). Il n'est pas impossible que le chapitre XIV de 
la Genèse ait conservé un écho déformé de ce conflit 
(Charpin-Ziegler 2003, p. 226 et Durand 2005e). 

Suite au départ des Elamites, Esnunna recouvra son 
indépendance, au grand dam du roi de Babylone; les 
soldats y choisirent comme roi l'un des leurs, nommé 
Silli-Sîn. De sanglants règlements de compte secouè­
rent le triangle du Habur. Atamrum réussit à se réconci­
lier avec Zimrî-LÎm ; son influence s'étendit depuis 
Andarigjusqu'au nord du Sindjar, incluant Subat-Enlil. 
Cela provoqua la fureur d'!Sme-Dagan, dont le royaume 
d'Ekallâtum ne dépassait guère la moyenne vallée du 
Tigre (Ziegler 2002). 

Les difficultés de la fin du règne (1763-1761). -
L'année 1763 fut marquée par de graves tensions dans la 
région du Djebel Sind jar : !Sme-Dagan essaya par tous 
les moyens de déstabiliser la région qui avait reconnu la 
suprématie de Zirnrî-Lîm. Le roi de Mari fut gêné dans 
ses tentatives de reprise en main par le manque de 
troupes : une bonne partie de ses soldats était en effet 
alors en Babylonie. Celle-ci était le théâtre d'un affron­
tement majeur, opposant Hammu-rabi de Babylone à 
Rîm-Sîn de Larsa. En raison du système des alliances, 
cet événement ne laissa pas les royaumes syriens indiffé­
rents : des troupes furent envoyées par Mari et Alep à 
Hammu-rabi. Finalement, ce dernier réussit dans son 
entreprise et annexa l'ancien royaume de Larsa: l'équi­
libre des puissances était nettement rompu en faveur de 
Babylone. C'est ce qu'on put constater peu après. 
Atamrum, descendu en Babylonie au moment de la 
chute de Larsa, dut remonter « accompagné » par des 
troupes babyloniennes: il ne dépendait désormais plus 
du roi de Mari. Il mourut peu après et sa succession fut 
réglée par Hammu-rabi. Aussi, lorsque l'année suivante 
le roi de Babylone se lança dans une guerre contre Silli­
Sîn d'Esnunna, Zirnrî-LÎm prit le parti de ce dernier; il 
n'est donc pas étonnant qu'après sa victoire sur 
Esnunna, Harnrnu-rabi se soit retourné contre son ancien 
allié. Zirnrî-LÎm était d'ailleurs affaibli par la guerre 
qu'il venait de mener contre les rois d'Aslakkâ et 
d'Eluhut. Les circonstances précises de la chute de Mari 
en 1761 sont toujours inconnues. Occupé pendant 
plusieurs mois par les Babyloniens, le palais fut pillé 
puis systématiquement détruit (1759) : c'est ce qui 
paradoxalement explique que les archives aient été (en 
partie) conservées (cf. col. 234-237). 

II. L'ORGANISATION DU ROYAUME DE MARI ET 
L'EXERCICE DU POUVOIR 

Il sera ici essentiellement question de la période de 
Zimrî-LÎm ; l'époque où Mari fut englobée dans le 
royaume de Haute-Mésopotamie présente en effet des 
différences importantes et reste moins bien connue, en 
dépit de progrès récents (Villard 2001). 

A. LE ROI, SON TERRITOIRE, SES SUJETS ET SES VASSAUX. 

- Le royaume de Mari n'était pas un tout unitaire, pas 
plus que ne l'était la France d'Ancien Régime. Lorsque, 
dans ses actes publics, le roi de France tentait d'embras­
ser l'ensemble des terres et des hommes sur lesquels il 



257 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 258 

exerçait son autorité, il devait user d'une périphrase: 
«Nos royaumes, pays, seigneuries et sujets », ou encore 
« les pays de notre mouvance et obéissance ». Il n'en 
allait pas autrement dans le Proche-Orient amorrite. Les 
frontières y existaient bel et bien (Charpin 2004f), mais 
n'avaient pas de caractère absolu; l'enchevêtrement des 
zones d'autorité y était encore compliqué par la coexis­
tence de sédentaires et de nomades. La nomenclature 
des Anciens opposait le royaume proprement dit (mâtum 
ou namlakatum) et la zone de parcours des sujets du roi 
de Mari restés nomades (nawûm). 

Le royaume et ses subdivisions territoriales. - Le 
territoire du royaume de Mari était désigné simplement 
comme mât Mari « pays de Mari », ou encore Ah 
Purattim« les Bords-de-l' Euphrate ». Sous Zirnrî-Lîm, 
il comportait trois provinces centrales, ainsi que des 
marches aux statuts différents, et des domaines situés 
dans des royaumes étrangers. 

a) Les provinces centrales. - Les trois provinces 
centrales, ayant pour chef-lieu respectif les villes de 
Mari, Terqa et Saggarâtum, sont bien connues (Lion 
2001). Une part importante des lettres publiées initia­
lement émanent de leurs gouverneurs: Kibrî-Dagan de 
Terqa (Kupper 1950) et Bahdî-Lîm de Mari (Kupper, 
1954), ce dernier n'étant nullement un « préfet du 
palais », comme on l'a cru longtemps, mais le gouver­
neur de la province de Mari. Par la suite, ont été 
publiées les lettres de Yaqqim-Addu, gouverneur de 
Saggarâtum (Birot 1974). 

Les provinces avaient à leur tête un gouverneur, 
désigné par le titre de sâpitum. Pas plus que pour les 
«Juges» de la Bible, il ne s'agit de personnages ayant 
avant tout un rôle judiciaire : en réalité, le verbe 
sapâtum signifie « exercer l'autorité, gouverner ». Les 
sâpitum étaient aidés dans leur tâche par deux 
auxiliaires: une sorte d'intendant, désigné comme abu 
bftim, et un responsable des terres, le sa sikkatim. Au 
niveau local, l'autorité était exercée par une sorte de 
«maire », le sugâgum, assisté d'un lieutenant (laputtûm). 
Pendant longtemps, un contresens a été fait sur ce titre: 
comme son étymologie le classait comme étant d'origine 
ouest-sémitique, et non akkadienne, on a considéré que 
les sugâgum étaient des chefs nomades; le terme est de 
ce fait souvent traduit par « sheikh ». 1. Nakata s'est à 
juste titre élevé contre cette approche, soulignant qu'en 
fait il s'agit des responsables locaux, le plus souvent 
désignés par rapport à une localité, et que chaque 
localité n'avait qu'un sugâgum en même temps (Nakata 
1989). Les Anciens (sîbûtum) jouaient un rôle non 
négligeable dans la vie de chaque localité. 

Le caractère particulier de ces trois provinces 
centrales se marque par le fait qu'elles seules furent 
soumise à la procédure du recensement (têbibtum) à la 
fin de la cinquième année de Zimrî -Lîm. Par ailleurs, 
au moment de l'invasion élamite, seules furent obligées 
de prêter serment les femmes de ces trois provinces 
(Bonechi 1997 et Charpin 2005). 

La nomination des « fonctionnaires» relevait du roi 
lui-même, qui plaçait (sakânum) ses serviteurs à leur 

SUPP. AU meT. DE LA BIBLE 

poste. L'exercice du pouvoir ainsi délégué par le roi 
s'exprime avec le verbe« faire» (epêsum), complété par 
l'abstrait de la fonction: sâpitûtam epêsum « exercer la 
fonction de gouverneur ». Le problème est bien entendu 
de savoir de quelle marge de manœuvre le roi disposait 
dans son choix par rapport aux grandes familles locales 
ou aux structures tribales: elle n'était pas toujours très 
large, comme on le voit au début du règne de Zirnrî-Lîm, 
lorsque s'opposèrent le devin Asqûdum, beau-frère du 
roi, mais ancien fonctionnaire de Samsî-Addu, et 
Bannum, qui défendait les intérêts des Bensim'alites 
(Durand 1988, p. 71-73). On le constate aussi à propos 
de la nomination d'un sugâgum (Villard 1994). Les 
titulaires de ces charges devaient verser au roi un 
« présent» (igisûm). Mais en contrepartie, ils avaient 
l'usufruit de biens royaux, en particulier de terres, 
comme le montre cette lettre du gouverneur de Saggarâ­
tum : « Sumhu-rabi, lorsqu'il exerçait la charge de 
gouverneur dans le district de Saggarâtum, détenait 60 
arpents de terre à Bît-Akkaka. Lorsqu'ltûr-Asdu fut 
nommé comme gouverneur, comme son prédécesseur, 
il détint x arpents de terre à Zibnatum. Maintenant, moi, 
j'ai pris x arpents de terre. Dâm-hurâ~i m'a écrit: "Ne 
touche pas à mon champ !" l'ai dit : "Auparavant, 
lorsque Surnhu-rabi avait été nommé gouverneur, il avait 
pris un champ sans problème; puis Itûr-Asdu, une fois 
nommé, prit aussi un champ sans problème. Maintenant, 
qu'en est-il de moi ?"» (lAPO 17, n° 752). À la mort 
des fonctionnaires, un inventaire (piqittum) de leurs 
biens était réalisé, permettant au palais de récupérer ce 
qui lui appartenait (van Koppen 2002). 

b) Les zones périphériques. - Le cœur du royaume 
était entouré de territoires de statuts variés. La province 
de Qattunân, le long du cours inférieur du Habur, était 
dirigée par un sâpilum. Cependant, il s'agissait d'une 
zone écologiquement fragile et dont la population était 
extrêmement volatile (Durand 2004, p. 149-153). À 
plusieurs reprises, le gouverneur de Qattunân mit 
Zimrî-Lîm en garde contre des mesures comme le 
recensement, susceptibles de faire fuir les habitants. Par 
ailleurs, le statut des différents responsables de cette 
province reste encore difficile à comprendre (Birot 
1993 ; Durand 1994 ; Guillot 1997). La province de 
Qattunân s'arrêtait un peu au sud de l'actuelle Hasseke. 
Au centre du triangle du Habur, Nahur fut le siège 
d'une province confiée à Itûr-Asdû à partir de l'an 6 de 
Zimrî-Lîm, qui avait cette particularité de ne pas être 
en continuité territoriale avec le reste du royaume 
(Guichard s.p.). 

En aval de Mari, la vallée de l'Euphrate portait le 
nom de Suhûm. Cette région était divisée en deux : le 
« Suhûm supérieur» (elûm) autour de Hanat (l'île de 
'Ana, aujourd'hui engloutie dans les eaux du lac du 
barrage de Haditha) et le Suhûm inférieur (saplum), 
ayant pour chef-lieu Yabliya, l'actuel Sisln (Charpin­
Millet Albà s.p.). La région fut dominée par Esnunna à 
l'époque de Yahdun-Lîm; le roi de Mari acheta alors la 
ville de Puzurrân (Charpin 1992a). Le Suhûm fut 
ensuite disputé entre SamsÎ-Addu et le roi d'Esnunna. 
Lors de la chute du royaume de Haute-Mésopotamie, 

S.B. - XlV. - 9-



259 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 260 

Ibâl-pî-EI II occupa le Suhûm et proposa à Zimrî-LÎm 
de fixer leur frontière à Harrâdum (Khirbet ed-Diniye), 
ce que le nouveau roi de Mari refusa. Finalement, la 
frontière du royaume fut repoussée bien en aval jusqu'à 
Hît ; ce fut dès lors avec le roi de Babylone qu'un 
problème territorial se posa, Hammu-rabi souhaitant 
que la souveraineté sur Hît lui soit reconnue, mais 
Zimrî-LÎm s'y opposant. L'administration du Suhûm 
sous Zirnrî-LÎm reste encore mal connue: un personnage 
nommé Meptûm y jouissait d'une autorité considérable, 
sans qu'on sache exactement à quel titre. 

Vers le nord-ouest, la frontière du royaume à l'époque 
de ZimrÎ-LÎm était située dans la région de Halabît 
(= Halebiye ; Durand 1988, p. 126), là où prend fin le 
défilé du Hanuka. Plus en amont sur l'Euphrate, la ville 
de Tuttul eut un statut particulier; malheureusement, les 
fouilles de Tell Bi'a n'ont pas livré de textes contempo­
rains de Zimrî-LÎm, mais seulement de plus anciens 
(Krebernik 2001). Tuttul avait été pleinement intégrée 
au royaume de Yahdun-LÎm, qui portait le titre de « roi 
de Mari, Tuttul et du pays bédouin» ; mais Zimrî-LÎm 
n'intégra pas Tuttul dans sa titulature (Charpin-Ziegler 
2003, p. 182 n. 90). Sous le règne de ce dernier, la ville 
fut dirigée par Yakbar-LÎm, auprès duquel le roi de Mari 
délégua son représentant, un certain Lanasûm ; l' assem­
blée locale (tahtamum) joua un rôle important (Durand 
1990c). Plus haut dans la vallée du Balih, la ville de Dêr 
eut également un statut particulier, Hammân y veillant 
aux intérêts de Zimrî-LÎm avec le statut de sugâgum 
(Durand 2004, p. 130 et 177). 

On notera en ARM XXVIII, n° 84, la façon dont Haya­
sûmû cite une lettre qu'il a reçue de ZimrÎ-Lîm. Le roi 
de Mari lui écrivit: « Ces hommes sont des serviteurs 
à moi. Ils ont écrit depuis Tuttul et la frontière du 
Suhûm », ce qui donne une bonne définition des 
frontières du royaume de Mari sur l'Euphrate. 

c) Des domaines à l'étranger. - La fin du règne de 
Zimrî-LÎm vit l'acquisition par le roi de Mari de 
domaines situés autour de la ville d'Alahtum (plus tard 
Alalah, l'actuel Tell Açana). ZimrÎ-LÎm aurait voulu 
transformer ces terres en une véritable enclave de 
souveraineté, à l'image de ce qu'il avait déjà réalisé 
dans l'Ida-Mara~, à Nahur. Mais il se heurta à l'oppo­
sition du roi d'Alep et de son entourage: l'exemption 
du « service d'ost» réclamée par l'intendant du roi de 
Mari ne fut pas accordée (Durand 2002). 

Le roi de Mari et les nomades sim'alites. - Yahdun­
LÎm, Sûmû-Yamam et Zimrî-Lîm ne furent pas 
seulement rois de Mari ; ils étaient aussi des chefs 
nomades. Leur autorité s'étendait sur l'une des princi­
pales tribus de l'époque, celle des Bensim'alites (mot à 
mot, les « fils de la gauche », C.-à-d. les gens du Sud, 
dans une civilisation où l'on s'oriente au sens propre 
du terme). Ceux-ci étaient divisés en deux groupes, les 
Yabasû et les Asarugayû (Durand 2004), qui compor­
taient chacun un certain nombre de clans (gayûm). Les 
Sim' alites qui nomadisaient en dehors des frontières du 
royaume de Mari ne reconnaissaient toutefois que le roi 
de Mari comme souverain (Charpin 1991, p. 14 n. 55). 
On voit ainsi des incidents impliquant des Sim'alites 

dans le pays d'Apum (région de Subat-Enlil) être portés 
à la connaissance du roi de Mari, de façon qu'il 
intervienne (ARM XXVII2, n° 358). La complémentarité 
économique des nomades bensim' alites par rapport aux 
populations locales sédentaires a donné lieu à des 
accords très précis (Guichard 2002 ; Durand 2004, 
p. 148). 

Les nomades bensim'alites étaient placés sous l'auto­
rité de chefs de pâture (merhûm). Les mieux connus 
sont Ibâl-El et Ibâl-pî-El ; il n'y a aujourd'hui aucun 
doute quant à l'existence de deux personnages 
différents. La recherche sur ces figures très importantes 
est handicapée par le fait qu'il est souvent question du 
merhûm anonymement. Certaines lettres écrites par des 
gouverneurs (sâpitum) soulignent le fait que des dégâts 
pourraient être commis par des nomades qui ne relèvent 
pas de leur autorité, mais de celle de leur merhûm 
(LAPO 17, n° 752). De même qu'un gouverneur 
termine une lettre au roi en indiquant « le palais, la ville 
et le district (hal$um) vont bien », de même un merhûm 
comme Ibâl-El achève ses missives en notant que « les 
Bensim'alites et les pâturages (nawûm) vont bien ». 

Le roi de Mari et ses « vassaux ». - Le système de 
dépendance qui unissait les rois formait une sorte de 
pyramide. Au sommet se trouvait un des « grands rois» 
de l'époque, Zirnrî-LÎm à l'apogée de son règne étant 
reconnu comme tel par ses pairs de Babylone ou d'Alep. 
En dessous se situaient des rois qui se décrivaient 
comme « fils » de celui qui était leur « père ». Eux­
mêmes pouvaient avoir des rois dans leur mouvance : 
ceux-ci se définissaient alors comme « serviteurs» du 
roi de Mari (Lafont B. 2001, p. 234-238). 

Le cas des rois benjaminites est différent, du moins 
tel qu'il fut réglé à partir de la cinquième année de 
Zirnrî-LÎm (Charpin-Ziegler 2003, p. 203) : à l'intérieur 
du royaume de Mari, ils n'eurent que la possession de 
domaines et les membres de leurs tribus fixés dans les 
villages de la vallée de l'Euphrate (Millet Albà 2004) 
furent soumis à la conscription (cf. ARM XXIII, nOS 428 
et 429). 

B. LE POUVOIR ROYAL. - Les modalités de l'exercice 
du pouvoir à Mari sont bien différentes selon les 
époques. Elles tiennent en partie à des questions de 
caractère, mais surtout au fait que le statut du roi de 
Mari ne fut pas identique sous Yasmah-Addu et sous 
ZimrÎ-LÎm. Les observations qui suivent traiteront 
essentiellement du règne de ce dernier, qui fit manifes­
tement revivre des coutumes ayant déjà existé sous 
Yahdun-LÎm, mais sont surtout connues par la 
documentation la plus récente. 

La nature de la royauté. - La nature de la royauté 
de Zimrî-Lîm est difficile à définir, car nous sommes 
en partie victimes de la culture savante. Si l'on 
considère la lettre bilingue qu'un scribe adressa à 
Zirnrî-LÎm peu après son avènement pour attirer l'atten­
tion du nouveau souverain sur sa situation (LA PO 16, 
n° 22), on pourrait avoir l'impression d'un roi 
«mésopotamien» ; il ne s'agit manifestement que d'un 
aspect de la réalité (Lafont S. 1995). 



261 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 262 

Peut-on trouver une définition populaire de la 
royauté ? Un texte pourrait le faire croire : « Deux très 
gros chalands barraient le fleuve: le roi et les soldats y 
étaient embarqués. Ceux de droite criaient à ceux de 
gauche: "La royauté (sa rrû tum ), le sceptre, le trône, la 
durée de règne (palûm), le pays haut et bas sont donnés 
à Zirnrî-Lîm !" et tous les soldats répétaient: "Ils sont 
donnés à Zimrî-Lîm !" » (LAPO 18, n° 1139). Il s'agit 
ici d'un chant de victoire entonné par des soldats. La 
définition de la royauté qui s'y trouve est triple. D'une 
part, elle se manifeste par des attributs symboliques, 
sceptre et trône. D'autre part, elle possède une dimension 
temporelle : le terme palûm qui l'exprime signifie en 
même temps« dynastie ». Enfin, cette royauté s'exerce 
sur un espace qui est donné à Zimrî-Lîm, « le pays haut 
et bas ». En fait, cette définition apparaît si élaborée 
qu'on peut douter de son caractère vraiment populaire. 
Le contexte de cet extrait doit être pris en compte : il 
s'agit du récit d'une vision qu'eut une certaine Kakka­
lîdi dans le temple d'ltûr-Mêr et que rapporta la reine à 
son époux Zirnrî-Lîm. Dès lors, il n'est pas impossible 
que les scribes qui ont servi d'intermédiaire soient 
intervenus dans la formulation définitive de ce péan. 

Trois divinités jouaient un rôle particulier par rapport 
à la royauté à Mari: Dagan, Itûr-Mêr et DîrÎtum. Dagan 
était une divinité régionale, dont le temple principal se 
trouvait à Terqa : c'est lui qui attribuait la royauté sur 
toute la région du Moyen-Euphrate (Feliu 2003). 

Itûr-Mêr, en revanche, était la divinité tutélaire de la 
ville de Mari (Durand 1997b). SamsÎ-Addu attribua sa 
conquête de Mari à la faveur de ce dieu: « Samsî-Addu, 
préfet du dieu Enlil, vicaire du dieu Assur. Lorsque le 
dieu Itûr-Mêr, mon seigneur, m'eut donné sans réserve 
le pays de Mari et les Bords-de-l'Euphrate pour les 
posséder (belûm) et les gouverner (sapârum), je lui fis 
un vœu» (MARI 3, p. 42 n° 1). Cette inscription royale 
comporte une titulature de SamsÎ-Addu et une dédicace. 
Dans sa titulature, SamsÎ-Addu se définit par rapport au 
dieu Enlil, auquel il voua un culte particulier ; par 
ailleurs, la domination qu'il exerçait sur la métropole 
religieuse d'Assur se marque par le titre traditionnel de 
« vicaire » (issiakkum) du dieu Assur. Mais le plus 
intéressant dans ce document est la motivation du vœu 
formulé par SamsÎ-Addu. Il s'agit en effet de la légiti­
mation religieuse de sa conquête (militaire !) de Mari. 
En décrivant le dieu Itûr-Mêr comme son « seigneur », 
SamsÎ-Addu s'en reconnaissait implicitement le serviteur 
(wardum) : il y a donc de la part du conquérant 
reconnaissance de la divinité locale. De ce fait, Itûr-Mêr 
lui remet son territoire : SamsÎ-Addu en devient le 
propriétaire (verbe belûm) et le gouvernant (sapârum). 
SamsÎ-Addu n'exerce donc pas le pouvoir à Mari par 
suite de son droit de conquête ; parce qu'il a reconnu la 
divinité locale, celle-ci lui a confié son territoire à 
gouverner. Il ne faut bien sûr pas être dupe de cette 
fiction théocratique; elle souligne cependant le désir, de 
la part du conquérant, de se faire accepter « en douceur» 
par le clergé et la population du royaume annexé. On 
possède une sorte de contre-épreuve de cette analyse. 
Lorsque Zirnrî-Lîm s'apprêta à entrer à Mari, un de ses 

proches, Bahdî-Lîm - qui devait devenir gouverneur de 
la capitale - lui dit : « De même que tu es roi de 
Bédouins, tu es aussi, en second lieu, roi d'un territoire 
akkadien» (ARM VI, n° 76 = LAPO 17, n° 732). On a ici 
l'opposition entre les anciens occupants du pays, sujets 
de Yasmah-Addu, d'obédience akkadienne et les 
nouveaux arrivants, les Bédouins sim'alites. 

La troisième figure qui jouait un rôle important dans 
la royauté de Zirnrî-Lîm est la déesse Estar de Dêr, 
autrement appelée DÎrÎtum ; on peut la définir comme 
la déesse protectrice de la dynastie. Sa fête, au début de 
l'hiver, était l'occasion pour le roi de Mari de réunir 
autour de lui ses principaux vassaux, dans la 
commémoration de ses ancêtres (Durand-Guichard 
1997 ; cf. A. Jacquet, col. 412-414). 

L'exercice du pouvoir. - Une fin de lettre banale 
d'un gouverneur dit à peu près: « J'ai informé mon 
seigneur. Que mon seigneur délibère et m'écrive ce 
qu'il convient de faire: j'agirai selon les instructions 
de mon seigneur». Par commodité, on distinguera donc 
quatre phases dans l'exercice du pouvoir: information, 
délibération, décision et exécution. 

a) Information. - L'information était le premier 
devoir des serviteurs du roi, d'où l'abondante corres­
pondance qui nous est parvenue. Une des phrases-types 
que l'on y trouve est: « J'ai écrit à mon seigneur un 
rapport sur tout ce que j'ai vu » (par ex. ARM xxvIi2, 
n° 390 : 1'''). Un mot-clé est celui de « rapport 
complet » (têmum gamrum). Les correspondants 
concluent très souvent leurs lettres par: « Que mon 
seigneur en soit informé» (bêlî lû ide). Toutefois, les 
informations que l'on transmet doivent être vérifiées. 
Parfois, on indique au roi qu'on ne l'a pas instruit d'une 
affaire, parce qu'on n'a pas encore pu en contrôler 
l'exactitude, comme dans cet exemple: « Jusqu'à 
présent, je n'ai pas eu confirmation des nouvelles 
concernant la troupe. Aussi n'ai-je pas écrit à mon 
seigneur. À la suite de ma présente tablette, j'enverrai à 
mon seigneur un rapport complet» (ARM XXVI 12, 
n° 369, 1. 10' -14'). Dans d'autres cas, le correspondant 
préfère faire état de rumeurs, en prenant soin d'ajouter 
qu'il n'a pas pu en vérifier le bien-fondé. Enfin, les 
fonctionnaires locaux sont tenus de transmettre au roi 
les plaintes qui leur sont soumises. Une lettre de ce 
genre s'achève ainsi: «Voilà les griefs que cet homme 
a exposés devant moi. À présent, j'ai peur que tôt ou 
tard cet homme ne déclare: "l'ai exposé mes griefs 
devantYasÎm-EI, mais il n'a pas transmis à son seigneur 
l'affaire dont je lui avais parlé". Maintenant, j'ai écrit à 
mon seigneur les griefs de cet homme qu'il a exposés 
devant moi» (ARM xxvIi2, n° 402, 1. 25-34). 

Il est vrai que cette correspondance officielle est loin 
d'avoir la tenue littéraire des lettres de Pline et surtout, 
qu'aucun caractère individualisé ne se dessine à sa 
lecture: la rhétorique en est trop stéréotypée. Mais les 
milliers de lettres de ce genre permettent de dresser un 
tableau très précis du royaume: activités agricoles et 
pastorales, travaux publics (canaux, édifices, etc.), 
diplomatie (passage de messagers, etc.). 



263 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 264 

Très souvent, les lettres s'achèvent ainsi: «Moi,j'ai 
écrit à mon seigneur en fonction de mon état de 
serviteur. Que mon seigneur agisse en fonction de son 
état de roi» (ARM xxvIII, n° 181), ou encore: « À 
présent, je viens d'écrire à mon seigneur: Que mon 
seigneur agisse comme il lui paraîtra bon en fonction 
de sa réflexion» (ARM xxvIl2, n° 220). 

b) Délibération. - Une fois informé d'un problème, 
le roi réfléchit (sîtulum, verbe « interroger» au mode 
réflexif). Dans la rhétorique convenue de l'époque, il 
n'est pas rare de trouver des expressions comme: « Que 
mon seigneur réfléchisse en fonction de sa qualité de 
roi» (ARM xxvIl2, n° 352), ou : « en fonction de sa 
qualité de dieu et de roi» (ARM xxvIl2, n° 391). 

Pour éclairer sa réflexion, le roi disposait d'un Conseil 
qu'il pouvait consulter; on remarquera qu'au sens propre, 
le nom de cet organe signifie « secret» (piristum). On 
notera en ce sens une lettre du général Ibâl-pî-El au 
ministre Sû-nuhra-Halû : «Tu sais que plusieurs fois notre 
seigneur (Zirnrî-Lîm) nous a admonestés dans notre 
assemblée (puhrum) en ces termes: "Comment se fait-il 
que l'information confidentielle que je vous ai dite prenne 
le vent?"» (LAPO 16, n° 55). On possède une tablette qui 
donne la liste nominative des « 23 personnes qui ont une 
place assise en face du roi, lors du Conseil» (M.6845, 
cité par Durand 1988, p. 267 n. b). L'assistance à ce 
Conseil est bien entendu cruciale pour les courtisans. 
Certains envoyés de Zirnrî-Lîm à la cour de rois 
« vassaux» se plaignent d'être exclus du Conseil. La cour 
de Babylone fut, à un moment donné, secouée par une 
grave crise: Hammu-rabi décida d'exclure certains 
membres de son Conseil, au profit de hauts fonctionnaires 
du roi d'Ekallâtum ISme-Dagan (ARM xxvIl2, n° 104). 
Certains des exclus réclamèrent la rédaction par écrit 
d'une liste des personnes admises à ce Conseil (Durand 
1988, p. 268 n. b). 

On ne voit jamais un groupe d'« Anciens du pays» 
auprès du roi de Mari. Dans d'autres monarchies 
contemporaines, le groupe des Anciens semble en 
revanche avoir joué un rôle très important. Ainsi, à 
Kurdâ, une des monarchies située au sud du Djebel 
Sindjar, on voit le ministre de Zirnrî-Lîm envoyé auprès 
du roi Hammu-rabi craindre que ce dernier soit 
empêché par les Anciens de son pays de conclure 
l'alliance qu'il est venu lui proposer (ARM xxvIl2, 
n° 393, 1. 8-12). 

Tel ou tel proche du roi était parfois accusé d'exercer 
sur lui une mauvaise influence. Ainsi, au début du 
règne, la conduite du devin Asqûdum, beau-frère du roi, 
fut violemment dénoncée par un autre haut personnage, 
Bannum (Durand 1988, p. 73-74). Dans un tel système 
monarchique, il ne saurait y avoir de partis. On ne peut 
même véritablement parler de factions. Ce qui apparaît, 
ce sont des oppositions de personnes: la calomnie était 
chose courante, et celui qui en était victime devait 
trouver, dans l'entourage du roi, un protecteur qui 
puisse prendre sa défense. Les exemples abondant, un 
seul suffira ici. Dans la garnison des soldats de Mari 
installée à I1ân-~urâ, un conflit opposa deux officiers, 
Yam~ûm et Ustasni-El. On possède une lettre de ce 

dernier à Sunuhra-Halû : il y demande au secrétaire du 
roi d'intervenir en sa faveur, d'autant que son adversaire 
est soutenu par un autre haut personnage, nommé Ulluri 
(ARM xxvIl2, n° 344). 

c) Décision. - Le vocabulaire employé permet de 
distinguer deux types de décisions. D'une part, le roi 
doit trancher (parâsum) les affaires qui lui sont 
soumises: la décision qu'il prend s'appelle purussûm. 
Le terme wurtum désigne des « instructions » ; à la 
différence de purussûm, qui est une décision du 
monarque sur un problème qui lui est soumis, le terme 
wurtum désigne des instructions à l'initiative du roi. 

Proche de wurtum, le terme isiktum désigne plus 
précisément les règles régissant le travail confié à 
quelqu'un. On possède ainsi une tablette qui décrit la 
façon dont les métallurgistes du palais doivent agir pour 
obtenir un alliage de bon aloi (Durand 1987c, p. 608-
609). Un autre exemple est très clair: deux devins se 
plaignent qu'un général les empêche de procéder 
mensuellement à une consultation hépatoscopique en 
les privant d'agneaux. Leur lettre s'achève par la 
mention: « Que notre seigneur nous fixe notre isiktum » 
(ARM xxvIII, n° 101,1. 30), ce qui veut dire ici: «Que 
notre seigneur nous dise à quel rythme nous devons 
examiner les entrailles des agneaux». 

Plus solennel, le terme siptum a donné lieu à une 
abondante littérature (Charpin 1991). M. Stol a 
proposé que ce mot dérive d'un verbe sapâtum qui 
signifie « menacer» ; il a été suivi par W. von Soden, 
qui traduit ce terme dans son dictionnaire par 
« Drohung ». En fait, une telle traduction est impossi­
ble dans certains contextes, de sorte qu'on est amené à 
proposer que le mot dérive d'un autre verbe sapâtum, 
qui signifie « commander» : siptum est un « ordre », 
exprimé de façon particulièrement solennelle. Les 
caractéristiques d'un siptum sont triples: proclamation 
orale, face à une communauté rassemblée et souvent 
accompagnée de menaces contre les récalcitrants. On 
notera que, contrairement à ce qui a parfois été indiqué, 
un gouverneur (sâpitum) pouvait édicter lui-même un 
siptum, et non seulement transmettre une telle décision 
du roi. Si un siptum se traduit le plus souvent par une 
contrainte, tel n'est pas toujours le cas. Il peut au 
contraire constituer un engagement de la part de l' auto­
rité : pas de convocation pour la corvée (en particulier, 
utilisation des bœufs de la population pour travailler 
les terres du palais). 

Les dannâtum (lit. « choses fortes») constituent de 
véritables sommations (ARM III, n° 30) : les soldats 
n'ayant pas accepté l'ordre (siptum) de Kibri-Dagan, 
celui-ci écrit au roi d'envoyer des dannâtum. Ce terme 
ne désigne donc pas tant le contenu de la décision que 
la façon énergique avec laquelle elle est signifiée, voire 
les menaces qui accompagnent sa transmission. 

d) Exécution ou résistances. - Les lettres des 
fonctionnaires s'achèvent souvent par une phrase 
standard: « Quoi que mon seigneur m'écrive, je le 
ferai ». L'exécution des ordres royaux se heurtait 
cependant parfois à des résistances. Il arrivait que les 
gouverneurs, prévoyant ces difficultés, suggèrent au roi 



265 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 266 

de ne pas prendre telle décision qui serait impopulaire. 
Ainsi, le gouverneur de Saggarâtum rappelle-t-il à 
Zirnrî-Lîm qu'au moment d'une convocation à l'armée, 
celui-ci avait promis à ses sujets de ne pas exercer de 
contrainte sur leur famille jusqu'à leur retour. Or entre­
temps, il avait ordonné une réquisition de bœufs pour 
battre le grain du palais. Yaqqim-Addu, avec beaucoup 
de tact, suggère au roi de suspendre l'application de 
cette décision (ARM XIV, n° 48). La ville de Tuttul offre 
un cas particulier, puisqu'elle jouit d'une certaine 
autonomie. Il arrivait que des demandes formulées par 
Zirnrî-Lîm aux habitants de Tuttul par l'intermédiaire 
de son représentant (ha$$ânum) se heurtent à un refus 
pur et simple (Durand 1990c, p. 57). 

III. LA GUERRE 

La vie politique « internationale» connaissait alors 
davantage de conflits que de périodes pacifiques. Dans 
cette section, la période où Mari fut intégrée au 
royaume de Haute-Mésopotamie sera autant prise en 
considération que celle où elle fut la capitale d'un 
royaume indépendant. 

A. LA GUERRE : CAUSES ET PRÉTEXTES. - Dans le 
Proche-Orient amorrite, la guerre était une réalité 
omniprésente. Zirnrî-Lîm s'en plaignit à l'occasion à 
son beau-père, le roi d'Alep Yarîm-Lîm : « Cela fait 
longtemps que je suis revenu sur mon trône et que je 
livre combat et bataille ! Or jamais mon pays n'a 
engrangé une moisson tranquillement ! » (LAPO 18, 
n° 857). La guerre est ici présentée comme néfaste et 
contraire à la prospérité économique. Mais dans 
d'autres contextes, on fait miroiter à celui qui va partir 
en guerre l'enrichissement qu'il va en tirer sous la 
forme du butin. C'est ainsi que le roi de Qatna IShî­
Addu invita son gendre, le roi de Mari Yasmah-Addu, à 
venir le rejoindre: « Ne sois pas négligent concernant 
ta montée ici. C'en est le moment. Fais faire du butin 
par ton armée et qu'ils te bénissent! Les trois villes 
dont je t'ai parlé ne sont pas fortes: nous les prendrons 
en un seul jour ( chacune). Monte vite vers moi que nous 
prenions ces villes et que ton armée fasse du butin. Si 
tu es mon frère, monte vite vers moi l » (LAPO 17, 
n° 443). Ces deux citations, qui donnent des points de 
vue contradictoires, conduisent à poser une question 
essentielle: pourquoi faisait-on la guerre à l'époque 
amorrite ? La guerre avait pour but d'étendre le contrôle 
des rois sur des territoires et leurs habitants ~ elle 
permettait aussi l'enrichissement des souverains et de 
leurs sujets ; elle constituait enfin un genre de vie qui 
avait dans l'idéologie de l'époque des connotations 
positives. 

Étendre son contrôle sur la terre et sur les 
hommes. - Disposer d'un vaste territoire était un idéal 
pour les rois de l'époque amorrite. On voit par exemple 
Lamassi-Assur faire dans une lettre à son beau-frère, le 
roi de Mari Yasmah-Addu, le vœu suivant: «Que Dieu 
te donne un vaste pays à commander ! » (LAPO 18, 
n° 1088). Le verbe « agrandir» (ruppusum) est, de 
manière significative, employé à deux reprises à propos 
de Yahdun-Lîm. Dans l'inscription du « disque », 

Yahdun-Lîm déclara: « J'ai agrandi mon pays» 
(Disque ii 24). Des années plus tard, le roi d'Esnunna 
rappela à son héritier Zirnrî-Lîm la grandeur qu'avait 
connue Mari sous Yabdun-Lîm. Il employa exactement 
la même expression: «Yabdun-Lîm ( ... ) est devenu fort 
et il a agrandi son pays» (A. 1289+ = LAPO 16, n° 281 : 
III 34). Mais la plupart du temps, l'argumentaire qui est 
développé par les rois repose sur le précédent historique 
(Charpin 1998b) : on revendique un territoire qui avait 
autrefois fait partie de son royaume et a entre-temps été 
perdu. Il s'agit de récupérer ce qui a été indûment pris 
par un roi voisin (Ziegler 2002, p. 256-257). 

Un deuxième aspect de la guerre de conquête porte, 
non pas sur les territoires eux-mêmes, mais sur la 
population qui s'y trouvait. À cette époque les hommes 
étaient rares et en tant que tels, source de puissance et de 
richesse. À plusieurs reprises, deux rois ayant combattu 
ensemble se partagèrent les dépouilles du vaincu de 
différentes manières. Le roi d'Esnunna Dâdusa et 
Samsî-Addu s'étaient alliés contre Qabrâ et remportè­
rent la victoire sur le roi Bûnû-Estar. Dans sa stèle 
commémorative, Dâdusa indiqua : « Ses nombreux 
captifs (sallatum), les richesses considérables de cette 
ville, or, argent, pierres précieuses, biens de luxe de 
qualité, et tout ce que ce pays possédait, je l'apportai 
triomphalement à Esnunna, ma ville royale et l'exposai 
aux habitants du pays haut et bas, petits et grands. Tout 
ce qui restait dans ce pays: cette ville, son vaste territoire 
et ses établissements, je les donnai en présent à SamsÎ­
Addu, le roi d'Ekallâtum. » (IM 95200 : IX 5-11 ; Charpin 
2004b, p. 154). C'est donc un territoire vide que le roi 
d'Esnunna rétrocéda à son voisin SamsÎ-Addu. En sens 
inverse, on voit qu'avant d'abandonner Râpiqum, 
SamsÎ-Addu déporta dans son royaume tous les 
habitants de cette ville (Charpin-Ziegler 2003, p. 85) : il 
y eut là encore dissociation entre les hommes et le 
territoire. On voit alors des convoitises s'exprimer. 
Yasmab-Addu souhaita dans plusieurs lettres disposer 
d'un devin ou d'un scribe originaires de cette ville: il 
s'agissait clairement de mettre la main sur les membres 
des élites compétentes. 

S'enrichir. - Une des motivations de la guerre était de 
s'enrichir. On a vu plus haut l'invitation à venir faire du 
pillage adressée par IShî-Addu à Yasmab-Addu, ou 
encore l'énumération de Dâdusa : faire du butin consti­
tuait certainement un des buts de la guerre, mais pas le 
seul. On peut encore énumérer plusieurs façons de 
s'enrichir, notamment s'emparer des sources de matières 
premières et contrôler des routes commerciales (Ziegler 
2000). 

L'un des meilleurs exemples qu'on puisse donner de 
l'importance des matières premières dans les conflits 
de l'époque amorrite est celui du bitume. Ce dérivé 
lourd du pétrole permettait en particulier la fabrication 
des bateaux, qui jouaient un rôle essentiel dans les 
transports en Babylonie. Plusieurs périodes d'hostilité 
entre Babylone et Mari eurent pour objet le contrôle de 
la ville de HÎt, célèbre par ses puits de bitume. Harnmu­
rabi a légitimé ses prétentions sur cette ville de manière 
très claire, déclarant aux envoyés du roi de Mari Zirnrî-



267 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 268 

Lîm : « La force de votre pays, ce sont les ânes et les 
chariots, mais la force de ce pays-ci, ce sont les bateaux. 
C'est en raison du bitume et du naphte que je désire 
vraiment cette ville ; pour quelle autre raison ai-je 
désiré cette ville ? En échange de HÎt, j'accorderai à 
ZimrÎ-Lîm tout ce qu'il m'écrira» (ARM xxvIl2, 
n° 468, 1. 21'-26'). Une autre donnée essentielle à 
l'époque était le sel. On voit souvent des razzias de 
nomades effectuées pour s'emparer de cette denrée 
indispensable à leurs troupeaux (Guichard 1997b). On 
peut se demander pourquoi, à la fin de son règne, 
SamsÎ-Addu entreprit la conquête de la région d'Arra­
pha : le désir de contrôler l'approvisionnement de ces 
deux denrées essentielles, le sel et le bitume, pourrait 
avoir constitué une motivation importante. C'est ce que 
montre une lettre qu'il adressa à son nouvel allié 
Kuwari, le seigneur de Susarrâ : « À propos de ce dont 
tu as besoin (hisehtum) et que tu as écrit, tu peux 
m'envoyer des hommes pour qu'ils prennent pour toi 
du sel et du bitume» (ShA 1 6, p. 15-19). 

Il y avait cependant des matières premières 
essentielles dont l'origine était trop lointaine pour qu'on 
puisse s'en emparer, notamment l'étain. Ce métal avait 
alors un intérêt stratégique, puisque, allié au cuivre, il 
permettait la fabrication du bronze, avant tout utilisé 
pour fabriquer des armes. L'étain provenait d' Afghanis­
tan, qu'aucune puissance du Proche-Orient amorrite ne 
pouvait prétendre dominer. Dans ce cas, le contrôle des 
voies commerciales jouait un rôle essentiel. C'est de 
cette manière que s'explique notamment la volonté de 
contrôler la route qui, depuis Esnunna, menait vers 
l'Anatolie en passant par la région de Subat-Enlil, 
l'actuel Tell Leilan. 

L'enrichissement consécutif à la victoire permettait 
aux rois de ne pas oublier ceux à qui ils devaient leurs 
succès : les souverains consacraient donc souvent une 
part du butin aux divinités (voir par ex. Guichard 1997 c, 
p. 332). Ils respectaient en revanche le personnel 
religieux des sanctuaires conquis, craignant le possible 
couroux des dieux (Durand 2000, p. 347-349). 

Un genre de vie valorisant. - La guerre était enfin 
une valeur positive dans l'idéologie de l'époque: c'était 
un genre de vie où les qualités viriles se manifestaient 
de manière privilégiée. C'était aussi une nécessité 
religieuse, puisqu'il fallait être fidèle aux serments 
d'alliance que l'on avait prêtés par les divinités. C'était 
enfin une des façons de laisser un souvenir éternel. 

La guerre permettait de se faire « un nom » et 
comblait donc le désir de gloire qui habitait les Anciens. 
Dans cette optique, la guerre est d'abord décrite comme 
le genre de vie viril par excellence. C'est ce que 
montrent les réprimandes adressées par SamsÎ-Addu à 
son fils Yasmah-Addu : « Eh toi l jusques à quand 
aurons-nous à te diriger en toute occasion l Es-tu un 
bébé? N'es-tu pas un adulte? N'as-tu pas de poil au 
menton? Quand vas-tu diriger ta maison? N'as-tu pas 
ton frère sous les yeux, lui qui dirige de vastes armées? 
Alors, toi aussi, dirige ton palais, ta maison l » (LAPO 
16, n° 29). Samsî-Addu conclut une autre missive à 

Yasmah-Addu en lui donnant de nouveau comme 
exemple son frère Bme-Dagan, brillant soldat, et en lui 
reprochant sa mollesse. Un homme digne de ce nom ne 
doit pas rester dans son harem, mais se tenir à la tête de 
son armée : « Ton frère, ici, a remporté la victoire. Mais 
toi, là-bas, tu es couché au milieu de femmes. À 
présent, lorsque tu iras à Qatna avec les armées, sois 
réellement un homme. Ton frère vient de se créer une 
réputation, de même crée-toi une réputation lors de la 
campagne de Qalna l » (LAPO 17, n° 452). Dans la 
même veine, on connaît cette lettre du roi benjaminite 
Hammî-istamar, qui s'adresse à un autre chef nomade 
en lui reprochant de ne pas venir aider le roi de Mari 
pour une expédition militaire. On trouve dans sa lettre 
une apologie de la vie au grand air, qui est par 
excellence celle des guerriers: «Avant mon départ, j'ai 
parlé en ces termes: "Tu dois venir avec moi l Zimrî­
Lîm s'apprête à faire route" et, toi, tu envisages de 
manger, de boire et de dormir mais pas d'aller avec moi. 
Rester assis et couché ne te fait pas rougir. Moi, si toute 
une journée je reste sans bouger à la maison, jusqu'à ce 
que je sorte à l'extérieur pour respirer, ma vie est 
contrariée» (LAPO 16, n° 38). 

Les rois étaient également amenés à faire la guerre 
dans le cadre de leurs alliances. Les traités qui ont été 
conservés montrent bien que l'envoi à son allié d'une 
troupe, appelée $âbum tillatum, faisait partie des obliga­
tions auxquelles on souscrivait. Elles étaient générale­
ment respectées pour trois raisons. D'abord par espoir 
de réciprocité. C'est ainsi que Hammu-rabi déclara au 
début de sa guerre contre Larsa: « [Celui qui m'envoie 
ses troupes], lorsqu'il me demandera des troupes, je lui 
enverrai des troupes et j'exaucerai son désir. Mais celui 
qui ne m'envoie pas ses troupes, lorsqu'il m'écrira à 
propos de troupes, je ne lui donnerai aucune troupe» 
(ARM xxvIl2, n° 385 : 1" -6"). Mais on respectait aussi 
son engagement par crainte de représailles: la guerre a 
souvent comme motivation le désir de châtier un allié 
infidèle. Enfin, on envoyait des troupes à ses alliés pour 
des raisons religieuses : les traités étaient sanctionnés 
par des serments et comprenaient des malédictions 
contre celui qui les transgresserait (Guichard 1999). Il 
arriva que les dieux indiquent, par l'intermédiaire de 
leurs prophètes, comment ils sont intervenus dans le 
cours de l'histoire pour sanctionner des rois qui 
n'avaient pas honoré leurs serments. C'est ainsi que le 
dieu Addu d'Alep expliqua par l'intermédiaire d'un 
prophète pourquoi Yahdun-Lîm fut vaincu et pourquoi 
SamsÎ-Addu le remplaça: «Ainsi parle Addu : "J'avais 
donné tout le pays à Yahdun-Lîm et, grâce à mes armes, 
il n'a pas eu de rival au combat. Il a abandonné mon 
parti et le pays que je lui avais donné, je l'ai donné à 
SamsÎ-Addu" » (FM VII 38 : 5-9). De fait, Yahdun-Lîm 
avait abandonné son alliance avec Alep pour en 
conclure une autre avec le souverain d'Esnunna. Dans 
cette vision théologique de l'histoire, ce sont les divini­
tés qui donnent la victoire. 

De cette victoire découlait la gloire à laquelle tous 
aspiraient. C'est ce qu'écrivit à Zimrî-Lîm le général 
Sarrum-andullî alors qu'il participait à la campagne 



269 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 270 

contre l' Elam : « À présent, nous faisons prendre des 
présages. Le dieu répondra et nous ferons ce que le dieu 
dira. Que le dieu de notre seigneur vienne à notre aide, 
afin que le nom de notre seigneur soit porté aux nues et 
que nous, les serviteurs de notre seigneur, nous ayons la 
nuque haute! »(ARMxxvIl2, n° 379,1. 19-26; Lacambre 
2002, p. 16). Ce ne sont pas seulement sur leurs exploits 
guerriers en eux-mêmes que les rois comptaient pour que 
leur souvenir passe à la postérité, mais aussi sur les activi­
tés qui les accompagnaient, notamment en matière de 
construction. On peut de nouveau citer la stèle de Dâdusa, 
qui compléta sa campagne contre Arbèles ainsi: « En 
l'espace d'une année, sur la rive du Tigre, j'ai bâti Dûr­
Dâdusa (pour qu'elle soit) ma ville-frontière et j'ai fait 
exister ma bonne renommée pour la suite des temps» (lM 
95200 : XI 9-14 ; Charpin 2004b, p. 154). Enfin, dresser 
une stèle au point extrême de pénétration d'une campagne 
militaire permettait de laisser sur place un souvenir pour 
les générations futures: Yahdun-Lîm dressa un monument 
commémoratif au Liban (Frayne 1990, p. 606 n° 2 : 57), 
les troupes de Samsî-Addu y laissèrent également une 
stèle au nom de leur roi (Grayson 1987, p. 50 n° 1 : 81-
87). 

Conclusion. - L'ambivalence des sentiments à l'égard 
de la guerre apparaît bien dans une malédiction que 
livre une tablette de Mari. On y dit à propos de la 
personne maudite: « Qu'Estar place dans son pays 
guerre et rébellion! » (MARI 3, p. 60 n° 9 : 4-6). La 
guerre est bonne, si on est vainqueur; on souhaite à son 
ennemi guerre et rébellion, avec l'idée qu'il sera vaincu. 

B. LES MOYENS DE LA GUERRE: LES ARMÉES ET LEUR 
ÉQUIPEMENT. - Il n'existait pas à l'époque amorrite de 
véritable armée permanente : n'étaient soldats de 
métiers que les membres de la garde personnelle des 
souverains (les sûtrêSim). Lors des conflits, on 
convoquait les hommes en état de combattre, dont le 
nom figurait sur les listes de recensement (têbibtum) et 
on procédait à leur enrôlement (piqittum). Les effectifs 
de l'armée de Zimrî-Lîm se situent aux alentours de 
4 500 hommes, sans compter les nomades qui n'étaient 
pas soumis au recensement, et formaient une troupe de 
plusieurs milliers d'hommes. 

Les grandes armées comportaient également des 
contingents étrangers, fournis par des souverains alliés 
et désignés comme sâbum tillatum. Leur statut est 
particulièrement bien connu, à cause des deux aides 
successives que fournit ZimfÎ-Lîm de Mari à Hammu­
rabi de Babylone, contre l'Elam puis contre Larsa; le 
maintien d'un commandement séparé était la règle. 

La hiérarchie au sein des armées amorrites semble 
avoir été assez uniforme, comptant quatre degrés. Seuls 
changeaient les titres des deux grades supérieurs selon 
les lieux. À Mari, un corps d'armée de 1 000 hommes 
(AGA.ÛS = rêdûm) avait à sa tête un« général» (GAL 
MAR TU) et 10 chefs de section (GAL-KUs = rab 
pirsim), chacun de ces derniers étant assisté par deux 
lieutenants (NU-BANDA = laputtûm). 

Les fantassins constituaient la grosse masse de 
l'armée: il semble qu'ils aient été avant tout pourvus 

d'une lance. L'armement offensif comportait également 
diverses catégories d'arcs. L'armement défensif semble 
avant tout avoir consisté en casques (qurpîsum) et 
boucliers (sinnatum). Le rôle des chars dans les armées 
de l'époque amorrite semble être resté secondaire (van 
Koppen 2002b, p. 30 n. 62). Des documents récemment 
publiés montrent que le cheval joua un rôle non 
négligeable dès le XVIIIe siècle. Il s'agissait cependant 
alors uniquement d'un animal de monte; on n'avait pas 
encore appris à dresser les chevaux pour qu'ils tirent 
des chars. 

e. LE DÉBUT DES CONFLITS. - Comment en venait-on 
à se faire la guerre? Des incidents frontaliers condui­
saient souvent à des mesures de rétorsion, puis à l'inter­
ruption des relations diplomatiques et enfin à une 
déclaration de guerre en bonne et due forme. L'un des 
enchaînements les mieux connus est celui qui condui­
sit à la guerre entre Babylone et Larsa, dans laquelle 
Mari se trouva impliquée en raison de l'alliance conclue 
par Zirnrî-Lîm avec Hammu-rabi. 

D. LES OPÉRATIONS MILITAIRES. - Un des nerfs de la 
guerre, à l'époque amorrite comme à d'autres périodes, 
était constitué par la collecte et la circulation de l'infor­
mation.Il fallait d'abord se procurer des renseignements 
aussi fiables que possible sur la situation de l'ennemi. 
Pour cela, on capturait des informateurs (sa lisânim) , 
que l'on faisait parler, ou l'on envoyait des espions. La 
technique de la désinformation était parfaitement 
connue : on pouvait notamment essayer de tromper 
l'adversaire en exagérant le nombre de soldats envoyés 
sur un front donné. En cas d'urgence, l'alerte pouvait 
être donnée par des signaux lumineux (mot à mot 
isâtum, des « feux») allumés de ville en ville. Il semble 
qu'une sorte de code avait été mis au point, mais des cas 
de dysfonctionnement sont attestés. Différentes 
techniques de manipulation de l'opinion sont attestées. 
En premier lieu, l'intimidation: on pouvait renvoyer 
certains captifs chez eux, après les avoir torturés. La 
volonté de ridiculiser l'ennemi est également documen­
tée : Sûmû-epuh laissa repartir les soldats de la garnison 
d'une ville nus, après leur avoir ôté habits, ceintures et 
armes ! Inversement, on pouvait tenter de retourner 
l'opinion des pays avec lesquels un conflit avait surgi : 
c'est ainsi que Samsî-Addu recommanda à son fils de 
bien traiter les gens du Zalmaqum dont il s'était emparé. 

On possède quelques renseignements sur l'armée en 
ordre de marche. En tête, on trouvait le général accompa­
gné d'un devin, ainsi que des symboles divins. Le général 
mariote Ibâl-pî-EI indique ainsi: « Devant la troupe de 
mon seigneur marche le devin Ilsu-nâ~ir et il y a (aussi) 
un devin avec la troupe babylonienne. Ces 600 soldats 
sont installés à Sa-Ba~~im. Les devins méditeront de 
façon précise le libellé des questions oraculaires et selon 
que les présages seront sains, 150 soldats sortiront et 150 
rentreront» (lAPO 17, n° 585). Plusieurs lettres de Mari 
font allusion à des « Estar », qui marchent en tête de 
l'armée de SamsÎ-Addu comme de celle du roi 
d'Esnunna ; il faut donc comprendre qu'il s'agissait de 
statues de la déesse guerrière par excellence. 



271 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 272 

Le serment que ZimfÎ-Lîm prêta à Ibâl-pî-El II 
d'Esnunna lorsque les deux rois conclurent une alliance 
comporte une clause d'assistance « à l'endroit des 
armes et de la bataille, à l'endroit de la muraille et du 
campement» (A.361 : ii 13' -14' = lAPO 16, n° 292). 
Les anciens opéraient donc une nette distinction entre 
les combats en rase campagne et la prise des villes, 
aspects qui seront examinés tour à tour. 

Étudier la tactique à l'époque amorrite est actuelle­
ment très difficile, car les descriptions de batailles sont 
très rares. Il y a deux raisons à cette situation. Tout 
d'abord, on ne dispose pas pour cette époque d'équiva­
lent aux récits que l'on trouve plus tard, par exemple 
dans les textes annalistiques assyriens. On aurait pu 
penser que la correspondance d'époque amorrite 
compenserait cette lacune, mais il n'en est rien: il 
semble que l'on répugnait à confier à l'écrit de tels 
renseignements, dont l'importance était ressentie 
comme relevant du secret militaire. 

On peut distinguer trois types d'affrontements: les 
embuscades, les raids et enfin les batailles rangées. Dans 
le premier cas, il s'agissait pour l'ennemi de s'en prendre 
à une armée en déplacement, de façon à lui faire subir le 
maximum de pertes; les textes parlent alors de « piège» 
(subtum). On pouvait attirer l'ennemi en lui faisant 
miroiter une alliance illusoire: le cas le plus dramatique 
est celui d'ISme-Dagan, qui fut trompé de cette manière 
par le roi des Turukkéens Zaziya. Une armée pouvait 
aussi faire une incursion en territoire étranger et procéder 
au pillage des ressources locales: c'est ce que firent 
Babyloniens et Mariotes sur le territoire esnunnéen au 
moment de l'invasion élarnite (ARM XXVII, n° 141), ou 
des commandos de Larsa en territoire babylonien avant 
que n'éclate la guerre (ARM xxvI/2, n° 372, 1. 27-32). 
C'est là que l'information et la rapidité de sa diffusion 
jouaient leur rôle: dès que l'alerte était donnée, on 
mettait hommes, bêtes et réserves en grain à l'abri dans 
des sites fortifiés (voir par ex. LAPO 17, n° 7(0). Lorsque 
l'attaque avait lieu avant la moisson, les récoltes de 
l'ennemi pouvaient être brûlées sur pied. Certains 
peuples semi-nomades comme les Turukkéens étaient 
particulièrement redoutés pour leurs razzias. Enfin, les 
armées ennemies pouvaient s'affronter dans de vérita­
bles batailles rangées. Quelques lettres fournissent une 
description métaphorique des différentes composantes 
de l'armée en ordre de bataille, parlant de son « front », 
de ses « ailes» de droite et de gauche, de sa « queue» et 
de son « nombril» (Ziegler 1997). 

Une des caractéristiques essentielles des villes à cette 
époque était l'existence d'une muraille fortifiée 
(dûrum) en briques, pourvue de crénaux et percée de 
portes voûtées en plein cintre et encadrées de tours. En 
général, ces murailles étaient à l'époque édifiées sur un 
glacis (Sulhûm), de façon à rendre plus difficile un 
assaut ennemi. L'un des plus beaux exemples d'une 
telle fortification est offert par Mishrife, l'antique 
Qatna, en Syrie centrale. De nombreuses villes, en 
Haute-Mésopotamie, semblent avoir été construites en 
deux parties, l'acropole (kirhum) et la ville basse 
(adassum) (Charpin 1997). 

La poliorcétique était à l'époque une composante 
essentielle de l'art militaire (Abraharni 1999). Certaines 
campagnes militaires consistaient à prendre d'assaut 
des villes fortifiées dans lesquelles l'ennemi s'était 
enfermé : l'exemple le plus clair est celui de la 
campagne contre Bûnû-Estar d'Arbèles. ISme-Dagan 
réussit à s'emparer de ses villes le plus souvent après 
une seule journée d'efforts : les fortifications ne 
devaient guère être importantes. Seule la ville de Qabrâ 
put résister plus longtemps. La sorte de « promenade 
militaire» à laquelle se livra au même moment le roi de 
Qatna dans la vallée de la Beqa'a, prenant les villes en 
série, donne de cette région bien éloignée une image 
assez semblable (Charpin 1998). 

Les instruments essentiels à la prise des villes étaient 
la tour de siège et le bélier (Kupper 1997). Les 
attaquants devaient édifier une rampe en terre, de façon 
à installer leur tour, amenée en pièces détachées, au 
niveau du sommet du glacis. Cette tour semble avoir eu 
plusieurs usages. Elle servait à suspendre le bélier, dont 
la tête de bronze terminée en pointe permettait de percer 
la muraille. La tour était par ailleurs pourvue de 
passerelles qui permettaient éventuellement aux assail­
lants de prendre pied sur les remparts de la ville. Les 
assiégés tentaient d'entraver l'édification de la rampe; 
lorsque la tour était montée, ils pouvaient essayer de 
l'incendier, ce qui réduisait à néant les efforts des 
assiégeants, comme Atarnrum en fit l'amère expérience 
devant Razamâ. Lorsqu'on a affaire à des fortifications 
de taille moyenne, l'édification d'un remblai avait pour 
but de constituer une rampe d'assaut atteignant le 
sommet de la muraille et permettant aux assiégeants de 
prendre pied sur le rempart. 

E. LA FIN DES GUERRES ET LA CONCLUSION DES 
TRAITÉS. - Les guerres pouvaient prendre fin de 
différentes manières. Lorsqu'il s'agissait d'une invasion 
qui tournait mal, on assistait à la retraite pure et simple 
de l'envahisseur: tel fut le cas des Elamites en 1764. En 
cas de victoire, au contraire, lorsque le roi de l'adver­
saire était capturé, il était souvent mis à mort: la liste des 
souverains qui connurent ce sort d'après les archives de 
Mari est longue. Se posait alors la question du statut de 
son royaume : annexion ou mise sous tutelle avec un 
nouveau roi lié au vainqueur. Samsî-Addu choisit selon 
les cas l'une ou l'autre de ces solutions: de nombreuses 
dynasties furent éliminées, à Kurdâ ou à Andarig, par 
exemple, les souverains locaux étant remplacés par des 
gouverneurs. Mari constitua à cet égard une exception, 
Samsî-Addu y plaçant Yasmah-Addu comme roi. 

Néanmoins, il arriva souvent qu'aucun camp ne 
réussit à l'emporter nettement: il fallait aux belligé­
rants négocier un compromis pour mettre fin au conflit. 

Plusieurs catégories de traités. - D'un point de vue 
fonctionnel, les traités peuvent être rangés en plusieurs 
catégories : ceux dont les contractants nouaient une 
alliance dans la perspective d'un conflit futur ou en 
cours doivent être distingués de ceux qui cherchaient à 
mettre fin à une période d'hostilité. En ce qui concerne 
la documentation mariote, on rangera dans la première 



273 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 274 

catégorie l'alliance conclue entre Zimrî-Lîm et 
Hammu-rabi de Babylone au moment de l'invasion 
élamite, qui avait notamment pour but d'empêcher l'un 
des deux contractants de conclure une paix séparée 
(LAPO 16, n° 290). En revanche, le traité souscrit par 
Zirnrî-Lîm avec Ibâl-pî-El d'Esnunna visait à mettre un 
terme à un conflit de plusieurs années (LAPO 16, 
n° 292). Mais un nombre important de traités ne 
s'inscrivent pas directement dans la perspective d'un 
conflit, passé, présent ou futur : il s'agit tout simple­
ment d'alliances conclues entre deux souverains au 
moment où l'un d'eux mOfltait sur son trône. En effet, 
les alliances étaient alors des engagements purement 
personnels entre deux personnes. Peu après son 
avènement, un roi recevait donc souvent plusieurs 
propositions d'alliance venant de souverains déjà en 
place, accompagnées de cadeaux: il lui fallait choisir. 
C'est ainsi que Zimrî-Lîm préféra confirmer son 
alliance avec le roi d'Alep plutôt que d'accepter les 
propositions du souverain d'Esnunna (Charpin 1991). 
Atarnrum, une fois devenu roi d'Andarig, accepta 
l'offre de ZimfÎ-Lîm (lAPO 16, n° 291), et repoussa 
celle de Hammu-rabi de Babylone (ARM xxvI/2, 
n° 372). Lors de l'avènement de Hammu-rabi à Alep, 
l'empereur d' Elam chercha à l'attirer dans son camp en 
le détachant de l'alliance avec Mari et Babylone que 
son père Yarîm-Lîm avait conclue (Charpin s.p. e). 

Les modalités de la conclusion des traités. - Deux 
modalités différentes se laissent clairement distinguer, 
selon que les rois se rencontraient ou au contraire qu'ils 
concluaient une alliance à distance (Charpin 1990 ; 
2004, p. 300-303). 

Dans le premier cas, les rois réunis en un même lieu 
commençaient par se mettre d'accord sur leurs engage­
ments réciproques (voir par exemple ARM xxvI/2, 
n° 404). Le rituel de l'alliance comportait l'énoncé 
solennel des paroles du serment que se faisaient les 
parties prenantes, et l'immolation d'un animal. Ce 
dernier était le plus souvent un ânon, mais le sacrifice 
d'autres animaux est attesté, comme celui de chèvres 
(Charpin 2(03). Les raisons symboliques sous-jacentes 
à ces pratiques ne sont nulle part explicitées ; ces 
conduites ont des échos dans la Bible (Lafont B. 2001, 
p. 270). Plusieurs textes font allusion à une alliance 
conclue « par le sang» (Durand 1992b, p. 116-117) et 
l'un d'eux évoque le fait de se frotter de sang (Eidem 
1999, p. 296-297). D'autres textes font allusion à la 
coupe dans laquelle les rois qui s'allient ont bu, sans 
que la nature du liquide contenu dans cette coupe soit 
précisée (FM III 122). 

Dans le cas des traités conclus à distance, la situation 
était beaucoup plus complexe, puisqu'il fallait que les 
deux parties se mettent d'accord sur les engagements 
de chacune d'elles avant qu'elles ne procèdent à la 
prestation du serment. C'est dans ce cas uniquement 
que les traités donnaient lieu à la rédaction d'un texte 
écrit. L'un des cas les mieux connus est celui des 
négociations entre Hammu-rabi de Babylone et le roi 
d'Esnunna Silli-Sîn (Charpin 1988, p. 144-145). Les 
deux rois devaient échanger d'abord une « petite 

tablette », qui ne comportait que les clauses auxquelles 
chacun proposait à l'autre de souscrire. L'accord était 
parfois formulé d'une manière très générale: avoir 
mêmes ennemis et mêmes amis, venir au secours de 
celui qui serait attaqué, ne pas conclure de paix séparée. 
Dans certains cas, les clauses étaient plus détaillées, 
comme dans le traité soumis par Ibâl-pî-Elll d'Esnunna 
à Zirnrî-LÎm. Une fois l'accord établi, les rois devaient 
échanger une « grande tablette ». On peut penser qu'il 
s'agit d'une tablette analogue à certains traités qui ont 
été retrouvés ; ces derniers s'ouvrent par une liste de 
divinités garantes du traité, se poursuivent par les 
clauses du traité et s'achèvent par des malédictions au 
cas où ces clauses ne seraient pas respectées. Cette 
façon de procéder avait donc plusieurs conséquences. 
Tout d'abord, les traités étaient toujours rédigés unilaté­
ralement : chaque roi envoyait à son partenaire le texte 
des engagements qu'il souhaitait le voir prendre. 
D'autre part, le texte du traité n'avait pas de valeur en 
lui-même (cf. col. 248-249). La ratification du traité se 
faisait par l'envoi d'une délégation d'un des deux rois 
chez l'autre; elle était porteuse des « dieux» de ce roi, 
très vraisemblablement sous forme de statues, parfois 
aussi des symboles divins, devant lesquels il souhaitait 
que son partenaire prête serment. La cérémonie 
comportait un geste symbolique connu sous le nom de 
lipit napistim, que l'on a compris traditionnellement 
comme le fait de « se frapper la gorge », mais que 
I-M. Durand propose de comprendre comme le fait de 
« s'enduire de sang» (Durand 2006) : par là-même, 
celui qui s'engageait mettait sa vie enjeu au cas où il ne 
respecterait pas les clauses du traité conclu. 

Les traités étaient souvent renforcés par des alliances 
matrimoniales: les paroles échangées se doublaient par 
l'échange de femmes. La progéniture issue de tels 
mariages concrétisait bien entendu l'alliance par le sang 
contractée par les rois. 

Voir la bibliographie générale col. 450-56. 

D. CHARPIN. 

IV. LE MONDE À L'ÉPOQUE DE MARI 

1. LE PROCHE-ORIENT OCCIDENTAL À L'HEURE 
DE MARI 

Les archives de Mari donnent une vision jusqu'à 
présent inégalée de ce qu'était l'Ouest au XVIIIe siècle 
av. J.-c. car celles qui représentaient les deux capitales 
majeures de cette région, Qatna ou Alep, n'étaient 
avant Mari documentées qu'à partir de l'époque 
moyenne, celle dite d'El-Amama, ou par les documents 
hittites (Charpin-Ziegler 2003, p. 25). La documenta­
tion de Mari, outre donc qu'elle est la plus haute à nous 
documenter l'ensemble de ces régions occidentales y 
compris Ugarit, riche en textes pour l'époque récente 
mais où l'on n'a toujours pas retrouvé de documents 
pour l'époque moyenne, abonde en détails sur les 
événements historiques, sociaux et religieux et permet 
de tenir sur elles un discours relativement précis. L'inté­
rêt est de constater d'emblée, à partir de la documenta­
tion mariote, que les traits fondamentaux qui 



275 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 276 

caractérisaient ces régions à la période récente étaient 
en fait déjà en place plusieurs siècles auparavant ; 
l'Ouest ne doit donc plus être considéré comme 
émergeant tout soudain à nos yeux après 1400 sans que 
rien ne le laisse prévoir (Durand 1997, p. 48). 

Les réalités à l'Ouest du monde mariote : La 
documentation mariote illustre trois zones distinctes 
dont les spécificités révèlent en fait les rapports qu'elles 
entretiennent avec Mari. 

n y a, tout d'abord, une zone de contrôle direct: elle 
est constituée par les régions soumises ou vassales (en 
l'occurrence, le Balih et le cours de l'Euphrate entre 
Tuttul et Carkémish, englobant Emar), puis une zone 
extérieure, celle des grands royaumes avec lesquels 
Mari entretient des rapports diplomatiques suivis, c.-à-d., 
pour l'Ouest avant tout, du Nord au Sud, les États de 
Carkémish, d'Alep et de Qalna, enfin une troisième 
zone que l'on peut considérer comme l'au-delà de ces 
régions, avec laquelle les contacts sont épisodiques, en 
fait souvent occultés par ces grands royaumes indépen­
dants qui les contrôlent ou leur servent de relais dans 
leurs relations avec Mari: il s'agit, en effet, à la fois de 
régions incluses de façon plus ou moins lâche dans ces 
royaumes (comme les entités que constituent Ugarit, 
Ébla et Hazor) ou situées très au-delà d'eux, comme 
l'Égypte, Chypre et la Crète (Durand 1997, p. 55). Les 
rapports avec les régions lointaines ne sont souvent 
connus que par des produits importés portant des 
qualificatifs géographiques (Michel 1996, p. 406). Il ne 
faut néanmoins pas oublier que les objets de luxe de par 
leur nature même étaient destinés à circuler et qu'ils 
pouvaient donc passer par plusieurs intermédiaires 
avant arriver dans les coffres du roi de Mari (Guichard 
2005, p. 173). 

C'est un tel filtre qui expliquerait notamment 
l'absence de l'Égypte dans les textes de Mari (Durand 
1999, p. 159) ainsi que l'étonnante absence de la ville 
d'Ébla par la documentation mariote. 

On peut considérer que la première zone est consti­
tutive de l'horizon mariote proprement dit, même si elle 
se gère le plus souvent de façon autonome et que son 
histoire se confond donc avec celle de Mari proprement 
dite. 

A. LE CERCLE EXTÉRIEUR. - Pour ce qui compose le 
« cercle extérieur », il ne s'agit plus d'administration 
médiate ou de contrôles portant sur des vassaux directs, 
mais bel et bien de rapports diplomatiques avec échanges 
d'ambassadeurs et non pas de simples informateurs. 

Carkémish. - Carkérnish n'est connue pour l'époque 
quasiment que par les échanges qu'elle entretenait avec 
Mari, car la route des marchands cappadociens semble 
avoir passé bien plus au nord et le toponyme n'y 
apparaît même pas sous la forme d'un nizbé. Mari 
prend donc le relais de la documentation d'Ébla avant 
la très abondante documentation d'époque hittite ou les 
textes de l'Emar d'époque récente. 

Ce royaume était lui-même en étroites relations avec 
trois autres centres importants de la même région : le 
Yamhad auquel il était plus ou moins inféodé, ainsi que 

le Hassum et l'Ursum. La plus grande partie des 
informations sur Carkémish proviennent de la corres­
pondance qu'entretenait Sidqum-Lanasi, peut-être le 
vizir d'Aplahanda, en tout cas un homme d'affaire 
avisé, et Zimrî-Lîm (Lafont 1988, p. 509-541), pour 
l'approvisionnement du palais en bois, vins, céréales et 
autres produits (Lafont 1991, p. 276). 

La Carkémish contemporaine de Mari ne semble pas 
avoir été jamais tenue pour une grande puissance 
(Kupper 1992, p. 17) ; c'est sans doute ce qui explique 
qu'elle ne soit pas mentionnée dans la célèbre lettre où 
Itûr-Asdu (A.482, Charpin-Ziegler 2003, p. 206 n. 330) 
énumère le catalogue de celles qui semblent avoir été 
les grandes puissances du temps. Une preuve directe est 
sans doute donnée dans une lettre que le nouveau roi 
de Carkémish, fils et successeur d'Aplahanda, écrivit à 
Zirnrî-Lîm et où il avoue que sa ville était soumise à 
une double allégeance, envers Mari et Alep (Kupper 
1996, p. 23 et n° 18). 

Malgré cette fragilité politique, Aplahanda, son père, 
avait réussi avec une habileté certaine à rester en bons 
termes aussi bien avec Samsî-Addu et Yasmah-Addu, 
qu'avec le roi du Yarnhad (Kupper 2002, p. 199) et on 
possède encore des missives pleines d'amitié adressées 
par lui au fils de Samsî-Addu, lors de moments délicats 
où il s'agissait de personnes déportées des régions 
soumises au royaume de Haute-Mésopotamie vers ses 
territoires. 

Il est vraisemblable que la fin du royaume de Haute­
Mésopotamie a vu, néanmoins, Carkémish passer 
complètement dans le camp du Yamhad puisque c'est 
dans les jardins de son palais que Zimrî-Lîm semble 
avoir préparé son retour vers Mari (Kupper 2002, 
p. 195-200). 

On connaît la séquence des rois Aplahanda, Yatar­
Âmi et Yahdun-Lîm sur le trône de Carkémish ; la 
documentation de Mari dans sa phase finale fait 
entrevoir des désordres internes profonds et Yatar-Âmi 
a connu une fin violente à l'instigation de son propre 
frère, pour le plus grand scandale de Hammu-rabi de 
Babylone, mais non du roi de Mari. 

Le dieu principal semble avoir été une figure de 
Nergal, peut-être appelée Lubadag, ce qui ne peut être 
qu'un précurseur du Nubadig de l'époque récente 
(Durand 2005b, p. 62). 

D'autres contacts devaient certainement exister entre 
Carkémish et les régions au-delà comme l'Anatolie 
mais ils ne sont pas documentés par nos archives. En 
revanche, des rapports directs semblent avoir existé 
entre le Moyen-Euphrate et l'important centre commer­
cial de Cappadoce ; ils ne sont toutefois pas le fait de 
relations entre États mais relèvent de l'initiative privée, 
comme les relations entre les marchands (Durand 2001, 
p.119-132). 

Hassum et les capitales d'amont de Carkémish.­
Il existait dans la région du Haut-Euphrate, à l'amont de 
Carkémish, une série de villes très importantes, 
attestées partie par la documentation cappadocienne, 
partie par les lettres de l'époque du royaume de Haute-



277 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 278 

Mésopotamie, mais qui devaient prendre toute leur 
importance au moment de l'empire hittite. Ces villes 
sont Hassum, Ursum, Zalwar, Tigunânum. Leur histoire 
est très fragmentairement connue. On trouvera un point 
bibliographique et de nouvelles propositions d'identifi­
cation à des tells modernes dans Charpin-Durand 2006, 
p.225-27. 

Alep. - Une question majeure que ne permettent pas 
de résoudre les 50 ans attestés par la documentation 
mariote concerne l'identification du centre politique du 
Nord-Ouest. À en croire ce qui a été retrouvé au palais 
des bords de l'Euphrate, Alep (Halab = « la Forêt») est 
la capitale politique et religieuse du Nord-Ouest de la 
Syrie ; or, si rien ne reste de cette Alep recouverte 
aujourd'hui par une immense métropole moderne, les 
imposantes ruines du Tell Mardikh au sud, relativement 
proches d'Alep, montrent un lieu majeur qui, depuis le 
Ille millénaire, est effectivement attesté par sa 
documentation propre comme la capitale du Nord­
Ouest, mais se dénomme Ebla. Le silence total des 
sources mariotes concernant Ebla fait problème, surtout 
en relation à l'omniprésence d'Alep dans la documen­
tation de l'époque; mais, pour l'heure, le seul moyen 
d'expliquer raisonnablement le fait (mis à part l'identi­
fication improbable d'Ebla à l'Alep de l'époque, 
quoiqu'un double nom soit toujours possible) est de 
postuler une éclipse temporaire de ce centre majeur, 
pour une période où le fouilleur ne constate nul niveau 
d'abandon. Le fait que la résidence royale fût à Alep, 
centre politique du Yamhad, explique que tel ait été le 
but normal des ambassadeurs et que la qualification 
immédiate des gens du Nord-Ouest fût « d'Alep» ou 
yarnhadéen ; cela ne prouve nullement que cette Alep 
ait alors été une ville majeure et populeuse, cette 
dernière caractéristique étant réservée à Ebla et à ses 
campagnes, tombées au pouvoir du chef qui résidait à 
Alep. Cette opposition entre « résidence royale» et 
« ville capitale » est couramment vécue à l'époque 
comme le montre l'exemple de Subat-Enlil versus 
Ekallâtum pour le royaume de Haute-Mésopotamie. 
Les Mariotes envoyés par le roi de Mari n'avaient 
aucune raison d'aller là où ne se trouvait pas le roi et ne 
mentionneraient ainsi pas la ville d'Ebla, pas plus que 
les autres centres du royaume d'Alep; de même, la 
route qui conduisit ZimrÎ-Lîm vers la Méditerranée 
passait bien plus au Nord. De la même façon, on ne 
trouve mention des villes majeures de la Baby Ionie que 
dans des lettres qui ont des raisons très particulières 
d'en parler. Il faut donc simplement supposer qu'au 
XIxe s. av. n. è. la dynastie indigène d'Ebla avait été 
remplacée par une autre qui lui commandait depuis 
Alep et qui a dû perdre par la suite son pouvoir, Ebla 
réaffirmant son indépendance. 

Quoiqu'il en soit, l'Alep que nous connaissons à 
l'époque de Mari se trouvait alors la capitale d'un 
royaume dénommé Yamhad (<< Im'ad » de l'époque 
sakkanakku, peut-être d'une racine désignant la 
pléthore de la population) dont les limites semblent 
avoir été au nord l'Amanus et à l'ouest la Méditerra­
née. Il est vraisemblable qu'à l'époque de Zimrî-Lîm 

Ugarit faisait partie de son horizon politique puisque le 
roi du Yamhad s'y rend pacifiquement avec tout son 
arroi. Au sud, la zone du Yamhad était limitée par celle 
de Qalna et Parga semble avoir été la ville disputée par 
les deux grands royaumes sur leur frontière (L. Marti, 
à paraître). 

C'est sur ses limites est que l'on peut le mieux 
observer la politique d'expansion du Yarnhad dont un 
des aspects de la politique étrangère semble avoir été 
de contrôler le grand axe de pénétration Alep-Mossul, 
une des articulations majeures de tout temps de la 
pénétration humaine au Proche-Orient. 

Le grand emporium d'Emar, tout en étant de facto 
autonome et reconnaissant plusieurs suzerains (sans 
doute les rois chez lesquels ses marchands voulaient 
faire leurs affaires), était considéré comme la porte du 
Yamhad sur l'Euphrate moyen et faisait officiellement 
partie du dadmum (<< pays »), nom indigène de la 
confédération yamhadéenne. De la même façon, 
Carkémish, en principe autonome, suivait de près les 
mots d'ordre qui lui venaient d'Alep. On peut considé­
rer toute la rive droite du haut Moyen-Euphrate comme 
le domaine réservé d'Alep. La frontière avec Mari 
semble avoir été au sud d'Emar, mais à l'amont de 
Tuttul, à Hakkulân (Durand 2004, p. 172). 

Sous le royaume de Haute-Mésopotamie, la poussée 
de SamsÎ-Addu vers l'Ouest et sa tentative de mettre la 
main sur la région de Harrân (Zalmaqum) a dû 
empêcher les Occidentaux de prendre pied sur la rive 
gauche de l'Euphrate ou les repousser sur l'autre rive, 
mais la joie d'un Yarîm-Lîm apprenant la défaite de 
Larîm-Numaha (fin de l'éponymat de As sur­
malik/début de celui de Awiliya, Charpin-Ziegler 2003, 
p. 109) montre l'implication du Yamhad dans les 
affaires du Zalmaqum. On constate simplement qu'à la 
fin du règne de Zirnrî-LÎm le Yamhad est de nouveau 
installé sur la rive gauche de l'Euphrate (Charpin­
Ziegler 2003, p. 215), même si les détails de sa progres­
sion sont inconnus. Cela doit être considéré comme la 
conséquence de l'aide décisive apportée par Alep à la 
restauration de la dynastie bensim' alite (Durand 2002b, 
p. 13, n. 9). La lettre A.262 montre que lorsque le 
royaume de Haute-Mésopotamie s'est écroulé, Alep a 
étendu ses possessions sur la rive gauche de l'Euphrate, 
sans doute au sud du Zalmaqum. La période postérieure 
à Mari montre en tout cas que l'influence d'Alep jouait 
jusqu'au Sind jar ; ses forces reçoivent alors un appui 
décisif des anciens alliés de Zirnrî-Lîm (Durand 2005b, 
p.578-79). 

L'organisation du royaume du Yamhad semble avoir 
été confédérale. Pour le peu qui est connu, il semble 
qu'il Y ait eu une juxtaposition de royaumes certaine­
ment importants qui respectaient l'autorité d'Alep. On 
comprend mieux que la fameuse lettre citée ci-dessus 
(A.482) compte pour « vingt» les rois qui suivaient le 
chef d'Alep. Pour l'heure, on en connaît quelques-uns 
comme Ugarit, Tuba, Emar (quoiqu'il n'y ait point de 
roi à proprement parler), Hazâzar, Muzunnum et Tunip 
(Charpin-Ziegler 2003, p. 206 n. 331 et Durand 2002b, 
p.65). 



279 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 280 

On ne connaît pas le statut d' Alalah à l'époque, 
laquelle semble avoir été une ville ruinée, ni surtout le 
titre qu'y avait ZimrÎ-Lîm si Alahtum est bien le nom 
pour l'époque de l'endroit dans les archives de Mari. Il 
est intéressant de constater que la famille royale d'Alep 
y avait de grandes propriétés, mais, en l'occurrence, il 
s'agit de la reine mère Gasera et on ne sait pas si elle 
n'était pas originaire de l'endroit. 

Il n'est pas question ici d'entrer dans le détail des 
relations d'Alep avec Mari, tout particulièrement l'aide 
apportée lors de la révolte des Benjaminites ou la 
participation aux guerres menées dans l'Est par le roi de 
Mari aux côtés de Babylone contre Esnunna ou contre 
l'Élam, tous détails que l'on trouvera dans FM v 
(Charpin-Ziegler 2003). 

Les rois d'Alep connus par Mari sont Sûmu-êpuh, 
Yarîm-Lîm et Hammu-rabi, Abbân, successeur de ce 
dernier, étant mentionné comme un tout jeune enfant 
encore. 

En revanche, certains dossiers majeurs sont ici 
présentés. Le premier, et sans doute le plus célèbre, 
concerne le mariage de ZimrÎ-Lîm avec la princesse 
d'Alep, SÎbtu. Il y avait certainement une tradition 
d'union dynastique entre les deux centres puisque 
SamsÎ-Addu parle de« la Yarnhadéenne» que Yahdun­
Lîm avait épousée, cette dernière étant peut-être TarÎs­
hanum (Durand 2000, p. 341-342). Le dossier 
concernant la seconde union dynastique est désormais 
daté des tout débuts du règne (Charpin-Ziegler 2003, 
p. 191-193) et a le grand intérêt de raconter à la fois les 
rites de deuil (mort de la vieille Sumu.na-abi, épouse 
de Sûmu-êpuh) et ceux de mariage à la cour d'Alep. On 
connaît encore la constitution de l'ambassade et le rite 
d'imposition du voile ainsi que l'arrivée par bateau à 
Mari de la nouvelle reine. Il est remarquable que cette 
union ait scellé l'accord politique entre Alep et Mari au 
détriment d'Esnunna, alors que Zimrî-Lîm avait, par 
ailleurs, repris comme épouse Dâm-hurâ~i, la veuve de 
Yasmah-Addu, fille du roi de Qatna et grand adversaire 
d'Alep. Les deux femmes semblent avoir porté le titre 
de bêltum, « reine », sous la domination, au début du 
règne, de la reine mère de Mari, Addu-dûrî. 

Le second concerne la question d'Alahtum. Il s'agit 
de l'achat d'une terre du royaume d'Alep par le 
souverain de Mari, lors de la Ile année de son règne; 
le dossier est effectivement de l'extrême fin du règne. 
L'achat de la ville a certainement été décidé lors du 
voyage à Ugarit entre ZimrÎ-Lîm et Yarîm-Lîm, mais, 
suite à la mort quelques mois plus tard du roi d'Alep, 
l'affaire s'est négociée avec Hammu-rabi son fils, ce 
qui entraîna une réactualisation des accords antérieurs. 

On apprend par là même que ZimrÎ-Lîm possédait 
déjà au moins une ville au Yarnhad, Narazzik, qui était 
peut-être le lieu où la famille royale bensim'alite de 
Mari avait trouvé refuge lors de la prise de sa capitale 
par SamsÎ-Addu. A cette possession s'ajoutait aussi la 
ville de Tawarambi (Durand 2002b, p. 66). Il est 
d'ailleurs possible qu'une des motivations de Zimrî­
Lîm lors de son grand voyage vers l'Ouest ait été de 

revoir cette ville (Durand 2002a, p. 19) Certains hauts 
fonctionnaires mariotes qui disparaissent périodique­
ment de la documentation palatiale de Mari peuvent 
avoir eu la charge de ce domaine. 

Pourquoi avoir voulu augmenter la taille de ces 
terres ? Il semble que ce soit pour pourvoir « aux 
besoins du palais» (Durand 2002a, p. 21). Le recours 
à des marchands pour se procurer certaines denrées était 
à la fois précaire et coûteux. Mieux valait donc produire 
ces produits. La région d'Alahtum, située sur l'Oronte 
et pas trop loin du Liban, se présente en effet comme 
très féconde en vin et huile d'olive, et on la voit 
produire une grande diversité de fruits avec d'impor­
tantes ressources en bois. 

Il ressort de la documentation qu' Alahtum était une 
ville ruinée que ZimrÎ-LÎm acheta alors qu'elle était 
abandonnée par la majeure partie de sa population. Il 
s'était d'ailleurs engagé à la réparer (Durand 2002b, 
p. 72) et le roi d'Alep a insisté tout particulièrement 
pour que débutent les travaux. Il semble y avoir eu un 
vaste programme d'investissement de la part des 
Mariotes car un projet d'achat de la ville de Tuhul est 
postérieur à l'installation à Alahtum, alors que les 
problèmes posés par l'organisation du nouveau 
domaine battent leur plein (Durand 2002b, p. 70). 

L'intérêt du dossier est surtout d'ordre juridique et 
permet de très intéressantes comparaisons avec l'organi­
sation des « villages» dans la documentation postérieure 
d'Ala1ah. Il y a eu en fait luttes d'influences localement, 
la reine mère Gasera se révélant tout à coup propriétaire 
des terres concédées, une fois qu'elles furent remises en 
valeur; les fonctionnaires de Zimrî-LÎm ont surtout 
essayé de se faire octroyer localement des dispenses de 
corvée et de service militaire. C'est un des dossiers qui 
montrent le mieux le rapport à son territoire d'un roi 
local. Il se refuse à « vendre » la terre parce que cette 
dernière est étroitement liée au travail de ceux qui l' occu­
pent et qui en font la vraie richesse comme travailleurs et 
soldats : continuer à s'assurer leur concours était la seule 
façon pour le roi du Yarnhad d'être à même d'exercer son 
pouvoir (Durand 2002b, p. 72-75). 

Les dossiers religieux qui révèlent les spécificités de 
l'Ouest, très différentes de celles du Pays d'Akkad ou 
de Sumer, ont fait remonter dans le temps plusieurs 
attestations d'époque récente. C'est ainsi que l'on voit 
le grand rituel zukrum, connu en détail par les textes 
retrouvés à époque récente à Emar, être alors pratiqué 
dans la vallée de l'Oronte (Durand 2002b, p. 97 ; 135-
137 et n° 39), le droit d'asile à Alep pose des problèmes 
délicats car il semble être lié au territoire du Yamhad 
plutôt qu'à l'existence d'un temple ou à l'inviolabilité 
d'une enceinte sacrée (O. Charpin, Colloque d'Istan­
bul, juin 2005, sous presse) ; mais c'est surtout la 
stature du grand dieu Addu d'Alep, dont les accents 
s'élèvent à une hauteur inédite à l'époque, qui étonne 
encore, lui qui se montre comme dieu de la justice 
détaché des avantages mercantiles ; il se présente 
surtout, dans un texte devenu célèbre (Durand 2002a : 
n° 38, comme le vainqueur du monstre primordial 



281 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 282 

Têmtum (la « Mer») qui octroie au nouveau roi l'arme 
mythique victorieuse et l'onction d'invincibilité. Le 
récit qu'il tient n'est pas seulement un précurseur d'un 
célèbre mythe ougaritique attesté par une tablette 
d'époque récente, mais il montre que le moment clef 
du Poème de la création de Babylone qui décrit 
l'affrontement entre Marduk et Ti' amat a ses lointaines 
origines dans un mythe amorrite occidental et a dû être 
importé dans les régions orientales, plutôt qu'il n'y a 
été conçu comme on l'a considéré jusqu'à aujourd'hui 
(Durand 1993, p. 41-61). 

Qatna. - Qatna (la « Petite », certainement par 
prétérition quand on constate l'ampleur du site) 
représente le centre de l'Occident-Sud. Les fouilles du 
comte du Mesnil du Buisson et les dernières recherches 
de la mission conjointe syro-germano-italienne y ont 
retrouvé des textes mais qui semblent d'époque récente. 

À l'époque du royaume de Haute-Mésopotamie, 
Qatna paraît avoir été une puissance majeure dont 
l'influence s'étendait jusqu'à Palmyre (Tadmor) 
(Joannès 1997, p. 397-408) et qui contrôlait vers l'Est 
sur une distance importante le désert jusqu'à rencontrer 
la zone que surveillait Mari. La limite au Nord, en 
direction d'Alep, s'arrêtait à Parga ; à l'Ouest, si l'on 
peut désormais se poser la question de savoir si Hazor 
était bien son vassal, après l'attribution à Samsî-Addu 
du fragment épistolaire qui y a été retrouvé (Charpin­
Ziegler 2003, p. 84), un texte semble attester l'occupa­
tion d'Ougarit (L. Marti, s.p.). C'est un centre qui 
importe vers l'Est les produits de Crète et de Byblos. Il 
est possible que des productions égyptiennes soient 
incluses dans ces échanges. 

L'antagonisme entre Alep et Qatna a été le fait majeur 
de la géopolitique occidentale ; aussi n'est-il pas 
étonnant de voir se èonclure une alliance matrimoniale 
entre le royaume de Haute-Mésopotamie et celui de 
Qatna réunis sans doute par une opposition conjointe à 
Alep. On possède encore, quoiqu'il soit moins explicite, 
le dossier traitant du mariage entre Yasmah-Addu et la 
princesse Dâm-hurâ~i, occultée jusqu'à peu par son titre 
de bêltum (<< reine ,,) pris pour un nom propre 
(<< Reine»). Le mariage semble être resté stérile, ou au 
moins ne pas avoir produit de prince mâle qui ait vécu 
(cf. la ré interprétation de ARM l, n° 3 = Durand 2000 
n0931). Dâm-hurâ~i, épousée par Zimrî-LÎm après sa 
victoire, lui donna au moins un fils, le petit Yaggid-LÎm. 

Le dossier majeur des relations entre Mari et Qatna, 
sous le royaume de Haute-Mésopotamie, est constitué 
par l'expédition de Qatna pour laquelle le dossier 
exhaustif des textes est en cours de publication (cf. pour 
l'heure, Durand 1998a, p. 9-34 et l'exposé de Charpin­
Ziegler 2003, p. 101-102). Les opérations durèrent 
plusieurs années et il est difficile de toujours bien distin­
guer entre ce qui a été prévu et ce qui a été fait. 
L'ennemi à combattre devait être puissant, IShi-Addu 
demandant de l'aide et se plaignant des intentions 
hostiles de Sûmû-êpuh, roi d'Alep. Les opérations des 
troupes du royaume de Haute-Mésopotamie semblent 
plutôt avoir été dirigées vers la région sud, sans engage­
ments directs avec les forces d'Alep, quoique Qades ait 

été impliquée dans la campagne. Il est possible que 
l'opération primitive était d'aider Qatna contre Alep et 
que les troupes se soient dirigées vers le sud pour 
soulager leur allié qui avait à résister à une attaque sur 
le front nord. 

Outre l'intérêt évident de l'information événemen­
tielle, ce dossier documente des lieux connus jusqu'alors 
uniquement par les lettres d'El Amarna : c'est ainsi la 
plus haute mention jusqu'ici du pays de Cana'an, mais 
il donne surtout une description du pays d'Apum qui 
ne peut être que l'Upum plus récent où l'on retrouve 
Damas, laquelle ne semble pas être encore une ville 
mais simplement une riche oasis avec de très larges 
canaux où l'on doit reconnaître les branches du Barada. 

Les rois de Qatna attestés par Mari sont Rimsi-Addu 
et Amut-pî-El. Il est possible que le père de Rimsi-Addu 
ait été un Amut-pâ-El (Durand-Marti 2003, p. 169). 

On ne connaît malheureusement pas encore le nom 
du dieu poliade de Qatna. 

Les rapports avec Qatna sous Zirnri-Lim (Charpin­
Ziegler 2003, p. 195) changèrent bien évidemment. Le 
mariage de Zimrî-LÎm avec la princesse de Qatna qu'il 
trouva au palais de Mari montre qu'il tâcha de ménager 
le puissant roi occidental. Dans sa troisième année, il 
envoya son ministre Asqûdum à Qatna pour tenter 
d'empêcher Amut-pî-El de faire alliance avec le roi 
d'Esnunna, et l'inviter vu son alliance familiale au 
sacrifice d'Estar, fête de sa propre dynastie; Iddin­
Numusda, chef des marchands, fut de même envoyé en 
mission à Qatna à la même époque (Charpin-Ziegler 
2003, p. 195 n. 212) peut-être pour se procurer le cuivre 
nécessaire à l'armement des soldats. 

Il y a, ensuite, une raréfaction des renseignements sur 
Qatna étonnante à proportion de la place que prend 
désormais Alep. Il est certain que Qatna a dû connaître 
une période de repli et d'isolement qui peut expliquer 
que, lorsque l'empereur d'Élam se montra menaçant 
envers les princes amorrites de la plaine, Qatna lui fit 
des propositions immédiatement de soumission et lui 
promit que « le pays lui serait donné '>, épisode jugé 
alors scandaleux et dont la tradition biblique a peut-être 
gardé le souvenir (Durand 1998b, p. 16-20). 

H~or. - Ha~or illustre assez bien les aléas de notre 
information. Les maigres renseignements sur les 
rapports entre ce qui était certainement la métropole du 
nord de la Palestine et Mari ont été regroupés (Bonechi 
1992, p. 9-22). Or, il apparaît d'un texte récapitulatif 
que ces rapports ont été suivis et continus pendant tout 
le règne. Si ce n'était ce témoignage unique, on pourrait 
considérer que les rapports entre le nord de la Palestine 
et les Bords-de-l'Euphrate étaient inexistants à l'époque. 

Or, la réinterprétation dernière donnée par Charpin­
Ziegler d'un document acéphale retrouvé à Ha~or 
(Charpin-Ziegler 2003, p. 84) montre que lorsque 
Samsî-Addu se fût emparé de Mari et donc posséda les 
têtes de pont des routes qui reliaient le cours du Moyen­
Euphrate à l'Ouest, Ha~or fut parmi les villes à qui le 
monarque vainqueur envoya une circulaire commina­
toire pour réclamer ce qui s'apparente bien à un tribut. 



283 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 284 

Ha~or devait donc bien être une réalité très précise pour 
le royaume des Bords-de-l'Euphrate. 

B. LA ZONE EXTÉRIEURE. - La Crète. - Le cas de la 
Crète illustre parfaitement la situation d'un contact 
exceptionnel avec des étrangers. 

Les archives de Mari mentionnent de façon régulière 
Kaptarum, c.-à-d. (entre autres propositions) la Crète, 
principalement comme lieu d'origine de noms d'objets, 
aussi bien des vêtements, que des armes ou de la 
vaisselle de luxe, dont la plupart viennent des cours du 
Levant (Guichard 1999, p. 169) ; des objets crétois 
peuvent ainsi parvenir à Mari par Alep mais aussi par 
Carkémish (Guichard 2005, p. 167). 

Un contact direct n'est documenté qu'une seule fois 
entre marchands crétois et mariotes sur le quai d'Ugarit, 
donc sans doute à Minet El Beida. Le texte se situe dans 
le court laps de temps où Mari se fit la redistributrice de 
l'étain venu de l'Est parmi les cours de l'Ouest, vers la 
fin du règne. La rencontre fut l'occasion d'un présent en 
étain (Villard 1984, n° 556 1. 28-31) que firent les 
Mariotes au prince de Crète et à un interprète crétois 
qui était aussi le chef des marchands. Il n'est donc pas 
impossible qu'il ait existé déjà à l'époque un comptoir 
crétois à Ugarit (Guichard 2005, p. 163). 

Lorsque Zirnrî-LÎm entreprit son grand voyage dans 
l'Ouest, le roi dut suffisamment admirer la marine 
crétoise pour faire fabriquer une barque (à la) crétoise, 
très certainement pour la fête d'Estar, sans que l'on 
puisse savoir s'il s'agissait d'un véritable navire ou 
d'une maquette votive (Guichard 2005, p. 163). 

Chypre. - Les mentions de Chypre viennent 
également de qualifications d'objets, et précisément du 
cuivre qualifié d'a-la-su. Bien que l'identification 
d'Alasia avec Chypre fût longtemps sujet de discus­
sions, elle paraît très probable; un texte de Mari permet 
de préciser qu'Alasiya désignait vraisemblablement 
non pas toute l'île de Chypre, mais une de ses villes, 
sans doute un établissement important de la côte 
orientale, pour lequel Enkomi est un bon candidat 
(Charpin 1990, p. 125-127). 

Bibliographie. 
Bonechi 1992 = M. Bonechi, « Relations amicales 

syro-palestiniennes : Mari et Hasor au XVIIIe siècle av. 
l-C. ~~, dans J.-M. Durand (éd.), FM [1], p. 9-22. 

Charpin 1990 = D. Charpin, « Une mention d'Alasia 
dans une lettre de Mari », RA 84, p. 125-127. 

Charpin-Durand 2006 = D. Charpin et J.-M. Durand, 
« La lettre de Labarna au roi de Tigunânum, un 
réexamen », G. deI olmo Lete, L. Feliu et AM. Albà 
(éds), SapaI tibnim mû illakû, Studies presented to 
Jaoquin Sanmartin on the Occasion of his 65th 

Birthday, p. 219-27. 

Charpin-Ziegler 2003 = D. Charpin et N. Ziegler, 
« Mari et le Proche-Orient à l'époque amorrite : essai 
d'histoire politique », FM v, Mémoires de NABU 6, 
Paris. 

Durand 1993 = J.-M. Durand,« Le mythologème du 
combat entre le dieu de l'Orage et la Mer en Mésopo­
tamie », MARI 7, p. 41-61 ; 1997 = Les Documents 
épistolaires du palais de Mari, l, LAPO 16, Paris ; 
1998a = Les Documents épistolaires du palais de Mari, 
II, LAPO 17, Paris ; 1998b = « Réalités amorrites et 
traditions bibliques », RA 92, p. 3-39 ; 1999 = « La 
façade occidentale du Proche-Orient d'après les textes 
de Mari », dans A Caubet (éd.), L'acrobate au taureau. 
Les découvertes de Tell el-Dab' a et l'archéologie de la 
Méditerranée orientale, Paris, p. 149-163 ; 2000 = 
Documents épistolaires du palais de Mari, III, LAPO 
18, Paris; 2001 =« Une alliance matrimoniale entre un 
marchand assyrien de Kanesh et un marchand 
mariote », Mél. Veenhof, p. 119-132; 2002a =« Zimri­
Lim achète la ville d'Alahtum », CRAI janvier-mars, 
p. 11-30 ; 2002b = « Le Culte d'Addu d'Alep et 
l'affaire d'Alahtum », FM VII, Mémoires de NABU 8, 
Paris ; 2004 = « Peuplement et sociétés à l'époque 
amorrite (1) Les clans bensim'alites », dans C. Nicolle 
(éd.), Nomades et sédentaires dans le Proche-Orient 
ancien. Compte rendu de la XLVIe Rencontre Assyrio­
logique Internationale (Paris, 10-13 juillet 2000), 
Amurru 3, p. 111-197 ; 2005a = « Le nom de NIN­
URTA à Émar », NABU 2005/62; 2005b =« Assyrio­
logie », Cours et travaux du Collège de France, Résumés 
2004-2005, Paris, p. 563-584. 

Durand-Marti 2003 = J.-M. Durand et L. Marti, 
« Chroniques du Moyen-Euphrate 2. Relecture de 
documents d'Elkate, Emar et Tuttul », RA 97, p. 141-80. 

Guichard 1999 = M. Guichard, « Les mentions de la 
Crète à Mari », dans A Caubet (éd.), L'acrobate au 
taureau. Les découvertes de Tell el-Dab'a et l'archéo­
logie de la Méditerranée orientale, Paris, p. 165-177 ; 
2005 = La vaisselle de luxe des rois de Mari. Matériaux 
pour le Dictionnaire de Babylonien de Paris, II, ARM 
XXXI, Paris. 

Joannès 1997 = F. Joannès, « Palmyre et les routes 
du désert au début du deuxième millénaire av. J.-C. », 
MARI 8, Paris, p. 393-415. 

Kupper 1992 = J.-R. Kupper, « Karkérnish au Ille et 
Ile millénaires avant notre ère », Akkadica 79, p. 16-23 ; 
1998 = « Lettres royales du temps de Zimri-Lim », 
ARM XXVIII; 2002 = « Dans les jardins de Carkemish », 

dans J.-M. Durand et D. Charpin (éds), FM VI, p. 195-
200. 

Lafont 1988 = B. Lafont, « La correspondance de 
Sidqum-Lanasi », Archives Épistolaires de Mari I/2, 
ARM xxvI/2, p. 509-541 ; 1991 = « Un homme 
d'affaires à Karkemis », dans D. Charpin et F. Joannès 
(éds), Marchands, diplomates et empereurs. Études sur 
la civilisation mésopotamienne offertes à Paul Garelli, 
Paris, p. 275-286. 

Michel 1996 = C. Michel, « Le commerce dans les 
textes de Mari », Amurru 1, p. 385-426. 

Villard 1984 = P. Villard, ARM XXIII, p. 457-585. 

L. MARTI. 



285 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 286 

II. LES ÉCHANGES: COMMERCE ET CADEAUX 
ENTRE ROIS 

Les textes de Mari, contrairement à d'autres archives, 
notamment celle retrouvée à Kültépé-Kanes qui a livré la 
correspondance de marchands assyriens en Cappadoce, 
documentent principalement du fait de leur nature 
palatiale les moyens qu'utilisait le palais pour se procurer 
ce dont il avait besoin. C'est pourquoi l'étude du 
commerce mariote, proprement dit, est délicate à partir 
du moment où le palais peut faire appel à des marchands 
pour se procurer des biens, mais s'engager lui-même 
dans l'entreprise commerciale, en envoyant ses adminis­
trateurs s'approvisionner, ainsi qu'en faisant éventuelle­
ment aussi appel à la générosité des souverains étrangers, 
contre la perspective de dons équivalents. 

Ces deux modes d'approvisionnement du palais, le 
recours à un commerce direct ou indirect et les 
échanges de cadeaux entre souverains amorrites seront 
présentés. 

A. LE COMMERCE. - Présentation. - Selon la 
remarque de J.-M. Durand (2000, p. 13), il ne faut pas 
confondre « fait de se procurer quelque chose qui 
manque au palais» et « commerce ». Or, la grande 
majorité de la documentation disponible n'illus~ que 
la première situation, compte tenu du fait que l'on se 
trouvait alors à une époque de pénurie. 

La circulation des biens. - a) Les échanges 
réguliers. - Les archives de Mari permettent de distin­
guer des biens qui circulent de façon régulière et ceux 
gui le font de façon irrégulière (Michel 1996, p. 386). 
A la première catégorie appartiennent principalement 
l'huile, le vin et le bois. 

1. L'huile d'origine animale était de production locale, 
tandis que la végétale faisait l'objet de nombreux achats 
par le palais; ses multiples utilisations, pour l'hygiène 
corporelle, l'éclairage, l'alimentation, la parfumerie, 
entraînaient une forte consommation. L'huile que l'on 
considère traditionnellement comme de l'huile de 
sésame (Durand 1997, p. 353) était soit produite par la 
région de Mari ou provenait de Tuttul et d'Imar, où elle 
y représentait la troisième matière négociée de cet 
emporium de l'Euphrate (Durand 1990, p. 73). L'huile 
d'olive provenait de plus loin, de la côte méditerra­
néenne (Tunip). Une des raisons pour Zirnrî-Lîm de se 
faire concéder le terroir d'Alahtum a été de pouvoir se 
procurer à moindres frais une huile d'olive de très bonne 
qualité (Durand 2002, p. 59-60 et 66). 

2. Le vin pouvait, également, être produit localement 
(Durand 1983, p. 104-105, Lion 1992, p. 107-113), 
surtout dans la région de Terqa. Il provenait néanmoins 
pour sa majeure partie de l'étranger, sous forme 
d'achats ou de cadeaux. C'était, comme l'huile, une 
denrée très appréciée, indispensable tant pour en faire 
des présents que comme dépenses régulières, sacrées 
ou laïques. Les principaux fournisseurs de Mari étaient, 
sous ZirnrÎ-Lîm, Carkémish et Alep, qui acheminaient 
leur production jusqu'à Imar ; elle prenait ensuite la 
route de l'Euphrate jusqu'à Terqa et, au delà, Mari. À 
Imar, le vin représentait le deuxième secteur alimen-

taire d'exportation (Durand 1990, p. 72-73) et un 
fonctionnaire mariote, Tupkî-IShara y était en poste fixe 
pour le réceptionner (Durand 1988, n° 23 : 137-138). 
Les apports devaient être assez importants pour que le 
gouverneur de Terqa, Kibri-Dagan, ait pu y prélever 
jusqu'à 90 jarres pour un vassal de ZimrÎ-Lîm (ARM 
XII, n° 126 = Durand 1997, n° 228). Les régions du 
Nord-Est étaient également de gros producteurs de vin; 
ce n'est peut-être pas un hasard que la capitale du Sud­
Sind jar s'appelât Karanâ, c.-à-d. « Région du vin ». 

Néanmoins, elles sont peu mentionnées à ce titre dans 
les textes de Mari de Zirnrî-Lîm. Les textes d'époque 
éponymale en livrent quelques traces (Durand 1997, 
p. 354), sans doute parce que les rapports avec les 
régions productrices de l'Ouest étaient alors mauvais. 

Le vin était un produit de luxe, dont il existait 
plusieurs qualités, ordinaire ou supérieure, cette dernière 
réservée principalement au roi, ainsi que plusieurs 
manipulations, sous la forme de vin cuit, vin vieux, vin 
aromatisé (Michel 1996, p. 387), ou avec des qualifica­
tions qui renvoyaient à des provenances spécifiques. 
C'est le cas du vin de la ville de Sâmum (Lafont 1988, 
p. 529 n.a), originaire du Tûr-'Abdîn, que les Mariotes 
semblent avoir particulièrement apprécié et qu'ils 
connaissaient d'ailleurs depuis l'époque du royaume de 
Haute-Mésopotamie, se le procurant directement, sans 
recourir à l'intermédiaire de Carkémish, preuve qu'ils 
pouvaient y avoir un accès direct depuis la Djéziré. 

Le prix du vin était sujet à des fluctuations dépendant 
de sa qualité mais aussi de son lieu de production, 
comme l'écrit Sidqum-Lanasi à Yasîm-Sûmû : « cette 
année, le vin a été rare» (Lafont 1988, n° 545 : 537) ; 
il augmentait considérablement entre le lieu de produc­
tion et celui du débit. Par exemple, une jarre de vin 
valant 36 grains d'argent à Carkémish en valait 72 à 
Saggarâtum et 1/2 sicle (= 90 grains) à Mari (Durand 
1982, p. 119). C'est peut-être la raison pour laquelle, 
localement, des efforts avaient été faits pour cultiver des 
vignes, notamment dans la région de Terqa (Lion 1992, 
p. 107-114), afin d'en faciliter l'approvisionnement de 
la capitale et d'en réduire le coût. À Alahtum, la 
description du terroir mentionne des vignobles, mais 
sans doute l'exploitation n'avait-elle pas eu le temps de 
produire suffisamment pour qu'on voie arriver du vin 
de la région de l'Oronte jusqu'aux bords de l'Euphrate. 

3. Même si, contrairement aux idées que l'on se fait 
généralement de la Mésopotamie, cette dernière n'était 
pas alors totalement dépourvue de bois, une grande partie 
de ce produit provenait d'achats, voire d'opérations 
guerrières, notamment vers la côte méditerranéenne, au 
Liban, mentionnées à l'occasion dans les inscriptions des 
souverains. Cela a été le cas pour Yahdun-Lîm qui 
ramena des cèdres du Liban, transportés apparemment à 
dos d'homme à travers le désert pour servir de poutres 
au temple de Samas (Durand 1997, p. 321). Le fameux 
« cèdre» ne venait cependant pas uniquement du Liban ; 
sous l'appellation d' umûm, il désigne aussi les essences 
qui poussaient sur l'Amanus. La région de Carkémish en 
était ainsi exportatrice. Une lettre d'un de ses rois a gardé 
le souvenir d'ouragans dévastateurs, documentant à 



287 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 288 

l'occasion les grandes forêts de la région de Carkémish 
qu'ils avaient mises à mal (Durand 2oo5a, p. 61). 

La vallée du Moyen-Euphrate comportait nombre de 
petits bosquets, composés surtout de peupliers, qui 
devaient suffITe pour les besoins courants. Cela concer­
nait essentiellement les districts de Terqa et de Saggâra­
tum qui produisaient aussi bien des arbres fruitiers, tels 
les grenadiers ou les figuiers (Michel 1996, p. 389). En 
revanche, lorsque les stocks étaient épuisés ou qu'il fallait 
une essence particulière inexistante dans le royaume, tel 
le cèdre, on devait aller s'en procurer. Les textes de Mari 
conservent le nom d'une trentaine d'essences d'arbres 
utilisées à Mari (Kupper 1992). Il faut distinguer deux 
types d'opérations: achat de bois de construction sous 
forme de planches en provenance principalement du 
Yarnhad ou de Carkémish, tels le genévrier, le cèdre et le 
tamaris (Lafont 1988, p. 515-516), et l'obtention de 
boutures destinées à être acclimatées à Mari. Ces bois de 
luxe proviennent généralement du Yarnhad (Durand 1988 
textes 21 et 22, p. 133-137), puis spécifiquement d'Alah­
tum après son acquisition (Durand 2002, p. 84-88). 

Il faut remarquer que beaucoup de lieux-dits portent 
des noms d'arbres, ce qui peut s'interpréter par l'impor­
tance portée par les contemporains à cet aspect du 
paysage. On connaît encore l'existence de grandes 
forêts réservées, bien propre des divinités, tout particu­
lièrement dans la Haute-Djéziré, où la coupe et le 
transport étaient réservés à des clans spécialisés 
(Durand 2005b, p. 38-42). Plusieurs indices sont restés 
prouvant que les grandes montagnes comme le Sindjar, 
le Tûr- 'Abdîn ou le Djebel 'Abd-el- 'Azîz étaient 
couvertes d'essences diverses que l'on venait chercher 
de loin, comme les bois shashshugu (Durand 2005b, 
p. 49-50) que l'on se procurait dans le Nord ou dans les 
régions de l'Est ou surtout les pistachiers, butumtum 
(ARM IV, n° 42 = Durand 1998, n° 499). 

Il existe deux modes principaux de transports par eau 
pour le bois : la technique par flottement ainsi que le 
recours à de véritables navires. On a trop souvent 
considéré que le bois n'était acheminé que par le premier 
procédé. En fait, la documentation permet de constater 
que si cette technique était bien utilisée, du bois était 
embarqué sur différents types de transport fluvial (Lafont 
1988, p. 516). Ainsi Samsî-Addu demanda-t-il à Yasmah­
Addu de lui faire parvenir par barques des peupliers 
(ARMI, n° 98 = Durand 1997, n° 188). 

b) Les échanges irréguliers. - Les archives de Mari 
documentent abondamment des périodes de pénuries en 
grains, dues à des causes naturelles (crues de l'Euphrate, 
invasions de criquets) ou humaines (guerres). Les moyens 
que le souverain de Mari mit alors en œuvre pour solution­
ner ces problèmes ont amené à s'interroger sur l'existence 
d'un commerce régulier de grains sur l'Euphrate. Actuel­
lement, on s'accorde à dire qu'il n'existait pas de 
commerce régulier de grains sur l'Euphrate (Marti 2oo2a, 
p. 475 n. 1-3) et cela pour plusieurs raisons. D'une part, ces 
besoins étaient exceptionnels et donc non réguliers, car en 
temps normal, il n'était pas nécessaire d'aller au loin 
acheter du grain. En temps de pénurie, au contraire, les 
Mariotes devaient aller jusqu'à Imar (Durand 2000, p. 10 

et nO 858) pour avoir accès à un grand marché de céréales, 
comme, du côté de l'Est, on devait se rendre jusqu'à 
Kawalhum, celle qui devait devenir la néo-assyrienne 
Kalhu (Marti 2oo2b, p. 541-544). Une anecdote qui n'est 
pas sans obscurité semble montrer que Kurdâ était capable 
de produire de gros surplus. 

La région centrale, celle qui définît proprement la 
« zone mariote », produisait peu, mais n'avait que des 
besoins limités. Elle ne produisait certainement pas 
autant que les très prospères zones de dry-farming de 
l'Ouest (Alep) ou d'irrigation intense à l'Est (Babylone). 
En tout cas, on ne voit jamais de grain arriver par le 
Habur depuis la Haute-Djéziré à Mari et c'est plutôt en 
prélevant sur ses réserves propres que Mari entretenait 
ses garnisons dans le Nord en le véhiculant par chariots. 

Des exemples de ces besoins pressants en grains et 
des difficultés rencontrées par le roi de Mari pour s'en 
procurer sont assez bien illustrés par trois lettres 
fondamentales (Lafont 1988, nOS 543-544-545), qui 
montrent surtout à quel point les marchands (supposés 
être des « agents du Palais ») rechignaient à assurer le 
transport d'une denrée pondérale de si peu de profit. 
Les tractations occasionnées alors montrent bien a 
contrario que ce type d'opérations n'était qu'excep­
tionnel (Marti 2002a, p. 475-480). 

Le cas de l'approvisionnement en étain, dont on sait 
maintenant qu'il était, lui aussi, très irrégulier fait l'objet 
d'un traitement séparé, pour illustrer la complexité du 
système d'échanges de l'époque. 

Les modes de transports. - Les modes de transport 
des marchandises se répartissent, comme attendu, entre 
terrestres et fluviaux. 

a) Par eau. - Pour certains, l'existence même de 
Mari viendrait du contrôle qu'elle exerçait sur la grande 
voie commercia~de l'Euphrate, reliant le Yamhad à 
Babylone (Margueron 2004, p. 313), le transport par la 
voie fluviale ayant l'avantage d'être plus simple et plus 
sûr que celui par la voie terrestre. 

En fait, la réalité paraît avoir été bien plus complexe. 
D'une part, des produits pouvaient bénéficier de plusieurs 
types de transports avant d'arriver à destination, comme 
l'illustre entre autres la lettre de Yaqqim-Addu à Zirnrî­
Lîm lui indiquant le trajet suivi par des marchandises : 

« Selon la mission que mon seigneur m'a donnée, j'ai 
affecté des gardes aux chariots depuis Bît-Kâpân et ils 
sont arrivés au quai. l'ai remis tout l'attirail qu'il y 
avait, l'ai fait charger sur des bateaux et l'ai expédié» 
(ARM XIV, n° 44 = Durand 1997, n° 245). D'autre part, 
la documentation de Mari illustre bien une circulation 
fluviale, mais beaucoup plus réduite qu'on ne le 
supposait. En effet, on constate que la majeure partie 
de la circulation fluviale se limitait à aller d'amont vers 
l'aval, même si l'on dispose de quelques rares exemples 
d'un déplacement d'aval vers l'amont (surtout dans des 
cas de ravitaillement du Palais). 

Une preuve directe du fait est fournie par la 
différence de prix d'un bateau à Carkémish à son départ 
vers l'aval et à son arrivée à Mari. Sidqum-Lanasi 
explique ainsi sa répugnance à acheter des bateaux à 
Carkémish pour transporter du vin vers Mari : achetés 



289 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 290 

10 sicles d'argent pièce en amont ils ne se négocieraient 
plus qu'à 1 sicle à Mari (Lafont 1988, n° 538, avec 
commentaire Durand 2000, p. 12). Une telle affirma­
tion montre bien qu'une fois à Mari un bateau qui n'est 
pas destiné à poursuivre sa route n'a plus que sa valeur 
pondérale en bois. En outre, il ne semble pas aller de 
soi qu'un bateau, une fois à Mari, dût poursuivre sa 
route vers Babylone, où l'absence de courant désormais 
sur le fleuve permettrait pourtant d'envisager différem­
ment le problème. Hammu-rabi de Babylone qui gère 
cette flottille sur un fleuve qui, depuis Hît, a perdu tout 
son courant et se trouve, de plus, doublé par de grands 
canaux jusqu'à l'extrême Sud, oppose dès lors naturel­
lement la pratique de la batellerie, typiquement babylo­
nienne, à l'utilisation des chariots auxquels recourent 
préférentiellement les Mariotes (Lackenbacher 1988, 
n° 468, Charpin 2002, p. 554). 

Le seul fait de se procurer des embarcations sur le 
Moyen-Euphrate était souvent problématique (Durand 
1990, p. 67). Un port tel que Saggâratum, un des centres 
majeurs du royaume, ne semble pas avoir eu beaucoup 
de bateaux d'un tonnage important, puisque Yaqqim­
Addu n'en avait que deux à sa disposition, l'un pour 
aller chercher un bétyle à Halabiyé et l'autre pour se 
procurer du grain à Imar. Une lettre de ZimrÎ-Lîm lui 
enjoignant de lui envoyer du bitume était arrivée après 
leur départ: son excuse est de dire qu'il n'y a plus de 
bateaux disponibles (ARM XIV, n° 27 = Durand 2oo5b, 
n° 19). De même, lorsque Asqûdum demande la mobili­
sation de tous les navires disponibles de la région de 
Mari pour transporter le grain menacé par la pluie, ils 
semblent n'être qu'une vingtaine de barques de 
pêcheurs (Durand 1988, n° 58). 

Lorsqu'on ne disposait pas en propre des navires 
nécessaires, il était possible d'en louer, mais la location 
semble en avoir été prohibitive au point qu'il était moins 
onéreux d'en fabriquer sur place, selon une lettre irritée 
de Samsî-Addu à son fils : « Je-1!le trouve payer pour 
des barques un loyer énorme. Fais faire une soixantaine 
de barques» (ARM l, n° 102 = Durand 2000, n° 907). 

Il est relativement difficile de différencier les types de 
bateaux utilisés. Les textes de Mari emploient surtout 
l'idéogramme gis-ma ou gis-ma-tur pour désigner ce 
moyen de transport. Cette expression désigne en fait un 
transport indifférencié par eau, allant du véritable bateau 
au simple radeau (Durand 2oo5b, p. 14). On dispose 
quelquefois des termes akkadiens, eleppum $ehertum 
(barque), mallûm (chartoure, sorte de radeau gros 
porteur), amum (radeau, non gréé) (Durand 2000, p. 41). 
Le bateau pour transporter les personnes avec un confort 
minimum était dénommé rukûbum« embarcation », au 
sens propre « char du fleuve ». 

b) Par voie de terre. - Les deux animaux pour le 
transport de marchandises par voie terrestre étaient 
l'âne, le moyen le plus utilisé pour les longues distances, 
et les bœufs pour les parcours plus réduits, lorsqu'il 
s'agissait de charges plus lourdes, par chariots (Michel 
1996, p. 404). Ainsi voyons-nous que, pour transporter 
les bétyles par voie de terre, des bœufs étaient attelés à 
des chariots (Durand 2005, p. 13-14). 

SUPP. AU meT. DE LA BIBLE 

c) Les taxes. - Lorsque des denrées passaient par 
Mari, elles étaient sujettes à un droit de douane, 
miksum, qui ne portait que sur les marchandises en 
transit, internationales ou locales, mais non sur les biens 
concernant la subsistance propre des particuliers 
(Durand 2000, p. 26). Il fallait donc qu'il y eût profit 
pour qu'il y ait taxation. 

On ne dispose actuellement que de 44 tout petits 
bordereaux attestant de telles taxes douanières, perçues 
entre Terqa et Mari, et cela pour un laps de temps très 
limité, vers la fin du règne, ce qui ne permet pas 
d'études très fines, ni surtout de savoir quelles contri­
butions cela apportait à la caisse de l'État. On peut 
douter de leur importance par le fait que la correspon­
dance montre que les taxes semblent avoir fait l'objet de 
versements en une fois (acquisition d'un droit de 
passage) et non à chaque voyage. 

Certaines caravanes pouvaient, en outre, être exemptées 
de taxes, notamment quand elles représentaient les 
intérêts directs d'un monarque ami (Durand 2000, p. 23). 
C'est ce qu'écrit le roi de Carkémish Aplahanda à 
Yasmah-Addu : « Cet envoi est mien; donc, il ne faut pas 
ennuyer mes serviteurs avec une histoire de taxes» (ARM 
V, n° Il = Durand 2000, n° 861) 

Les passages réguliers sur l'Euphrate contrôlé par 
Mari par des professionnels qui faisaient leurs affaires, 
donc taxables, faisaient de leur côté l'objet d'une 
convention tarifaire entre États où l'on versait une fois 
pour toutes (c. -à-do pour la durée du règne du roi) le prix 
du passage. Le système avait donc des aspects très nets 
d'une ferme douanière. Là non plus, on ne peut supposer 
des revenus fixes très considérables pour l'État. 

Le marchand. - La documentation mariote révèle 
un marchand aux multiples aspects. 

a) Transport de marchandises. - Les marchands 
n'entretenaient nullement avec le Palais des liens 
d'exclusivité: ce dernier leur achetait à prix d'argent des 
produits que les premiers essayaient par ailleurs de 
placer au meilleur prix. Ces biens, comme vu ci-dessus, 
étaient avant tous ceux qui étaient susceptibles de leur 
procurer un rapport maximum, 100 % étant l'optimum, 
comme le vin, les métaux, les pierres fines, les étoffes de 
luxe, etc. qu'ils se procuraient au gré de leurs déplace­
ments (Durand 1990, p. 66-70). Ces marchands étaient, 
en fait, indépendants du palais (Michel 1996, p. 417). 

b) Agent de renseignement. - Le marchand appelé à se 
déplacer beaucoup, compte tenu de ses activités, ne 
manquait pas d'être au fait des situations locales et de 
glaner des informations; il était donc volontiers utilisé 
comme agent de renseignement. Ainsi, lorsqu'on 
demande au gouverneur de Mari, Bahdî-Lîm, de prendre 
des renseignements concernant un certain Yatar-Addu, 
interroge-t-il naturellement les marchands de son 
entourage (ARM VI, n° 19 = Durand 1997, n° 429). 

Le marchand disposait, à l'époque amorrite, d'un 
statut particulier, qu'il partageait avec l'ambassadeur et 
qui le mettait à l'abri des conflits. En théorie, cela lui 
permettait de se déplacer comme bon lui semblait, 
quelle que soit la situation politique. C'est ce que 

S.B. - XlV. - 10-



291 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 292 

rappelle Ibâl-El, le chef de pâture bensim'alite, au roi 
ZimfÎ-Lîm : « Mon seigneur sait que je commande aux 
Bédouins et que, tout comme un marchand va au travers 
de la guerre et de la paix, les Bédouins vont pour se 
ravitailler en grain au travers de la guerre et de la paix, 
apprenant au cours de leurs déplacements ce dont parle 
le pays» (A.35O+ = Durand, 1997, n° 333). De même, 
lorsqu'une situation est complètement bloquée, précise­
t-on que les marchands eux-mêmes ne peuvent plus 
passer, selon les remarques d'IShî-Addu, le roi de Qatna, 
écrivant à Yasmah-Addu: «Déjà auparavant, lorsque les 
Turukk:éens se sont livrés à des actes hostiles à l'inté­
rieur du pays, vos messagers et les miens, vous les aviez 
retenus chez vous. Vous ne laissiez même pas des 
marchands monter ici. Il n'y avait personne pour me 
renseigner» (ARM v, n° 17+ = Durand 1997, n° 490). 

Néanmoins, ces accords de principe pouvaient très 
souvent être concrétisés par des accords spéciaux 
passés entre pouvoirs locaux et marchands, lesquels, en 
échange de cadeaux au souverain, obtenaient sa protec­
tion (Michel 1996, p. 412-413). 

Il arrivait, bien sûr, en temps de guerre, que des 
marchands fussent interceptés et fouillés dans le but de 
trouver sur eux des documents secrets qu'ils étaient 
soupçonnés de convoyer. C'est ce qu'indique Meptûm 
à ZimrÎ-Lîm : après avoir détourné, dans l'intention de 
procurer au Palais l'étain nécessaire, une caravane 
provenant d'Esnunna, il précise: «je les ai (en outre) 
fouillés à la recherche de tablettes en me disant: "il 
n'est pas impossible qu'ils fassent passer des tablettes 
pour quelque part" » (A.16 = Durand 2000, n° 912). 

Le métier de marchand n'était donc pas sans risques. 
Mais, outre celui d'être interceptés, ils couraient surtout 
celui d'être retenus en représailles envers l'un des leurs. 
Un exemple en est illustré par une lettre de Sidqum­
Lanasi à propos des marchands d'Imar qui pratiquaient 
à l'occasion un tel embargo, ce qui avait en l'occurrence 
irrité à la fois Alep, Mari et Carkémish qui envisa­
geaient des représailles à leur égard (ARM xxvI/2, 
n° 532). 

c) Banquier. - Le statut de marchand « tamkarum » 
conférait ainsi certains privilèges et n'était pas accordé 
à n'importe qui, dès lors qu'il transportait des marchan­
dises. Néanmoins, à ce privilège étaient associées 
certaines obligations, notamment celle de racheter ses 
compatriotes prisonniers de guerre. Le Codex de Hammu­
rabi précise ainsi à son § 32 quelles étaient les conditions 
de remboursement du marchand par le captif. On 
dispose concrètement pour Mari de l'exemple d'un 
captif libéré à Carkémish et racheté par un marchand 
mariote (ARM VIII, n° 78; Durand 1983, p. 110-111). 

Un certain Yaqqim-Addu y est racheté pour le prix 
de 15 sicles par deux employés d'un marchand mariote, 
auquel il devra rembourser 30 sicles sitôt de retour. 
Comme le fait remarquer J.-M. Durand,« Le marchand 
ne fait donc point une "bonne affaire", mais simplement 
"ses affaires" » (Durand 1983, p. 111). Ce ratio est 
d'ailleurs exprimé dans le Codex de Hammu-rabi 
§ 101 : « Si, là où il est allé, il n'a pas vu de profit, le 

commis remettra au marchand le double de l'argent 
qu'il a reçu» (Finet 1973, p. 72). 

Le marchand, de par ses activités, détenait donc des 
capitaux importants et ainsi fonctionnait aussi comme 
banquier ou bailleur de fonds (Kupper 1989, p. 89). On 
le voit notamment dans un texte où, pour se procurer 
de l'argent, un individu veut mettre en gage chez un 
marchand son épouse et un couple de serviteurs: « Moi, 
je veux bien vendre chez le prêteur (mot à mot "chez le 
marchand"), mon épouse, un esclave mâle et une de 
sexe féminin qui m'appartiennent, afin d'en obtenir 
deux mines». 

De même, les services du Palais pouvaient-ils 
demander aux marchands une « avance » en argent, 
comme Asqûdum l'explique à ZimrÎ-Lîm: «En ce qui 
concerne l'argent qui pourrait manquer, à propos 
duquel mon Seigneur m'a écrit: « Écris pour qu'on te 
porte l'argent », si l'argent me fait défaut, j'emprunte­
rai celui qui me manquerait auprès des marchands que 
je pourrais rencontrer. Sinon, le temps que j'écrive à 
mon seigneur pour l'argent, les jours seront 
inemployés» (Durand 1988, n° 22 : 33-42). 

B. LES ÉCHANGES ENTRE ROIS. - L'échange de cadeaux 
entre rois tient une place essentielle dans la vie diploma­
tique de l'époque amorrite et pour l'approvisionnement 
du Palais. La circulation des présents sous ZimfÎ-Lîm 
couvre une vaste aire géographique allant d'Est en 
Ouest, du centre de l'Élam (Ansân) à la Méditerranée 
(Ugarit, Byblos et Ha$or), voire même en Crète, et de 
l'anatolienne Hattusha au Nord jusqu'à Bahrein au Sud 
(Lerouxel 2002, p. 417). 

Le vocabulaire de ces échanges de cadeaux est relati­
vement spécifique (Lerouxel 2002, p. 420-421). Les 
deux termes essentiels qui les désignent sont sûbultum 
pour l'envoi de présents depuis le Palais, sortant des 
réserves, et sûrubtum pour la réception de présents, 
entrant dans les réserves (Durand 1983, p. 512-515). 
Deux autres termes désignent des présents qui, eux, 
s'échangent par contact direct, qistum (Durand 2000, 
p. 580), présent fait à un envoyé à l'intention de son 
souverain, en retour de la tâmartu, présent de l'ambas­
sadeur (Durand 2000, p. 598), littéralement à « la vue» 
du roi étranger (Durand 1997, p. 594). 

Il se pourrait, en fait, que sûbultum et tâmartum 
correspondent à une même réalité, mais à des moments 
différents: ainsi, le présent aurait été sûbultum tant qu'il 
voyageait, et serait devenu tâmartum lors de sa remise 
(Lerouxel 2002, p. 425-426). 

Typologie et prix. - Les deux principaux présents 
que comptent les documents administratifs sont ceux 
en tissus (relativement stéréotypés : étoffes et habits 
complétés par une arme, laquelle est généralement un 
arc complexe) et ceux en métaux précieux, consistant 
surtout en vases (Lafont 2001, p. 310). 

À côté de ces présents classiques, des cadeaux plus 
exotiques peuvent exister. Notamment l'envoi entre cours 
de spécialités de leurs pays. Les esclaves de prix, 
notamment les chanteuses, ou les envois de vin sont 
particulièrement appréciés. On voit ainsi SamsÎ-Addu 
modérer la générosité de son fils Yasmah-Addu à qui le 



293 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 294 

roi Aplahanda avait demandé des musiciens: « Tous tes 
musiciens-astalû sont splendides. Il ne faut pas s'en 
séparer. D'un autre côté, en ce qui concerne la musicienne 
qu'il t'a réclamée, vois s'il y a une vieille? femme; donne­
la lui» (ARMI, n° 83 = Durand 1997, n° 255). 

On signalera dans ce contexte le chat (surânum) 
apporté à Zimrî-Lîm depuis le plateau iranien (ARM 
XXIII, n° 448, p. 39 et analogues, malgré CAD S/3, 
p.340b). 

Mari servait ainsi d'intermédiaire entre l'Est et 
l'Ouest et l'on y voit passer, au gré des échanges de 
cour à cour, des produits originaires de Chypre et de 
Crète ou du plus lointain Iran. 

Le prix. - Ce système d'échanges, sous des couleurs 
de fastueuse prodigalité, était en fait très codifié. L'inté­
rêt des lettres de Mari est d'illustrer les fautes de 
bienséance commises parfois par certains. On lit ainsi 
la lettre indignée d'!Shî-Addu de Qatna à !Sme-Dagan, 
qui montre bien que l'on n'était pas libre d'envoyer 
n'importe quoi en échange d'un présent. !Sme-Dagan 
lui avait demandé deux chevaux blancs, un cadeau 
apparemment très luxueux. Ishî-Addu lui expose que 
les vingt mines d'étain envoyées en échange sont un 
véritable affront, et il laisse transparaître sa colère dans 
une lettre qui entremêle formules de politesse obligées 
et remarques indignées (LerouxeI2002, p. 416). 

Dans certains cas, des souverains qui se savaient 
incapables de répondre à un don éventuel, préféraient 
prendre les devants et demander expressément à ne pas 
recevoir de cadeau, pour ne pas exhiber publiquement 
leur pauvreté. C'est le cas d'un Ibâl-Addu, roi 
d'Aslakkâ, qui décrit ainsi son dénuement à ZimfÎ­
Lîm : « À l'avenir, lorsque je me rencontrerai avec mon 
seigneur, il n'y aura pas de cadeau que je puisse présen­
ter à mon seigneur. S'il plaît à mon seigneur, il ne faut 
pas que mon seigneur donne un cadeau à mon serviteur. 
Voilà que j'avais emprunté 2 sicles d'argent, et j'ai 
(voulu) les donner aux messagers de mon seigneur, 
mais ils n'ont pas accepté en disant: "C'est trop 
peu !" » (Kupper 1996, n° 49 : 20-29). 

Occasion. - La périodicité de ces présents ne peut 
pas être déterminée mais, compte tenu du nombre des 
occasions, ils devaient être relative~nt fréquents. La 
victoire d'un souverain ami était souvent l'occasion 
d'échanges de cadeaux, les alliés célébrant le vainqueur 
et ce dernier envoyant des témoignages de sa victoire. 
La prise d' Esnunna par les Élamites ou celle de Larsa 
par Hammu-rabi fut ainsi l'occasion pour Zimrî-Lîm 
d'envois de cadeaux, qui pouvaient prendre la forme 
symbolique d'une arme, comme celui fait à Hammu­
rabi de Babylone (Limet 1986, n° 9), ce qui s'accorde 
bien avec une victoire militaire. 

Contrairement à ce que sa définition actuelle pourrait 
laisser supposer, un présent n'est pas toujours à l'initia­
tive du donateur, mais il peut très souvent faire l'objet 
d'une demande. S'instaure alors une procédure plus ou 
moins longue pour en régler les modalités : refus 
momentanés, excuses, demandes de contreparties, etc. 
(Lafont 2001, p. 309). 

Lorsque de tels présents étaient envoyés, ils nécessi­
taient la constitution de véritables ambassades. Lorsque 
de hauts fonctionnaires étaient reçus par des rois 
étrangers, après la remise de leurs présents, ils recevaient 
des cadeaux (qistum) qu'ils devaient à leur retour chez 
eux reverser au trésor royal. Le contre-don qui s'en 
suivait nécessitait lui aussi une ambassade. Cela illustrait 
l'une des fonctions fondamentales du présent, l'étalage 
de la richesse du donateur (Lafont 2001, p. 309), ne pas 
se montrer en état d'infériorité et être à même de fournir 
un contre-don équivalent, même si en fin de compte les 
conditions de l'échange étaient préréglées. 

Lors d'une proposition d'alliance, il semble avoir été 
d'usage d'envoyer un présent, dont la valeur tenait 
surtout à son symbole. Par exemple, Ibâl-pî-EI II 
d'Esnunna accompagna sa proposition d'alliance à 
Zimrî-Lîm de Mari par l'expédition d'un grand trône 
(Charpin 1991, p. 139-166), ce qui constituait en même 
temps une reconnaissance politique. La conclusion 
même d'une alliance suivait des étapes très précises qui 
se terminaient par un échange de dons (Lafont 200 1, 
p.311-312). 

Des présents pouvaient être envoyés à l'avènement 
d'un souverain, sans qu'il soit fait mention d'une 
proposition d'alliance. Ils sont très attendus, lorsqu'ils 
proviennent d'un roi puissant, par quelqu'un dont la 
légitimité reste encore à établir, puisqu'ils reviennent à 
une reconnaissance politique. Ce cas est très bien illustré 
par la demande du nouveau roi de Carkémish, Yahdun­
Lîm, fils d'Aplahanda, à Hammu-rabi, à propos de 
musiciennes. La réponse de Hammu-rabi est édifiante: 

« S'il manque vraiment de musiciennes, c'est qu'il 
n'est pas de sang royal... »(Birot 1993, n° 162). 

Cet aveu de manque de musiciennes qui devraient 
entrer dans le harem royal, un des attributs (avec le 
trône) de la royauté, révèle la faiblesse du nouveau roi, 
et son désir d'affirmer sa légitimité. 

L'envoi de certaines sortes vestimentaires avait 
certainement aussi valeur de symbole. Par exemple, le 
vêtement taddi'âtum (<< à appliques », soit l'habit même 
du couronnement) est le contre-don de Zimrî-Lîm à 
Ibâl-pî-EI II en échange du trône qu'il lui a envoyé; de 
même le roi d'Alep, principal allié de Zimrî-Lîm, lui 
fit-il plusieurs fois parvenir ce même habit (Lerouxel 
2002, p. 435-436). 

Les fêtes religieuses sont des moments privilégiés pour 
des présents, principalement celle d'Estar, en ce qui 
concerne Mari; il peut s'agir de vêtements, d'envoi 
d'animaux, de fragments de viandes sacrificielles, de 
chars ... La mort d'un souverain était également l'occa­
sion d'offrir des présents au mort. Le mobilier des tombes, 
qui pouvait être fort luxueux, comme on le constate pour 
la tombe royale découverte à MishrifehlQatna en 2002, 
était certainement en partie composé par de tels cadeaux. 
Ainsi, les Mariotes offrirent-ils une arme-katappum pour 
le tombeau du roi d'Alep Yarîm-LÎm (Limet 1986, n° 17). 
Il fallait attendre la fin de la période de deuil, soit une 
quinzaine de jours (Charpin 2001, p. 53), pour que les 
Mariotes envoient au nouveau roi d'Alep, Hammu-rabi, 
un présent, un disque solaire en or, à forte signification 



295 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 296 

symbolique (le soleil est l'image de la royauté en Syrie), 
lors de son accession au trône. 

Enfin, les déplacements de souverains étaient 
également l'occasion d'échanges de cadeaux, comme 
l'illustrent les voyages de Zirnrî-Lîmjusqu'à Huslâ ou 
Ugarit, qui furent l'occasion de multiples échanges 
(Villard 1986, p. 402-404). 

À côté de ces biens de prestige, un ensemble de 
cadeaux est visible, moins solennels, consistant en 
biens de consommations. Ces échanges sont, comme 
l'illustre la lettre d'!Shî-Addu à !Sme-Dagan citée 
précédemment, théoriquement de valeur équivalente, 
les rois envoyant leur surplus contre ce dont ils 
manquaient. L'étude des circulations de ces cadeaux 
montre que Mari, pour des raisons essentiellement 
politiques, est plus dépendante de l'Ouest que de l'Est 
de la Mésopotamie, exception faite de l'étain élamite. 

Ces cadeaux ne sont pas exclusifs des achats et 
suivent les mêmes routes. Le vin provenait principale­
ment de Carkémish et du Yarnhad, et une partie en était 
redistribuée aux souverains en Babylonie et en Élam. 
Les essences de bois rares suivaient le même circuit. 
De même, les animaux exotiques ou de luxe circulaient 
comme cadeaux, bien que quelquefois leur valeur 
marchande apparaissait (comme pour les chevaux 
blancs de Qatna) ; le personnel spécialisé faisait de 
même l'objet de cadeaux très appréciés. 

Les archives de Mari montrent que commerce et 
diplomatie étaient intimement liés. Il est parfois difficile 
de faire la différence entre échanges entre cours et 
commerce réel, car très souvent ces opérations sont le 
fait des mêmes personnages (Lafont 2001, p. 308). 
Leurs modalités s'imbriquent les unes dans les autres, 
cadeaux et marchandises voyageant souvent ensemble; 
plus d'une fois, des diplomates profitaient d'un départ 
de caravane pour s'assurer une meilleure sécurité tout 
au long de la route (Michel 1996, p. 397), tout comme 
l'on pouvait charger un diplomate de faire les affaires 
de grands personnages de la cour (Durand 1983, 
nO 218), voire du roi lui-même (Michel 1992, p. 127-
137). 

Le cas de l'approvisionnement en étain du palais de 
Mari convient parfaitement à illustrer cette situation. 

C. UN CAS D'ESPÈCES: LA CIRCULATION DE L'ÉTAIN -

À l'époque paléobabylonienne, il est possible de distin­
guer trois routes principales pour le trafic de l'étain au 
Proche-Orient: (a) celle (la mieux connue) qui aboutis­
sait de l'Est à Assur et menait à Kanis et, au delà, aux 
villes d'Anatolie centrale; (b) celle qui, provenant 
également de l'Est, allait d'Esnunna vers Sippar et 
Babylone pour terminer à Larsa ; enfin (c) une 
troisième qui partant d' Esnunna également, passant par 
Mari, se dirigeait vers Alep et, au delà, jusqu'à Ugarit 
(Joannès 1991, p. 67). 

L'étain est un métal nécessaire à la fabrication du 
bronze, matériau de base des outils et des armes. On voit 
le roi de Mari, Zirnrî-Lîm, en acheter tout au long de son 
règne. La majorité de l'étain provenait de l'Élam et son 
abondance à Mari dépendait donc principalement des 

rapports que le roi de Mari entretenait avec le roi d'Elam. 
J.-M. Durand a pu montrer que loin d'être un commerce 
régulier sur tout le règne de Zirnrî-Lîm, ce ne furent que 
des transactions échelonnées sur trois seules années 
(entre ZL 7' et 9'), reflet des bons rapports entre les deux 
puissances (Durand 1986, p. 122-128). Ces apports 
ce~sèrent avec la rupture des relations diplomatiques avec 
l'Elam, c.-à-d. au moment où le monde amorrite se ligua 
contre ce dernier et que les intermédiaires qui en contrô­
laient le déplacement, notamment Esnunna, ne furent 
plus en mesure de servir de relais (Charpin-Ziegler 2003, 
p. 212-213). On voit en temps ordinaire Esnunna en 
contrôler normalement le circuit. Dans une de ses lettres 
Meptûm, un serviteur de Zirnrî-Lîm (Dossin 1970, p. 97~ 
106 = Durand 2000, n° 912), raconte que, sachant que le 
palais était en manque d'étain, il avait détourné une 
caravane en provenance d'Esnunna, à laquelle il avait 
proposé de lui acheter son métal ou d'aller jusqu'à Mari 
le vendre. Ce document montre de façon flagrante que 
Mari n'était pas sur la route normale du circuit de l'étain 
(Joannès 1991, p. 70-71). 

La plupart des attestations d'étain à destination 
d'Ugarit et d'Alep sont en fait des distributions de 
cadeaux opérées par ZimrÎ-Lîm lors de son grand 
voyage vers l'Ouest (Joannès 1991, p. 68). L'étain qui 
arrivait à Mari était donc en partie redistribué dans 
l'Ouest contre d'autres biens, notamment du cuivre en 
provenance de Chypre ou d'Anatolie. 

La documentation actuelle permet ainsi de définir 
trois zones dans le trafic de l'étain en provenance d'Iran, 
que l'on peut distinguer en fonction du prix du métal : 
(a) une première, à laquelle appartiennent Assur et 
Esnunna, se trouve au contact direct de l'Elam, produc­
teur ; (b) une deuxième, à laquelle appartient Mari, 
illustre le cas de centres importants qui demandent à être 
ravitaillés en fonction de leurs propres besoins ; (c) 
l'Ouest enfin est l'aboutissement ultime de ce trafic. 
Lorsque Esnunna subit une éclipse, Mari put se procurer 
de l'étain beaucoup moins cher en passant directement 
par l'Elam, sans intermédiaires (Joannès 1991, p. 70). 

Ce trafic de l'étain montre bien la complexité des 
imbrications entre commerce, échanges de présents et 
affaires personnelles des serviteurs royaux. En effet, les 
envoyés de Zirnrî-Lîm rapportaient de l'étain provenant 
de quatre sources différentes : envois à des fins 
diplomatiques (sûbultum) d'un des rois élamites ; 
cadeaux (qistum) faits aux envoyés de Zirnrî-Lîm, soit 
en argent converti sur place en étain, soit en étain, 
reversé à la caisse royale à leur retour; achats avec de 
l'or ou de l'argent fournis par un fonctionnaire du 
palais, c.-à-d. pour comptes privés. 

En définitive, pour sa majeure partie, le trafic d'étain 
était mené dans le cadre de l'économie palatiale, selon 
les règles du don et du contre-don diplomatiques, mais 
certains chargés de missions en ont profité largement 
pour « faire leurs affaires ». 

Bibliographie 
Birot 1993 = M. Birot, La correspondance des 

gouverneurs de Qattunân, ARM XXVII, Paris. 



297 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 298 

Charpin 1991 = D. Charpin, « Le traité entre Ibâl-pî­
El d'Esnunna et Zirnri-Lim de Mari », dans D. Charpin 
et F. Joannès (éds), Marchands, diplomates et empereurs. 
Études sur la civilisation mésopotamienne offertes à 
Paul Garelli, Paris, p. 139-166 ; 2001 = « "Le roi est 
mort, vive le roi !" (II) : présents symboliques de Mari 
à Alep », NABU 2001153 ; 2002 = « La politique 
hydraulique des rois paléo-babyloniens », Annales HSS 
mai-juin 2002, n° 3, p. 545-559. 

Charpin-Ziegler 2003 = D. Charpin et N. Ziegler, 
« Mari et le Proche-Orient à l'époque amorrite : essai 
d'histoire politique », FMv, Mémoires de NABU 6, Paris. 

Dossin 1955 = G. Dossin, « L'inscription de 
fondation de Iahdun-Lîm roi de Mari », Syria 32, p. 1-
28 ; 1970 = « La route de l'étain en Mésopotamie au 
temps de Zimri-Lim », RA 64, p. 97-106. - Durand 
1982 = J.-M. Durand, « Relecture d'ARM VIII. 
Collations », MARli, p. 91-135 ; 1983 = « Textes 
administratifs des salles 134 et 160 du palais de Mari », 

ARM XXI, Paris; 1986 = « Fragments rejoints pour une 
histoire élamite », L. De Meyer, H. Gasche et F. Vallat 
(éds), Fragmenta historiae elamicae. Mélanges offerts 
à M.-J. Steve, Paris, p. 111-128 ; 1988 = Archives 
épistolaires de Mari Ill, ARMT xxvIiI, ERC, Paris; 
1990 = « La Cité-État d'Imâr à l'époque des rois de 
Mari », MARI 6, 1990, p. 39-92 ; 1997 = Les 
Documents épistolaires du palais de Mari, l, LAPO 16, 
Paris; 1998a = Les Documents épistolaires du palais de 
Mari, Il, LAPO 17, Paris ; 2000 = Les Documents 
épistolaires du palais de Mari, III, LAPO 18, Paris ; 
2002 = « Le Culte d'Addu d'Alep et l'affaire d'Alah­
tum », FM VII, Mémoires de NABU 8, Paris; 2003a = 
« Chronique du Moyen-Euphrate 2. Relecture de 
documents d'Ekalte, Emar et Tuttul », RA 97, p. 141-
180; 2005a = « Tempête sur le Taurus », NABU 
2005/61 ; 2005b = « Le Culte des pierres et les 
monuments commémoratifs en Syrie amorrite », FM 
VIII, Mémoires de NABU 9, Paris. 

Finet 1973 =A. Finet, Le code d'Hammurapi, LAPO 
6, Paris. 

Geyer-Monchambert 2003 = B. Geyer et J.-y. Mon­
chambert, La basse vallée de l'Euphrate Syrien,. du 
néolithique à l'avènement de l'islam, BAH 166, 
Beyrouth. 

Joannès 1991 = F. Joannes, « L'étain, de l'Elam à 
Mari », Mésopotamie et Elam. Actes de la XXXV le 
Rencontre Assyriologique Internationale, Gand, 10-14 
juillet 1989, Mesopotamian History and Environnment. 
Occasional Publications (= MHEO) l, Gand, p. 67-76 ; 
1997 = « Palmyre et les routes du désert au début du 
deuxième millénaire av. J.-c. », MARI8, Paris, p. 393-
415. 

Kupper 1989 = J.-R. Kupper, « Les marchands à 
Mari », dans M. Lebeau et Ph. Talon (éds), Reflets des 
deux fleuves. Volume de Mélanges offerts à André 
Finet, Akkadica Supplementum VI, Louvain, p. 89-93 ; 
1992 = « Karkémish au Ille et Ile millénaires avant notre 

ère », Akkadica 79, p. 16-23. 

Lackenbacher 1988 = S. Lackenbacher, « Les 
lettres d'Abimekim », Archives Épistolaires de Mari 
I12,ARMxxvII2, n° 371-399. -Lafont 1988 = B. Lafont, 
« La correspondance de Sidqum-Lanasi », Archives 
épistolaires de Mari I/2, ARM xxvII2, Paris, n° 509-
541 ; 1992 =« Nuit dramatique à Mari », FM [1], p. 93-
106 ; 2001 = « Relations internationales, alliances et 
diplomatie au temps des rois de Mari », Amurru 2, 
p. 213-328. - Lerouxel 2002 = F. Lerouxel, « Les 
échanges de présents entre souverains amorrites au 
XVIIIe siècle d'après les Archives royales de Mari », FM 
VI, p. 413-464. - Limet 1986 = H. Limet, Textes 
administratifs relatifs aux métaux, ARM XXV, Paris. -
Lion 1992 = B. Lion, «Vignes au royaume de Mari », 

FM [1], p. 107-114. 

Margueron 2004 = J.-Cl. Margueron, Mari. Métropole 
de l'Euphrate au Ille et au début du ne millénaire av. 
J.-c., Paris. - Marti 2002a = L. Marti, «Le commerce 
du blé par l'Euphrate », FM VI, p. 475-480 ; 2002b = 
« Notes sur l'histoire d'ISme-dagan », FM VI, p. 541-
544. - Michel 1992 = C. Michel, « Les "diamants" du 
roi de Mari », FM [1], p. 127-136 ; 1996 = « Le 
commerce dans les textes de Mari », Amurru 1, p. 385-
426. 

Talon 1985 = Ph. Talon, « Textes administratifs des 
salles "Y et Z" du palais de Mari », ARM XXIV, Paris. 

Villard 1986 = P. Villard, « Un roi de Mari à 
Ugarit », UF 18, p. 387-412. 

L. MARTI. 

V. ENVIRONNEMENT 
ET OCCUPATION DE L'ESPACE 

I. LES NOMADES 

A. LES GROUPES DE POPULATION. - Jusqu'à présent on 
connaissait le Proche-Orient ancien surtout comme la 
région des grandes villes : les noms de Babel et de 
Ninive, la grande ville, en étaient les principaux 
symboles; à l'Est, la découverte de l'immense Ébla 
renforçait le prestige d'Alep et faisait également 
considérer les régions occidentales comme extrême­
ment urbanisées. 

Dans la région médiane, celle qui est représentée par 
la vallée du Moyen-Euphrate et toute la Haute-Djéziré, 
à l'époque que documente Mari pour la première partie 
du Ile millénaire av. n. è., les grands tells du Ille 
millénaire ne sont plus que des lieux couverts de ruines 
et délaissés, si ce n'est quelques bâtiments qui abritent 
les vestiges de pouvoirs défunts. C'est la zone où 
circulent pour s'arrêter parfois, pour une ou deux 
générations, des gens à économie moutonnière et qui 
ont un genre de vie typique des pasteurs itinérants. 
Certains à cette époque choisissent de fréquenter des 
itinéraires de parcours négociés avec les villages de 
sédentaires, d'autres s'arrêtent mais sont toujours prêts 
à repartir. 



299 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 300 

Cette population, surtout ceux qui ne s'arrêtent pas 
longtemps quelque part, se donnaient à eux-mêmes 
dans leur langue l'appellation de hana, c.-à-d. « ceux 
qui vivent sous des tentes ». À l'heure actuelle cet 
appellatif est rendu par « bédouin» pour bien montrer 
qu'il s'agit là d'un genre de vie, non d'une ethnie 
particulière. Il n'y a pas, en effet, d'« ethnie hanéenne », 
comme on l'a répété depuis la redécouverte de cette 
réalité, peu comprise pour elle-même; tous errants sont, 
en effet, susceptibles d'être désignés par ce terme qui 
transcende donc les notions de tribalité et d'ethnies, 
voire de langues. Peuvent ainsi être des hana non 
seulement des Sémites, mais aussi des Turukkéens qui 
devaient être à tout le moins des sangs mêlés de 
Hourrites. Le problème pour bien identifier les hana, 
ou son décalque akkadien hanû, vient de ce que le 
terme a deux acceptions dans les textes de Mari, où ils 
sont le mieux représentés, un peu analogues à celle de 
l'ethnique « américain » d'aujourd'hui : soit un 
« habitant des Amériques », au quel cas un Canadien 
ou un Argentin peuvent être dits des «Américains », 

mais aussi, dans un sens plus étroit, comme « celui qui 
habite les États-Unis d'Amérique ». Or, à Mari, le 
groupe bédouin qui est le plus proche de la famille 
royale, soit les Bensim' alites, reçoit assez souvent par 
désignation simplifiée l'appellation hanû, ce qui tend à 
faire croire à un groupe tribal indépendant des deux 
sections majoritaires qui le composent et, en revanche, 
masque une partie de la réalité bensim' alite. 

Ce terme de hana et son équivalent akkadien hanû 
sont, d'autre part, désormais traduits par le français 
« Bédouin », non pas dans le sens technique arabe de 
« nomade possédant des chameaux », mais dans son 
sens étymologique d'« homme de la steppe », les hanû 
étant ainsi non pas des paysans hors des villes, réalité 
qui est désignée par muskênum, mais des gens qui font 
partie du nawûm, ou qui le constituent, le nawûm étant 
la « steppe » où paissent au gré des saisons leurs 
troupeaux. On constate néanmoins chez eux un appel 
de l'ailleurs, un goût de l'activité sportive et de 
l'exploit, un sens de l'honneur, un culte des bétyles, un 
caractère fataliste et un appétit de la vengeance qui, à 
bien des égards, en fait sinon les ancêtres, au moins les 
frères des bédouins préislamiques tels qu'on en a gardé 
le souvenir ou qu'ils ont été, tant que leur pays n'a pas 
été brutalement modernisé. 

Dans la région moyenne il y a, enfin, des Bédouins 
avec lesquels on vit et d'autres non. Ainsi les Soutéens 
(gens du Sud), les premiers « Ahlamu », documentés 
plus tard comme une partie des Araméens, mais à 
l'époque amorrite attestés surtout comme noms propres 
(cf. ARMTxVI, p. 54, s. n. Ahlâmu, Ahlammu), les gens 
du Zagros (Lullû, Turukkû, Qutû), sont sentis comme 
des allogènes dont on se méfie et avec qui les rapports 
sont irrémédiablement agonistiques. 

Ceux avec qui l'on vit se divisent en deux grands 
groupes dont les appellations sont interdépendantes 
même si personne n'a, jusqu'à aujourd'hui, expliqué 
l'origine ou la raison de leur distinction: les uns sont 
dits « fils de la Droite », on les appelle dans nos traduc-

tions « Benjarninites » et les autres, « Fils de la gauche », 
ce sont les « Bensim'alites ». 

Ces appellatifs modernes sont en fait dérangeants. 
Les textes anciens expriment la notion de « fils » par 
l'idéogramme sumérien DUMU. Dans l'écriture 
akkadienne DU MU représente le sémitique mârum, 
mais on a eu tendance à donner à l'idéogramme une 
lecture qui recoure plutôt à un terme ouest-sémitique, 
celui de binum. Ce fait permet de retrouver derrière une 
lecture binû yamîna les fameux « Benjaminites » de la 
Bible, pourtant attestés par des textes bien plus récents 
et dont rien ne prouve qu'ils aient eu des traditions qui 
les relient à la grande division tribale amorrite. En fait, 
si la réalité phonique bi-ni-ia-mi-na est bien attestée par 
un nom propre isolé [ARMT XXII, n° 328 ii 16], on a 
plusieurs indices que dans le dialecte propre de Mari 
on prononçait leur nom Mannî[G. DossinRA 52,1958, 
p. 60-62] et ce dernier se dérive naturellement à partir 
d'une lecture de DUMU par mârum. On ne comprend 
pas bien le détail phonétique de l'évolution de mâru 
iamîna jusqu'à Mannî et il est vraisemblable qu'il faille 
partir de marCu)imni(m), ce qui suppose un dialecte qui 
ne connaissait pa~e même système de voyelles longues 
ni les mêmes géminées qu'au pays d'Akkad. Apparem­
ment *marimmi, après avoir assimilé le groupe -mn-, le 
simplifiait, tout en pratiquant par ailleurs le procédé de 
la syncope vocalique. On connaît fréquemment dans 
toutes les langues des prononciations bien plus rapides 
que ne le ferait croire la chaîne écrite. 

La prononciation Bini-iamîna, puisque un NP 
l'atteste, devait donc être le fait d'un autre dialecte, peut­
être celui des Benjaminites eux-mêmes, voire de certains 
d'entre eux. Yamîna, en tout cas, se présente certaine­
ment comme désignant à l'origine un pays, le « Sud », 

analogue au Yémen actuel, quoique sans liaison aucune 
avec lui, vu la distance chronologique qui les sépare. On 
pourrait ainsi supposer que les Benjaminites ont été, à 
l'origine du moins, des Occidentaux du sud, c.-à-d. 
établis plutôt dans la région de Qatna et de la Palestine. 
Un indice en ce sens pourrait être trouvé dans le fait que 
les ruines d'une de leurs cités éponymes, la ville de 
Yarih, « Cité de la Lune» (<< Luna »), dont le nom 
rappelle à l'évidence celui de « Jéricho» et auquel se 
ramène le nom de la tribu benjaminite des Yarihû, se 
trouvait en Cana'an à l'Ouest de la ville de Damas, 
d'après un général mariote en expédition en Occident. 
Le rapprochement ne peut cependant pas être précisé et 
on ne constate pas de culte particulier rendu yar les 
Yarihéens au dieu lune dont le nom Yarah ou Erah est 
cependant très présent dans toute l'onomastique 
occidentale. Le seul fait qui irait en ce sens serait que 
Harrân, une ville notoirement d'obédience benjaminite, 
dont le culte au dieu Lune (sous le nom de « Sîn ») est 
très bien documenté à l'époque très récente par le culte 
que lui rendirent le dernier roi néobabylonien sémitique, 
Nabonide, et sa mère, est déjà, à l'époque de Mari, le 
siège d'un culte lunaire (ARMT XXVI, n° 24), sans 
pourtant que l'on sache quelle était l'appellation 
indigène de la divinité ; rien par ailleurs ne parle 
d'origines benjaminites de la famille de Nabonide. 



301 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 302 

Notre lecture « Bensim' alites» est construite sur 
l'opposition avec Benjaminites, quoique nous n'ayons 
aucun renseignement sur la prononciation de l'ethnique 
et qu'il n'y ait pas de *Sim'ala qui corresponde à 
Yamîna. Il est vraisemblable qu'à Mari l'appellatif 
devait se présenter sous une forme « mar(u)sim'al » 

dont l'évolution phonétique n'est pas prévisible et qui 
peut se cacher derrière le mâru-simmallâyum de (ARM 
XXVIII, n° 90, l. 4). La« Gauche» désigne le Nord. Les 
Sim'alites pourraient se présenter plutôt comme des 
« Nordistes» par rapport aux « Sudistes ». Le pays de 
Sam' al, pourtant, au Iec millénaire av. n. è., s'il est bien 
au Nord-Ouest, se présente comme un pays surtout 
araméen; à l'époque de Zirnrî-Lîm, sa région était un 
repaire de Benjaminites. Aucun rapprochement, non 
plus, n'est possible avec les « Ismaéliens» des Arabes 
même si, là encore, ils représentent une réalité du Nord­
Ouest de l'Arabie. 

On peut néanmoins se demander si l'opposition entre 
les deux groupes est fondamentale ou accidentelle. Ce 
qui intrigue le plus le chercheur, c'est que, si les tribus 
benjaminites sont largement répandues par tout le 
Proche-Orient (en Occident, dans la région médiane et 
dans la région orientale), au moins à en juger par les 
attestations de leurs tribus (Amnanum, Yahrurum, etc.), 
en revanche les Bensim'alites représentent un fait 
strictement mariote : ils ne sont connus qu'à l'époque 
du royaume de Mari et principalement par ses textes, 
disparaissant à partir du moment où ils se taisent, même 
si certains de leurs ethniques semblent avoir eu une 
survie, comme Asarugâyu qui devrait se perpétuer 
derrière l'ethnique araméen Sarugû. Même si le terme 
benjaminite n'est pas une seule fois utilisé dans les pays 
d'Akkad ni de Sumer, sans doute parce qu'il y est 
occulté par le générique amurrû« occidental », l'absence 
assez générale de l'ethnique et de ses clans en ce qui 
concerne les Bensim' alites a de quoi étonner. 

Il se pourrait, dès lors, que le phénomène 
bensim'alite n'ait pas été q:l.elque chose de fondamen­
tal, mais n'ait eu qu'une relation ponctuelle avec le 
phénomène benjaminite qui était beaucoup plus général 
et qu'il n'en ait désigné qu'une modalité, dénommée 
en réaction à la désignation générale. 

Quoiqu'il en soit, les deux groupes qui se sont à 
l'occasion fortement opposés, jusqu'à la guerre, ont eu 
aussi - et l'ont exprimé par des images très fortes - le 
sentiment aigu de leur unité, surtout ceux des deux 
groupes qui se sont partagé les rives de l'Euphrate où ils 
ont fait boire en commun leurs troupeaux, s'assimilant 
à la crue d'amont qui conflue à la crue d'aval, image 
où ils devaient retrouver celle du flot de l'Euphrate 
nourri de celui du Balih, les régions benjaminites, qui 
venaient augmenter le flot de l'Euphrate grossi par 
l'apport du Habour, la région bensim' alite, situation qui 
était bien celle de leurs établissements au moment où le 
propos a été tenu, en l'an 10 de Zimrî-Lîm, alors 
menacé par l'attaque élamite. 

Le symbole même de leur union foncière peut sans 
doute être recherché dans la personne de dame Addu-

dûrî, une princesse benjaminite originaire d'Abattum, 
donc rabbéenne d'extraction, qui avait épousé un des 
mâles les plus importants des Bensim'alites, Hadnî­
Addu, sans doute le fils aîné ou un frère du roi Yahdun­
Lîm de Mari. On peut supposer que le mariage avait été 
conclu à la fin des guerres tribales qui avaient vu le 
triomphe du roi de Mari. Une sœur de ZimfÎ-Lîm lui­
même, Atrakatum, avait épousé le prince benjaminite 
du Yahrur, Sumû-Dabî, qui semble avoir été un leader 
des Benjaminites au moment où ils se réinstallèrent sur 
les bords de l'Euphrate après l'intermède de Samsî­
Addu. 

Les Bensim'alites sont certainement le groupe auquel 
appartenait la famille royale de Zimrî-Lîm, celui qui 
avait suivi Yaggid-Lîm (<< La Tribu a frappé »), un 
puissant prince du Nord dont on se souvenait deux 
générations plus tard, mais qui avait dû subir des revers 
et descendre jusqu'aux bords du Moyen-Euphrate qui 
se trouvaient abandonnés après un Ille millénaire de 
relative aisance. 

On connaît la titulature de son fils Yahdun-Lîm par 
deux sources qui doivent sans doute être mises en 
diachronie: sur le sceau d'une de ses filles, Yahdun­
Lîm est dit « roi de Mari et des Bensim' alites» ; dans 
ses inscriptions, il se dit lui même « roi de Mari et du 
pays des Bédouins (hana) ». Le fait essentiel est, 
qu'entre-temps, il a remporté de grandes victoires sur 
les principautés benjaminites majeures que les 
Bensim'alites avaient trouvé installées en petits 
royaumes sur l'Euphrate-Moyen, à Samânum, Tuttul et 
Abattum. La victoire a dû entraîner une première fusion 
des deux ethnies. 

Lorsque Samsî-Addu, après avoir affronté Yahdun­
Lîm et l'avoir vaincu, eut poussé jusqu'à Mari, il 
semble que les Bensim' alites soient passés sur la rive 
droite de l'Euphrate et aient pénétré au Yamhad pour y 
être installés à l'extrême ouest du royaume, l'endroit 
où le roi ZimfÎ-Lîm retourna peut-être en pèlerinage 
aux lieux de son enfance, vers la fin de son règne (FM 
VIII). 

Lorsque l'on voit, après la mort de Samsî-Addu, une 
coalition de Bensim' alites et de Benjaminites attaquer 
Tuttul, on a l'impression que le descendant de Yahdun­
Lîm reprenait alors à son compte la conception 
monarchique de son prédécesseur puisque sur le sceau 
qu'il se fabrique, dès avant sa conquête de Mari, il se dit 
aussi bien « roi de Mari » que « du pays des Bédouins» 
(hana). Les deux ethnies ne se fondirent pourtant pas 
tout de suite, les uns dans les autres. Il y avait même dû 
y avoir eu, préalablement à la conquête, un partage des 
terres puisque les Benjaminites arrivés en masse 
s'entendirent inviter d'aller vers les régions qui leur 
étaient attribuées. 

L'unité politique ne fut accomplie que lorsque les 
Benjaminites, acculés à la rébellion, durent se soumet­
tre malgré un appel à de grandes puissances étrangères 
auprès de qui ils avaient dû solliciter des solidarités 
tribales qui ne sont plus connues, mais que l'on peut 
supposer. Désormais les Benjaminites ne furent plus 



303 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 304 

que locataires des terres qu'ils avaient conquises et que 
leur avait concédées le roi de Mari ; ils contribuaient à 
l'enrôlement dans l'armée mariote au même titre que 
les Bensim' alites. 

La monarchie de Mari mérite amplement son 
appellation de « bédouine » puisque le royaume qui 
survécut à la chute de la puissance mariote perdit vite 
toute attache avec la grande cité du Ille millénaire mais 
garda comme appellation propre celui de « Pays 
bédouin ». 

B. LES INSTITUTIONS. - On sait peu de chose sur les 
institutions de ces Bédouins, si ce n'est par quelques 
historiettes dont le caractère exemplaire ne s'impose 
pas et par la collecte d'un ensemble de termes qui 
concernent le monde de la politique et de la société, 
mais sont de toute évidence étrangers au stock des 
vocables akkadiens. 

Le point fondamental est que ces gens constituaient 
des familles d'une étendue beaucoup plus ample que les 
groupes analogues qui se trouvaient dans ce qui est 
l'actuel Irak, région de grandes villes, où le partage des 
héritages et surtout la contrainte qu'imposait un tissu 
urbain relativement dense avaient provoqué le morcelle­
ment des unités humaines. À en juger par le vocabulaire, 
le chef de famille, ou au moins sa référence, est incarné 
dans la région médiane par l'aïeul, le hammum 
(Cammum) qui n'a pas à l'époque le sens d'« oncle », 

courant dans les langues sémitiques postérieures ; il 
s'agit du «grand père ». Les « oncles» ont leur spécifi­
cité puisque l'on y distingue celui du père, le hâlum 
(hâlum), et celui de la mère, le dâdum. Pour EGO, la 
f~mille se divise en deux zones, celle de la famille 
paternelle, le bît aba, et celle de la mère, le mahrastum 
(mabrastum), terme construit sur la racine qui signifie 
«accoucher» (barâsum). Deux zones sont distinguées en 
fonction de la population féminine: le nesûtum où l'on 
marie les filles de la maison et la sallatum où l'on va 
épouser les nouvelles femmes introduites dans la famille. 

On ne connaît pas cependant les contraintes qui 
pesaient sur un tel système; on ne sait pas ainsi si l'on 
pouvait choisir ses lieux d'alliance, ou s'ils étaient 
obligés. À l'occasion de mariages dynastiques, on 
constate que les soucis de stratégie politique y sont très 
importants: Zimrî-LÎm, rentré à Mari, prend pour 
première épouse la veuve de son prédécesseur qui a 
perdu la vie lors de la conquête, mais il s'agit d'une des 
filles de Qatna, un des premiers royaumes de l'époque. 
Il épouse très vite ensuite une princesse royale d'Alep 
qui devient elle aussi reine de premier rang. Avoir deux 
épouses principales n'est pas la norme mais, semble-t­
il, une possibilité de la haute société et c'est un point de 
contact intéressant avec les pratiques des patriarches de 
la Bible. Zimrî-LÎm a donc pris ses deux épouses de 
premier rang dans l'Ouest, aucune à l'Est, au moins au 
début de son règne. Mais il était déjà bien pourvu en 
épouses quand il arriva à Mari - ainsi qu'en filles - et 
rien ne dit où il les avaient trouvées. 

On voit ses propres filles être données majoritaire­
ment à des princes de Haute-Djéziré ; là encore, le souci 

du renforcement des alliances de vassalité ne semble 
pas avoir été étranger à la contraction des unions. 

On constate que ses sœurs sont les femmes de 
beaucoup de petits princes mais elles ont pu leur être 
données au moment où se préparait la reconquête des 
anciens royaumes absorbés par le nouveau royaume de 
Haute-Mésopotamie. Là encore, il est difficile de savoir 
dans quelle mesure les princes étaient déjà apparentés 
et poursuivaient leurs alliances par la contraction de 
mariages, ou s'ils ne faisaient que préparer leur retour 
et constituaient un nouveau réseau de pouvoir. 

Les familles s'unissaient en clans, appelés gâyum, 
terme apparenté à l'hébreu gôy. C'était là l'unité de 
base du peuple, commandée par un sugâgum. Ce 
dernier terme signifie au propre « quelqu'un d'impor­
tant », sur une racine SGG qui veut dire« être grand» ; 
le terme correspond, mutatis mutandis, au rabiânum 
des Amorrites établis dans l'Est. On le traduit souvent 
par cheikh, ce qui est commode mais pas très heureux, 
car le terme arabe signifie au propre « Ancien », alors 
que les Anciens, les sîbûtum, constituaient à l'époque 
amorrite un conseil particulier qui assistait le sugâgum 
et parmi lesquels était choisi le sugâgum. Ce dernier 
semble en effet avoir été en droit élu par ses pairs. On 
ne connaît certes l'institution qu'à une époque où la 
royauté est puissante; mais comme on voit en fait le roi 
valider le plus souvent la proposition des locaux, on se 
doute que si le sugâgum tient alors sa légitimité de la 
décision du monarque, ce dernier essaie le moins 
possible d'aller contre la volonté des administrés. 

Le sugâgum versait - en principe à son entrée en 
fonction, mais il mettait un assez long temps à l'acquit­
ter totalement - une taxe dite sugâgûtum ; elle semble 
devoir être interprétée comme une sorte de ferme qui 
permettait au monarque d'anticiper les redevances locales 
que devait percevoir de son côté le chef coutumier. Il était 
ainsi important que le sugâgum fût lui-même quelqu'un 
de fortuné et l'on faisait très attention à ses moyens. Les 
sugâgûtum, relativement importantes, étaient perçues au 
fil du règne, mais fixées d'emblée. Les sugâgum ne 
représentaient donc nullement un pouvoir populaire, 
mais plutôt aristocratique. 

Le sugâgum qui commande à la communauté 
villageoise est son chef naturel à la guerre, à en juger 
d'après les rôles de l'armée mariote. Il est assisté dans 
ses fonctions locales par quelqu'un qui est désigné par 
un titre qui se dit en akkadien laputtûm, ce que l'on 
considère généralement comme un emprunt fait au 
sumérien nu-bànda, mais qui a bien plus de chances de 
venir de la racine sémitique LPT qui signifie « enrôler» ; 
le laputtûm est, en effet, un chef de travaux. Il préside 
à la corvée, tout particulièrement aux travaux des 
champs, et à l'entretien des sources d'approvisionne­
ment en eau ; on le voit - surtout sur ordre royal -
participer à l'entretien des canaux pour lesquels sont 
sollicités des moyens importants qui transcendent ceux 
des simples communautés. 

Dans les villages on constate une division en unités 
qui travaillent aux champs (des sédentarisés) et d'autres 
qui partent avec les troupeaux (des nomadisants). Ces 



305 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 306 

derniers constituent au sein de la tribu le hiprum 
(<< élément qui part », mot sans aucun rapport avec 
l'hébreu « ami », comme cela été trop souvent proposé !). 
Il n'est pas possible de savoir si les clans se répartis­
saient entre ces deux catégories, chacun se scindant 
entre les deux techniques, celle des champs et celle des 
troupeaux, ou s'il y avait au fil des années une rotation 
des clans dans ces activités. on sait cependant que le 
chef coutumier qui emmenait ses contribules à la 
recherche de la pâture se dénommait non pas sugâgum, 
mais kâdum, un terme apparenté à l'arabe qâ'id. Par 
ailleurs, certains autres chefs coutumiers portaient le 
titre de mudînum, « celui qui prend des décisions », 
terme certainement à distinguer de dayyânum, «juge 
en matière judiciaire» ; l'appellatif marquait celui qui 
était à la tête d'une madînatum et il rappelle, d'une 
certaine façon, le sâpitum, également une sorte de juge, 
mais qui fonctionne alors comme le gouverneur d'une 
grande division du royaume. 

Il est ainsi vraisemblable que, si la réalité de l'exer­
cice du pouvoir devait être sensiblement la même 
partout chez les nomades, les titres, en revanche, 
n'étaient pas identiques. 

Les clans se regroupaient en unités supérieures 
rendues conventionnellement par« tribu ». 

a) Chez les Benjaminites, on utilisait le terme de 
lîmum. Comme ce dernier ne peut jamais à l'époque 
être noté au moyen du signe LIM (par exemple à son 
état absolu), on en conclut que sa prononciation était 
en fait [i'mum (et, à l'absolu, li'im). Le terme est en fait 
équivalent du chiffre qui signifie « mille » et de le' om 
qui désigne le peuple en hébreu. On voit ainsi que les 
rôles de l'armée mariote supposent une base de « mille 
combattants» pour le calcul de la conscription tribale. 

Les Benjaminites de la vallée de l'Euphrate à 
l'époque amorrite se répartissaient en cinq tribus, les 
Yahrurû, les Yarîh, les Amnânum, les Rabbûm et les 
Uprapû. Les noms de leurs subdivisons en clans sont 
très mal connus. Sauf Yarîh qui semble, d'une façon ou 
d'une autre, apparenté au nom de la Lune et qui 
désignait une ancienne ville de l'Ouest, le sens des 
autres dénominations est opaque et les noms de tribus 
peuvent être (au moins en partie) également dérivés 
d'anciens terroirs. 

b) On ne sait pas comment se dénommaient, en 
revanche, chez les Bensim' alites, leurs regroupements 
humains supérieurs aux gâyum, ceux qui sont nommés 
les Asarugâyum et ceux qui forment les Yabasa. Il ne 
semble pas que le terme de li'mum ait existé chez eux 
pour les désigner, quoique tous leurs chefs fassent 
référence à cette large unité dans leurs noms: Yaggid­
Lîm (<< La tribu a frappé»), Yahdun-Lîm (<< La tribu 
s'est installée» sur un verbe apparenté à l'arabe 'adana 
« être à demeure fixe dans un lieu»), Zimrî-Lîm (<< La 
tribu est mon secours»). Cet emploi n'est pas inconnu 
de l'onomastique benjaminite comme le prouve Yarîm­
Lîm {« La tribu a montré son affection », roi des 
Yahrurû), mais dans aucune des deux ethnies un nom de 
femme ne peut y faire référence. 

Cela s'explique vraisemblablement par le fait que la 
femme, qui ne participe pas à l'organisation de la 
guerre, est en outre appelée à quitter le groupe pour s'en 
aller ailleurs; les femmes se définissent dès lors plutôt 
en référence au nawûm, le monde du troupeau où elles 
trouvent une source de labeur essentiel. Cette référence 
à la tribu est totalement absente de l'onomastique du 
Proche-Orient de l'Est, alors que les rois de l'Ouest (par 
exemple à Alep) y recourent. 

À la tête des tribus se trouvait un roi. Les textes 
recourent uniformément à l'écriture sumérienne de 
prestige lugal, idéogramme que l'on a tendance à lire 
en recourant à sa monnaie akkadienne sarrum ; 
cependant, on sait que les unités territoriales comman­
dées par un roi amorrite se disaient des namlakâtum 
(sous sa forme akkadisée), ou des mamlakâtum sous sa 
forme plus authentiquement occidentale. Le roi devait 
donc plutôt être dans l'Ouest un malikum, terme que 
l'on trouve cependant documenté surtout dans des 
cérémonies religieuses, pour désigner des rois ou des 
membres de la famille royale défunts; là encore, il y a 
dû avoir pluralité de termes; les Benjaminites semblent 
ainsi avoir recouru à la fonne mulkum, ou plus exacte­
ment à mulukum (à interpréter sans doute muIUkum), car 
le terme pennute avec le malikum des Bensim'alites 
sans qu'il semble s'agir d'un pluriel. 

On peut assez bien observer le processus de nomina­
tion d'un roi benjaminite à l'occasion de l'instauration 
des nouveaux chefs de tribu après la grande révolte 
contre Mari. On voit à la fois que l'on ne peut prendre 
le roi n'importe où (le choix doit s'opérer au sein d'une 
famille déterminée) mais que, d'autre part, la décision 
qui appartient aux Anciens est soumise à de fortes 
sollicitations dues à la brigue. Les plus riches cherchent 
bien par leurs libéralités à orienter les votes. Il semble 
néanmoins que le choix ait tendance à se porter sur le 
fils du prince précédent. On ne sait pas quelle 
importance était donnée à l'âge ou, surtout, au rang de 
la mère. 

Dans les cas présents, il y avait nomination d'un 
nouveau roi alors que l'ancien n'avait fait que perdre la 
guerre et était en fuite, mais vivant. Naturellement, en 
l'occurrence, la volonté du souverain mariote a fini par 
imposer les nouveaux titulaires. Le seul qui ait survécu 
à la grande rébellion se trouve être le prince d'Abattum 
Dâdî-hadun (<< Mon Oncle se trouve installé»), étroite­
ment apparenté à la famille royale de Mari, puisque 
oncle du nouveau roi et frère de sa mère. 

La situation semble avoir été la même dans la région 
du Nord de la Djéziré qui vit en étroite union avec les 
Bensim' alites qui les traversent: le choix du roi devait 
se porter vers un membre d'une famille précise, celle 
qui est formée par ce que l'on appelle les « madarum ». 
Ce terme a toute chance d'avoir été formé sur la racine 
de adarum,« montrer de la vénération ». Les mâdarum 
représentaient donc les « respectés» et ils s'opposaient 
par là aux muskênum, les « humbles », qui formaient le 
menu peuple, au sens propre« ceux qui s'inclinent par 
respect ». Cela étant, le premier d'une telle famille à se 



307 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 308 

faire accepter par les Anciens ou l'ensemble des 
muskênum (les situations que l'on peut observer, 
toujours conflictuelles, ne permettent pas une théorisa­
tion juridique) devenait roi, ce qui prêtait ultérieurement 
à d'infinies contestations. 

On constate dès lors, aussi bien chez les Benjami­
nites que dans les régions du Nord syrien, une pratique 
très courante, celle du qeltum, ou kaltum. Le terme 
semble provenir d'une racine QLT, qui désignait de 
façon large l'étranger noble en rupture de ban accueilli 
par un clan voisin ; il s'est spécialisé pour désigner le 
prétendant à un trône voisin que l'on héberge dans 
l'espoir de faire pression sur une politique étrangère, 
soit en l'orientant par la menace d'une subversion 
possible, soit en remplaçant un voisin hostile par 
quelqu'un de (prétendument) acquis. Le phénomène 
semble avoir été plus général cependant que la popula­
tion bédouine proprement dite, même si le terme qui a 
toute chance d'être un amorritisme n'est pas connu à 
l'occasion des épisodes politiques que documentent les 
régions de l'Est du Proche-Orient. 

Il n'est certes pas impossible qu'un simple 
muskênum accède à la fonction royale s'il est choisi par 
ceux qui ont la décision. Le fait est jugé scandaleux s'il 
est la conséquence d'une activité insidieuse comme 
celle d'un condottieri. Le cas de Sarnsêrah en Syrie du 
Nord est connu; mais cela peut être aussi l'indice que 
la famille royale a été entièrement décimée, comme 
dans le cas de la famille d'Esnunna après la défaite 
infligée par les Élarnites où l'on voit Silli-Sîn devenir 
roi, alors qu'il n'est qu'un soldat estimé et que des 
mâdarum pourraient survivre, réfugiés à la cour de 
Hammu-rabi de Babylone. 

En cas de guerre, plusieurs tribus peuvent s'unir sous 
le commandement d'un seul; on n'en connaît pas le 
titre; l'union de l'ensemble semble avoir reçu le nom 
de ummatum, « nation », chez les Benjaminites, ainsi 
que celui de kul'um « totalité ». 

Les réunions de chefs sont courantes. Le plus souvent, 
elles sont désignées par le terme akkadien de puhrum, 
« rassemblement », qui s'oppose au pihrum lequel 
désigne la réunion des soldats et fonctionne à peu près 
comme le terme « troupe ». Le puhrum peut néanmoins 
être aussi constitué par tous, chefs et muskênum. 

Chez les Bensim' alites, une certaine forme de 
réunion permanente est constituée par le mahanum (au 
propre mahanum) qui correspond à peu près au maf:tanah 

hébreu, vaste campement avec femmes, enfants et 
troupeaux, et dont les mouvements balisent un certain 
parcours de transhumance. Il semble cependant que le 
mahanum ait eu un emplacement relativement stable 
selon les périodes et qu'il ait servi de point de rallie­
ment aux Bensim'alites. Son grand dieu était celui des 
Bensim'alites, C.-à-d. le dieu de l'Orage, Addu. 

Dans les villes d'obédience benjaminite de la vallée 
de l'Euphrate, la municipalité était dirigée par un 
conseil appelé tahtamum, organe de discussion qui avait 
à connaître de la plupart des affaires communes. Il ne 
semble pas que dans les villes où existait le tahtamum 

il y ait eu un pouvoir royal qui lui coexistait. Ce serait 
plutôt un chef religieux qui le remplaçait et qui s' occu­
pait de la gestion du temple. Les cas les mieux connus 
sont ceux de Tuttul où se trouvait le grand temple de 
Dagan et celui d'!mar (= Emar) où, à date ultérieure, le 
dieu de la ville et les Anciens se trouvaient gérer des 
biens considérables dont la possession était reconnue 
au temple de« Ninurta ». On ne connaît pas le dieu qui 
correspondait pour l'époque amorite à celui qui se 
cache sous la graphie récente de Ninurta, mais il s'agit 
peut-être de Rasap, ou Ruspân. 

Dans le piémont du Tûr- 'Abdîn, au nord de la Syrie, 
région bensim'alite ou très pénétrée d'éléments 
bensim' alites, on constate que les chefs qui se rassem­
blaient constituaient un arrum. Le terme doit être dérivé 
de la racine 'RR qui n'existe en akkadien que pour 
signifier « maudire », mais qui, à l'origine, devait 
simplement signifier « parler haut et fort ». 

Un type particulier de réunion, principalement avec 
des non contribules, était appelé rih~um, traduit par 
«palabre» pour souligner qu'il s'agit d'y discuter une 
fois opérée la rencontre (désignée au moyen de la racine 
PHR). 

Les merhûm. - Ils représentaient une structure 
originale dont on ne connaît pas l'équivalent (ni même la 
simple désignation) dans les documentations ultérieures; 
à l'époque antérieure, le titre n'existe que dans des noms 
propres où il doit avoir un sens différent, celui d'un 
simple prédicat, s'il s'agit bien du même terme. 

Au propre, il s'agit du participe d'une forme 
analogue au hi phil hébreu, dont le sens correspond à 
celui de la forme causative en S des verbes akkadiens; 
mer'ûm = *musre'ûm « celui qui mène à la pâture ». 

L'institution coexiste avec la royauté. Ainsi les rois 
benjaminites comptent-ils à côté d'eux au moins un 
merhûm dont le rôle exact est cependant occulté par le 
fait que l'administration de Zimrî-LÎm ne traite directe­
ment qu'avec les rois et que leurs merhûm ne sont plus 
que de simples noms propres. On ne sait pas si c'était 
le roi benjarninite qui le nommait ou s'il était élu par 
ses pairs, voire si la charge était héréditaire, ce qui 
pourrait aussi se concevoir. Le silence complet des 
sources palatiales en ce qui concerne leur nomination, 
alors que l'on voit sans cesse la sugâgûtum être perçue 
par le palais semble bien indiquer que ce n'était là 
qu'affaires internes des tribus. 

En revanche, chez les Bensim' alites, la figure du 
merhûm s'impose massivement dans la documentation. 
On constate qu'en l'absence d'un roi c'était le merhûm 
qui procédait aux nominations de sugâgum, responsa­
bilité rétrocédée dès qu'il y a de nouveau un roi. Quand 
le merhûm Bannum s'installe dans la capitale comme 
ministre (sukallum) du roi, il conçoit comme raisonna­
ble que les sugâgum procèdent à la nomination d'un 
nouveau merhûm. Pas plus que chez les Benjaminites, 
on ne voit jamais dans les documents des archives 
palatiales le roi intervenir dans un tel choix, ce qui est 
une confirmation de plus de l'autonomie des structures 
bédouines. 

r 



309 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 310 

Le merhûm était un homme d'autorité qui devait en 
imposer non seulement par sa naissance mais aussi par 
son âge : son ton sentencieux facile à remarquer dans 
ses missives, son souci à donner toujours un conseil 
judicieux même à l'égard du roi, tout cela montre qu'il 
était d'une expérience telle qu'elle n'avait pu lui être 
donnée que par les ans. 

Cependant, il est encore difficile d'établir une 
chronologie nette entre les différentes figures des 
merhûm bensim' alites qui sont attestés, par exemple 
Asmad, Ibâl-EI et Ibâl-pî-El. On a même eu, certaines 
fois, envie d'unifier les figures, effectivement interchan­
geables, d'Ibâl-El et d'Ibâl-pî-El. Leur onomastique 
montre qu'ils sont des figures uniques qui portent des 
noms de rois (Ibâl-pî-EI) ou d'Ancêtres (Asmad). 

En fait, du point de vue de la documentation actuelle, 
le merhûm est surtout un chef de guerre, ou au moins 
celui qui dispose de l'autorité pour envoyer les 
Bédouins sur les fronts où ils sont nécessaires. C'est 
par lui que passent le roi Zirnrî-Lîm pour ses propres 
besoins en troupes ou les rois du Nord, sur autorisation 
du roi de Mari, évidemment. 

Il est difficile de savoir s'il mène personnellement les 
troupes au combat ou en commet le soin à d'autres plus 
jeunes. Lors de la grande expédition vers Babylone, 
c'est bien Ibâl-pî-EI qui prend la tête des opérations. Il 
se vante de son expérience militaire, mais on ne le voit 
pas les armes à la main. 

C'est le merhûm Ibâl-EI qui entraîne ses contribules 
vers de nouvelles pâtures à l'Est, tout en assurant le roi 
de Mari qu'ils seront toujours là pour lui fournir des 
troupes quand il le faudra. C'est un merhûm qui prend 
la tête des grandes transhumances et qui, naturellement, 
discute avec les locaux des modalités de passage et 
d'accès aux points d'eau. 

En ce qui concerne la branche bensim' alite des 
Asarugâyum, on ne connaît pas cependant d'attestation 
du terme merhûm. La figure essentielle est celle de 
Meptûm, établi dans le Sûhum sud mais qui n'est 
jamais qualifié d'un tel titre. Il serait possible que son 
nom, totalement atypique (il est même unique), d'une 
structure analogue à celle du merhûm, soit en réalité son 
titre et que les Asarugâyum aient eu à leur tête un 
« Ouvreur» (seil. de la route) ; pour l'heure ce n'est 
jamais qu'une hypothèse. Peut-être faut-il voir là 
simplement le fait qu'établis dans le Sûhum, ils n'ont 
plus besoin de merhûm. Le « chef des pâtures» serait, 
dès lors, une autorité transitoire liée à l'essence même 
du nomadisme. 

L'union des Bensim'alites est proclamée par leur 
dénomination commune, mais ils font leur service dans 
la garde, rangés par clans distingués en fonction des 
deux branches, Yabasa et Asarugâyum, et ces deux 
dernières marchent au combat sous des chefs distincts 
comme on le voit lors de l'expédition de Babylone. 

Les clans qui ont été repérés sont: 
(a) Pour les Yabasa : Yabasû, Amurrum, Abî-nakar, 

Ka~ûm ; il faut sans doute y ajouter les Nahân. 
(b) Pour les Asarugâyu : Nihadûm, Man-napsu, 

Ya'um-ma-Hammu, Ibâl-ahum, Yar'û, Kî-hipru-Ila. Il 
faut sans doute y ajouter les Yakallit. 

Ces clans étaient encore divisés en sous-clans. 

Une autre différence essentielle entre les Yabasa et 
les Asarugâyu est que les premiers ont en fait comme 
désignation de leurs clans des dénominations 
construites sur des lieux généralement assez peu riants, 
comme Ka$ûm « gens de la steppe » ou Yakkalit, 
construit sur la racine qui désigne le réfugié contesta­
taire (cf. kaltum ci-dessus), alors que les gens des 
Asarugâyum sont répartis en clans dont les appellatifs 
coïncident avec des noms propres qui ne peuvent être 
que ceux d'Ancêtres comme Ibâl-Ahum = « Ibâl est un 
frère» ou Ya'ûm-ma-hammu« Le mien c'est l'Aïeul ». 

Il n'a pas encore été possible de repérer le clan de la 
famille royale de Mari. Il n'y a que quelques présomp­
tions qu'il s'agirait des Nihadûm. 

Les hapirum. - Ce n'est pas une institution au sens 
propre du terme mais un fait de société. Le terme a fait 
l'objet d'une multitude d'études et a même été 
considéré par plusieurs savants, et non des moindres, 
comme une étymologie possible du terme hébreu. 

Au propre, le hapirum désigne à l'époque de Mari 
l'exilé politique et uniquement cela. Certes, il fonctionne, 
selon les contextes, assez souvent comme un « immigré », 

par exemple quand on en parle du point de vue de ceux 
qui l'accueillent, avec tous les problèmes qui peuvent se 
poser à ce genre de population et qu'elle suscite, par 
ailleurs, à ses hôtes. 

Pratiquement hapirum, terme qui désigne de simples 
citoyens, est le collectif qui correspond au kaltum 
(qeltum), la personne éminente qui prétend à un trône; 
ce dernier peut légitimement se poser comme son chef. 
Les kaltum amorrites sont des précurseurs de gens 
comme Idrimi d'Alalakh ou David l'hébreu, lesquels 
sont de fait entourés de hapirum, ou de leurs équivalents 
dans la société concernée, mais la figure du hapirum lui­
même a beaucoup pâti du fait qu'on l'a, sans beaucoup 
de critique, considéré comme l'équivalent du terme 
SA.GAZ qui, lui, est souvent (surtout à basse époque) un 
pillard, voire un brigand de grands chemins. Il s'agit là 
de la notation à l'état absolu (écriture dite à tort 
« idéographique») du terme sémitique saggâsum qui 
signifie « le pillard de profession ». 

Le terme doit être bien lu, en fait, en accord avec ses 
équivalents égyptiens et ougaritiques, hapirum (ou 
hâpirum ?), ce qui est conforté désormais par le fait que 
le terme d'époque amorrite est dérivé d'un verbe 
hapârum, et non pas d'un *habârum correspondant à 
l'akkadien ebêrum. Le sens originaire n'est pas évident. 
Il ne faut plus le comprendre à partir de la racine cBR 
« franchir une limite », mais en fonction d'un cPR 
« partir de chez soi », laquelle racine est bien attestée 
par ses dérivés comme ciprum, «partie du clan qui s'en 
va à l'herbage» ou cuppurum « faire déguerpir ». En 
sémitique une telle racine, cependant, sert à noter le 
terme de « poussière ». S'il ne s'agit pas d'une simple 
homonymie, peut-être faut-il supposer à l'origine d'une 
telle dénomination un rituel consistant à se répandre de 



311 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 312 

la poussière sur la tête pour mieux marquer la rupture 
avec sa communauté d'origine. Untel geste est en effet 
bien attesté à l'époque amorrite parmi les manifesta­
tions ostentatoires du deuil. 

Les hapirum représentent donc l'illustration d'un 
phénomène bien connu dans l'Antiquité, celui de 
l'anachorèse, dissociation du groupe social tout particu­
lièrement pour des entreprises relatives à la conquête 
du pouvoir et qui illustre la fragilité de ces sociétés. 

La dissociation du groupe pour la recherche de la 
nourriture dans des sociétés qui semblent avoir été 
continuellement sous le signe de la disette est marquée 
par un autre terme, celui de sagûm ; l'ensemble des 
gens partant à la recherche de vivres s'appelait la 
sâgitum. Les motivations d'une sâgitum se présentent 
effectivement comme très différentes, son propos étant 
de retourner chez soi, le plus vite et sans problèmes. 

C. LES MOUVEMENTS BENJAMINITES ET BENSIM' ALITES. 

- Les Bédouins ont pour caractéristique d'être des gens 
qui se réclament de plusieurs lieux et on doit considé­
rer l'ensemble de leurs possessions comme des 
royaumes éclatés où ils ne jouissent pas des mêmes 
droits ni des mêmes pouvoirs selon les terroirs où ils se 
trouvent. 

C'est un phénomène propre à l'époque. On 
interprète, d'ordinaire, les royaumes de ce Proche­
Orient ancien comme des unités autour d'un dieu, où 
d'un roi qui le représente sur terre, avec une unité de 
culture et de religion, le tout rayonnant sur un territoire 
souvent résultat de conquêtes à partir d'une ville 
majeure qui fonctionne comme une capitale. Cette 
vision n'est pas fausse, mais elle apparaît limitée aux 
États sis dans le Centre- ou le Bas-Irak. 

Dans la région de Mari, on voit le bensim'alite Zimrî­
LÎm (a) s'établir dans une ville du Ille millénaire, qui 
n'était plus ce qu'elle fut jadis, en s'accommodant d'un 
palais dont il n'avait pas décidé de la disposition; (b) 
tolérer - dans un premier temps - des puissances au 
moins autonomes à quelques kilomètres de sa capitale 
à qui il concédera dans un deuxième temps un certain 
droit de tenure ; (c) régir de façon directe des territoires 
manifestement hors du royaume comme toute la vallée 
de l'Euphrate à l'aval d'Abu-Kémal jusqu'aux portes 
de Babylone ou à l'amont de Dêr ez-Zôr jusqu'à la 
passe de Halébiyé, comme le Habur de l'amont de 
Saggarâtum jusqu'aux environs de Hasséké ; (d) 
regrouper autour de lui une confédération brouillonne 
de princes de la Djéziré, eux-mêmes regroupés en 
plusieurs ligues (très mouvantes) ; (e) installer dans 
certains centres majeurs comme Tuttul un hazzannum 
(traduit burlesquement par« maire» aujourd'hui, mais 
qui, en fait, représentait une sorte de ministre plénipo­
tentiaire dont la présence assurait la primauté de son 
maître au sein de la communauté soumise) ; (e) conclure 
des alliances de parenté avec des États plus importants 
qui se sentaient au moins ses égaux comme les 
royaumes de Razamâ ou de Kurdâ, peut-être d'Andarig 
dont le roi lui concédait le titre de « frère aîné» ; enfin, 
(f) acquérir à l'étranger d'importants territoires, peut­
être à des fins d'approvisionnement en matières de 

première nécessité, opération à l'occasion de laquelle 
on se rend compte qu'il possédait déjà des terres loin de 
chez lui sur la région côtière du royaume d'Alep. Mais 
la véritable force de ce roi de Mari venait (g) de la 
fidélité que lui avaient jurée d'importantes ethnies 
bédouines, fer de lance de son armée et grâce 
auxquelles il pouvait intervenir sur tous les fronts du 
Proche-Orient. 

Il est très facile de voir les limitations du pouvoir de 
ZimrÎ-Lîm pour ce qui est de ses possessions au 
royaume d'Alep, par exemple: il ne peut obtenir 
l'exemption militaire des habitants qu'il a acquis en 
bloc avec leurs terres afin de pouvoir avec plus d'effi­
cience restaurer la ville ruinée d'Alahtum qu'on lui a 
remise: le roi d'Alep définit, tout comme le roi de Mari 
d'ailleurs, son pouvoir sur son royaume par sa capacité 
d'en convoquer les habitants aux devoirs d'ost et de 
corvée (même si ces convocations se font à l'adresse de 
communautés et non de personnes individuelles) et n'en 
cède rien. 

De même, les princes des terres où le roi n'est que 
suzerain pratiquent avec une grande application le droit 
à la discussion et ont localement d'autres solidarités 
qu'avec le roi de Mari. 

L'insolence des Bédouins eux-mêmes est une marque 
intangible de leur goût pour une vie fière et libre. 

Dans son propre palais, le roi doit pratiquer la 
temporisation. À côté de lettres étonnantes de flagor­
neries qui feraient croire à une sorte de déification ou au 
moins d'intense sacralisation de la personne royale, on 
voit le roi de Mari obligé de recourir aux subterfuges 
de l'apologue ou du proverbe pour mieux faire passer 
une vérité crue qui ne manque pas de mettre en colère 
le personnage important à qui l'on veut faire compren­
dre une vérité désagréable. 

Les domaines des Benjaminites. - On ne sait pas 
d'où venaient de façon précise les Benjaminites qui ont 
aidé ZimrÎ-LÎm à devenir roi de Mari si ce n'est qu'ils 
l'accompagnaient depuis l'Ouest. Une partie représen­
tait certainement les descendants de ceux que la 
conquête de Samsî-Addu avait jetés sur la rive droite 
de l'Euphrate et ils avaient dû à leur retour retrouver 
des contribules qui étaient restés sur place au service 
du nouveau pouvoir. Ils sont arrivés, semble-t-il, 
en corps, et l'on peut parler d'un fait d'immigration 
tribale, véritablement mouvement volontaire de 
population. 

Face aux trois royaumes de l'époque de Yahdun-LÎm 
dont deux, au moins, se trouvaient hors du royaume 
mariote proprement dit, puisque sis à Tuttul et à 
Abattum, on trouve, cette fois-ci, cinq royaumes en 
fonction des cinq tribus benjaminites nouvellement 
arrivées. Le grand royaume de Samânum n'est plus 
qu'une seule ville et quelques bourgades; mais le port 
même de Mari, Mislân, suffisamment important pour 
être compté au nombre des marchés euphratéens par la 
Sippar paléobabylonienne, est passée aux Benjaminites 
avec son très riche terroir de terres irriguées à partir de 
puits. Mislân (Tell Ramadi) était étroitement surveillée 



313 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 314 

par la forteresse royale de Suprum qui était à son droit 
(Tell Abou Hassan). 

Lorsque Yahdun-Lîm eut triomphé des Benjaminites, 
ils s'enfuirent à travers le désert de Palmyre et arrivè­
rent dans la région ouest du royaume de Qatna ; la 
bataille décisive que leur livra le roi de Mari se trouva 
apparemment près, ou dans, le Liban. SamsÎ-Addu 
créditait de même la tribu des Uprapéens d'une 
connaissance précise des routes du désert de l'Ouest. 

Lorsque Zirnrî-Lîm vainquit les Bédouins, le prince 
uprapéen Samsî-Addu se réfugia à Qatna, ce qui montre 
bien qu'il avait lui aussi des accointances dans cet 
Ouest. Les Mariotes retrouvent de même au cours du 
règne de Zimrî-Lîm le chef rabbéen, Dâdî-hadun, à 
Alep, mais il leur sert de guide bien plus à l'Ouest 
puisqu'il les renseigne sur la région de l'Oronte. 

C'est dans la région du Balih qu'ils semblent le plus 
chez eux, là où ils s'installent autour de villes comme 
Ahhuna (<< Ahuna ») ou Hên (1\.yn, «La Source », sans 
doute équivalente à la Hammân de Yahdun-Lîm, peut­
être 1\.in El-~s ?) qu'ils semblent gérer en commun et 
qui devaient abriter des sanctuaires confédéraux à eux. 

S'ils ont perdu Tuttul, Abattum sur l'Euphrate est 
restée un grand centre politique ; ils ont des alliances 
très fortes avec les grandes villes de l'Euphrate (Ekalte 
[= Tell Munbaqa], Imâr et Carkémish). 

Ils se partagent au fil de l'année entre tous ces centres 
y amenant leurs troupeaux. Dâdî-hadun d'Abattum 
raconte qu'il passe au moins deux fois par an par 
Halabît, sans que les motivations précises de ces 
mouvements soient exposées: économiques pour une 
part, mais certainement aussi fortement cultuelles, les 
deux étant étroitement mêlées. 

Les alliances tribales de ces Benjaminites sont très 
fortes avec le Zalmaqum, pays dans le prolongement 
du Balih et dont les quatre tribus, sans doute également 
nouvellement venues, s'étaient installées autour des 
villes de Harrân, Nihriya, Hanzat et Sudâ, tandis que le 
centre politique majeur d'Aparhâ (pour l'époque de 
Samsî-Addu) semble dès lors déchu. 

Si les Benjaminites malgré leurs apparentements 
oocidentaux n'en reçurent pas beaucoup d'aide lors de 
leur soulèvement, c'est du côté de l'Est que leur vint 
l'appui le plus puissant sous les espèces d'une attaque 
de Mari, prise à revers par les forces d'Esnunna. 

On soupçonne, enfin, certains royaumes du Nord 
d'être non pas de sympathies mais bien d'origines 
benjarninites, comme Kurdâ dans le Sindjar, capitale du 
Numhâ, et d'autres régions sur le Bas-Djaghdjagh (Qâ 
et Isqâ) ainsi que Nagar (Tell Brak) qui ne semble plus 
avoir alors l'importance dont témoigne pour le Ille 
millénaire l'aspect colossal de son tell. 

Les domaines des Bensim'alites. - Le destin des 
Bensim'alites est solidaire de l'histoire de la famille 
royale de Mari. On ne sait pas quelles ressemblances 
ou dissemblances réunissaient ou séparaient les 
Bensim'alites de Yahdun-Lîm de ceux de Zirnrî-Lîm. 
Eux aussi semblent être revenus en masse à l'époque 

de la reconquête mais ils l'ont fait apparemment de 
deux endroits différents : il y a ceux qui arrivèrent de 
l'Ouest avec le nouveau roi et ceux qui remontèrent 
depuis le désert au sud du Sindjar sous la conduite de 
leur merhûm Bannum dont le rôle a été décisif dans le 
rétablissement de la monarchie bédouine à Mari. 

Bannum semble être arrivé le premier à Mari et 
Zirnrî-Lîm seulement ensuite. Le nouveau roi qui faisait 
de l'union des Bédouins la base de sa puissance semble 
avoir été un esprit ouvert qui a essayé de tirer le 
meilleur de toutes les forces vives du royaume. Dans 
un premier temps, il a donc gardé à son service les 
serviteurs de l'ancien roi Yasmah-Addu et il a dû penser 
à une monarchie akkado-bédouine. En ce sens, il a été 
inspiré par des gens de grande importance comme 
Kibrî-Dagan, le futur gouverneur de Mari. Bannum a 
vécu de façon plus étroite une conception bensim'alite 
du pouvoir, même si on ne sait pas son rôle dans 
l'histoire de la rupture entre les deux ethnies bédouines. 

On a vu ci-dessus les Bensim' alites être divisés en 
deux grandes branches: les Asarugâyum et les Yabasa. 

Les premiers, à qui appartenait peut-être Zirnrî-Lîm 
lui-même, se sont dirigés vers le royaume de Mari où ils 
ont obtenu des établissements dans chacune des trois 
principales provinces, Mari, Terqa et Saggâratum, mais 
le gros de la troupe s'est engouffré dans la vallée du 
Moyen-Euphrate inférieur à l'aval de Mari, au plus 
grand effroi de la population du Sûhum, que l'on voit à 
un moment menacée d'une déportation totale. Les 
Bédouins semblent s'être stabilisés à la frontière avec la 
Babylonie dans la région du Sûhum inférieur, autour de 
Hît, sur des terres conquises au moment de l'effondre­
ment du royaume de Haute-Mésopotamie, suite à un 
arbitrage de l'Empereur d'Élam qui a partagé ces 
régions apparemment entre les royaumes d'Esnunna, 
de Babylone et de Mari. 

Ce devait être une région particulièrement convoita­
ble pour des gens accoutumés à parcourir le désert qui 
relie le Sud-Sind jar à l'Euphrate et où se trouvaient les 
grands gisements de sel vitaux pour leurs troupeaux. 
Ces derniers trouvaient par ailleurs leurs pâtures tant 
dans le piémont sud du Sind jar que dans la région de 
l'Umm ar-Rahal et des rives de l'Euphrate. Posséder les 
terres du Sûhum était tenir un des pôles de leurs 
mouvements nomadiques. 

La seconde branche, celle des Yabasa, semble être 
plutôt restée dans le Nord, mis à part ceux qui servaient 
dans la garde royale de Mari. Ces gens forment, sous 
le règne de Zimrî-Lîm, le meilleur exemple de vrais 
nomades au Proche-Orient. Ils suivent un parcours qui 
va de l'est du Balih (à Dêr) jusqu'au mont Ebih, la 
chaîne montagneuse où se trouve Assur. Ils exploitent la 
« steppe des oueds », soit la partie sud-ouest de la 
Haute-Djéziré où l'eau descendue du Tûr- 'Abdîn 
n'arrive plus et où il n'y a plus à l'époque de tells 
habités, ils traversent le Habur dans la région de Tell 
Tabete, au sud de Hasséké, empruntent une route 
appelée « le Trekk » (Cadqum) qui les fait passer par le 
sud du Sindjar. 



315 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 316 

Ils ont évidemment une sene d'accords plus ou 
moins temporaires avec les habitants des villes plus au 
Nord, à qui ils prêtent assez facilement aide militaire 
sur l'ordre de leur suzerain mariote. Mais ils ont aussi 
acquis droit d'établissement dans certaines régions où 
ils sont chez eux, comme à Dêr même, à l'est du Balih, 
ou comme dans la région de l'actuelle Virançehir, où 
ils organisent le royaume du Yapturum, ainsi que dans 
certaines villes que leur ont concédées les grands 
royaumes. Celui d' Apûm a ainsi donné des terres en 
partage aux Yabasa du Nord. 

Leur tactique semble avoir été de pousser de plus en 
plus vers l'Est où des guerres incessantes ont fait 
s'effondrer la puissance des grands États régionaux, 
Ekallâtum et Esnunna, ainsi qu'affaibli la présence 
élamite. Or ce sont des régions de pâtures plus riches 
que les leurs. On les voit donc franchir le Tigre pour 
entrer dans les plaines de la rive droite de la Diyala et 
se ménager un accès aux régions à l'Ouest du Zagros, 
où ils appellent à les rejoindre leurs contribules du 
Sûhum inférieur. Ce faisant, ils représentaient une 
menace terrible pour le roi des Turukkéens, Zâzia, ainsi 
que pour le roi de Babylone qui devaient compter se 
partager ces terres pour leurs propres troupeaux et qui 
voyaient en fait interrompre leurs relations. 

Toutes ces choses ont d'ailleurs dû peser lourd dans la 
décision de Babylone de détruire la puissance de Mari. 

D. CULTURE TRIBALE ET TRADITIONS OCCIDENTALES. -

Plusieurs aspects de la culture tribale de cette région 
médiane peuvent être désormais abordés, soit d'une 
façon nouvelle (relations économiques entre nomades 
et sédentaires, culte de la vengeance [prix du sang]), 
soit d'une façon non théorique (convergence d'indivi­
dus dispersés au sein de clans nouveaux, naturalisation 
d'un clan à un autre [cooptation tribale], adoption de 
parents communs). Le concret où fait entrer la nouvelle 
documentation, permet sur beaucoup de points d'y voir 
plus clair, surtout de gagner un vocabulaire neuf et 
d'aborder les situations dans leur concret historique et 
non plus de façon théorique par le biais de« modèles ». 

La pratique du niqmum. - Un des sujets les plus 
évidents est celui de la vengeance, devoir auquel on 
devait se soumettre, faute d'y perdre son honneur. La 
présence en son sein d'articles inspirés par la loi du 
talion avait depuis longtemps été considérée comme la 
preuve de l'inspiration amorrite d'au moins une partie 
du fameux Codex de Hammu-rabi de Babylone. 

Le droit du sang existe bien dans la région médiane 
et le terme qui le désigne est emprunté, comme attendu 
à la racine attestée pour ce concept par l'arabe et 
l'hébreu, soit NQM. On possède une description 
terrible d'un niqmum exercé à l'encontre d'un individu 
soupçonné de meurtre mais qui ne peut prouver son 
innocence. Le roi de la cité livre l'individu à la famille 
de la victime qui le met à mort après d'horribles 
supplices. On retrouve dans l'opération quelques-uns 
des traits fondamentaux du la 'r arabe: une collectivité 
lésée qui se venge elle-même et qui montre comme 
marque de son deuil un acharnement que l'on peut 

considérer comme du défoulement et qui, de fait, 
confine au sadisme. 

Cette pratique serait impossible dans la Mésopotamie 
des grandes villes, au Centre et au Sud, qui a mis au 
point un processus juridique permettant de démasquer 
le coupable dont on ne peut prouver la culpabilité en 
recourant au biais des pratiques ordalistiques. De façon 
générale, d'ailleurs, on voit, à l'époque de Mari, venir 
pratiquer l'ordalie à Hît (alors sous contrôle justement 
de Zirnrî-Lîm) depuis la Haute-Djéziré, mais aussi depuis 
Carkémish, le royaume du Yamhad et même l'Élam. De 
fait, on constate que le niqmum s'il est maintenant de 
mieux en mieux documenté n'est que le propre d'une 
zone résiduelle au Nord-Est du Proche-Orient. 

Il est très intéressant de remarquer, en outre, que le 
niqmum n'est pas seulement affaire de vengeance 
familiale: la tribu peut la reprendre à son compte dans 
un domaine qui relève plutôt de relations internatio­
nales. Les Bensim'alites considèrent ainsi une agression 
armée à leur encontre comme un fait qui relève du 
niqmum. 

Les procédés du hipsum. - Lorsque l'on regarde le 
système des filiations dans (ce qui est devenu) l'Iraq du 
Centre ou celui du Sud, on y constate des cellules 
monoparentales où la plus grande attention est dévolue 
à la légitimité de la race et, partant, l'on y surveille très 
étroitement les agissements de l'épouse, la grande 
suspicion étant celle qui pourrait porter sur sa fidélité, 
donc sur la pureté de la race qu'elle est censée assurer 
à la famille qui l'a accueillie. Cela se constate facile­
ment à la consultation des textes de lois. Les soupçons 
d'infidélité peuvent être une des causes principales du 
recours à l'ordalie pour que Dieu dise ce qu'il en est. 

D'autre part, lorsque l'on considère les listes de 
filiation, on se rend compte que l'on est toujours « fils 
de son père ». Dans cette longue série de rois nul n'est 
le petit-fils ou l'arrière petit-fils, voire le neveu du roi 
précédent. Dès que les énoncés du nom propre se 
systématisent et permettent de le constater, C.-à-d. 
surtout au 1er millénaire, le roi se proclame toujours 
l'héritier ou le fils premier-né. On est sous le signe 
exacerbé de la légitimité de la race et de l'absence de 
solution de continuité. 

La période amorrite, grâce aux documents de la zone 
médiane, donne une vision assez différente des choses. 

Quoique l'on n'en connaisse pas les exactes circons­
tances, on constate que le roi Zimrî-Lîm, au tout début 
de son règne, a changé de père. Sa mère Addu-dûrî se 
dit sur son sceau, jusqu'à la fin de sa vie, « servante », 

c.-à-d. épouse, d'un certain Hadni-Addu que l'on sait 
par ailleurs avoir été un mariote d'un rang très élevé. 
Or, sur un premier sceau, Zimrî -Lîm, certainement 
antérieur à son entrée dans sa capitale, alors qu'il 
assume déjà le titre de (( roi de Mari et du pays des 
Bédouins », s'en dit le fils. Sur le sceau officiel qu'il 
fait apposer dès les tous premiers documents, à son 
entrée à Mari, il n'est plus question que de Yahdun-Lîm. 
Il y a donc bien eu changement de la filiation, mais il ne 
s'est certainement pas agi d'un artifice douteux pour 



317 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 318 

prendre le pouvoir car, outre qu' Addu-dûrî n'a en rien 
changé son sceau, les trois fils de Zirnrî-LÎm, nés après 
la conquête de Mari, portent, le premier le nom du 
fondateur de la dynastie, Yaggid-Lîm, le second le nom 
du roi précédent, Yahdun-Lîm, et le troisième celui de 
Hadnî-Addu. On doit donc penser à une mesure 
politique certes, mais patente et légale. 

Cela fait dès lors penser à des coutumes tribales 
d'adoption attestées ailleurs où, pour toutes sortes de 
raisons, on peut changer de tribu, voire d'ascendance. 
Un autre exemple serait à chercher dans le fait que 
Samsî-Addu, notoirement un étranger à la ville d'Assur, 
devenu chef de la cité, est entré dans sa liste royale, non 
seulement lui et ses descendants, ce qui est compré­
hensible, mais aussi ses ascendants. On peut, dès lors, 
se demander s'il y a eu simple conquête ou bien, plutôt, 
cooptation tribale, la famille passée, présente et future 
du vainqueur venant s'intégrer à la lignée de la cité. 

Nous avons gardé les récits de grandes cérémonies 
d'alliance où deux « États », du moins selon notre 
vocabulaire, en fait deux groupes sociaux, « se tiennent 
dans le sang » dans une cérémonie qui vise à déclarer 
désormais « frères de sang» ces deux groupes d'origine 
certainement hétérogène; c'est ce que pratiquèrent entre 
elles Mari et Razamâ du Yussân. Mari y était représentée 
par deux communautés distinctes : les Mariotes et les 
Bédouins, à parité avec les gens de Razamâ. Les rois 
de Mari et de Razamâ se considéraient comme des 
frères et, chose encore plus notable, le roi de Razamâ 
venait à Mari participer au culte des ancêtres de la 
dynastie mariote, ce qui montrait bien qu'il se considé­
rait désormais comme membre du même groupe 
familial. 

Cette communauté de sang était apparemment 
acquise par le sacrifice d'un ânon avec le sang duquel 
on pratiquait sur soi une onction. Cela peut être inféré 
à partir du constat que l'adoption de Benjaminites dans 
la communauté bensim'alite se faisait en étant intégré 
dans un clan précis et en pratiquant un tel sacrifice. Or, 
le « sacrifice de l'ânon » (hâram qatâlum) - que l'on 
sait aujourd'hui recourir à un rituel du « toucher de la 
gorge» qui fonctionnait comme une « onction de sang» 
- était bien connu depuis longtemps pour l'époque à 
l'occasion de rituels d'alliance que l'on prenait pour 
des actes relevant de la vie diplomatique. Ils doivent, 
plutôt, être réinterprétés désormais comme des cérémo­
nies d'instauration de communautés tribales, lesquelles 
devaient être senties comme des mesures ad hoc plutôt 
que comme des actes définitifs. La conception du 
« toujours» n'existe d'ailleurs pas dans de telles civili­
sations ; l'expression courante employée à ce propos, 
ana dârîtim, vise en réalité un temps circulaire qui 
laisse supposer que lorsque la boucle temporelle se 
terminait, une situation nouvelle se présentait qui n'était 
pas grevée par les actes ou les accords précédents. 

La désignation de l'accord entre ces communautés 
recomposées semble avoir été hipsum. Le terme désigne 
l'inter-communauté qui entraînait à un pacte « à la vie 
et à la vie », ou, sans doute comme on dirait, « à la vie 

et à la mort» et qui était sanctionnée par la possibilité 
d'inter-mariage. L'exemple est attesté de façon précise 
pour les relations de Mari et de Kurdâ. De façon signifi­
cative, lorsqu'il y eut, à l'occasion d'un conflit, discus­
sion sur la validité de ce pacte, ses tenants en furent les 
gens du peuple qui visaient à une certaine fraternité 
avec un autre groupe et la proclamèrent haut et fort, 
alors que celui qui voulait le dénoncer et s'y opposa 
pour des raisons toutes politiques n'était autre que le 
roi lui -même de Kurda. 

Ce terme de hipsum doit avoir affaire avec le verbe 
qui signifie « (se) réunir :» ; cf. arabe I;afasa. La 
communauté serait dès lors exprimée au moyen du 
terme « afflux, convergence en un même lieu ». Mais, 
on peut se demander si ceux qui appartiennent à une 
telle communauté sanctionnée par le terme de hipsum 
ne sont pas simplement les hupsum que l'on voit plus 
tard attestés dans ces régions d'expression non 
akkadienne, pratiquantes du hipsum, lesquels se 
manifestent le plus souvent comme des soldats et des 
paysans, soit les constituants mêmes de la communauté. 
La racine serait dès lors à poser sous la forme hpl, à en 
juger par le fait que l' ougaritique note le hupsum, hpl. 

nighum. - Le terme de nighum (d'après nigih- à 
l'état construit) est particulièrement important pour 
comprendre le mode de vie bédouin. Le terme est 
apparenté à une racine arabe naja a qui signifie 
« chercher de l'eau et du fourrage là où il y en a ». Le 
nighum est défini de façon précise comme le territoire 
où les nomades, tant benjaminites que bensim'alites, 
ont le droit de pratiquer leur transhumance. 

On peut ainsi constater qu'un prince de la Djéziré 
présente son territoire au roi de Mari comme son 
nighum pour indiquer de la sorte que ses pâtures et ses 
ressources sont à la disposition du suzerain, mais en le 
lui présentant comme une chose naturelle et qui va dans 
le sens de la réalité de la géographie et de la tradition 
historique. 

Sinon, les deux grands nighum sont évidemment 
ceux qui définissent les territoires d'approvisionnement 
des deux grandes ethnies: l'Ouest pour les Benjami­
nites et l'Ida-Mara~ pour les Bensim'alites. 

sepîtum. - On a souvent parlé (et en général a priori) 
de la complémentarité des économies nomadique et 
citadine sans que les textes en apportent nettement la 
preuve. Le fait a donc le plus souvent reposé sur des 
inférences à partir d'observations ethnologiques 
d'époque récente. 

Ce que les textes montrent, en revanche, c'est que 
Nomades et Sédentaires pratiquent à peu près la même 
économie : tous les deux font du grain, tous les deux 
ont des troupeaux et la laine est un produit à la base des 
deux industries. 

On constate, d'autre part, qu'ils gèrent à peu près de 
la même façon la notion de réserve. Il est faux de dire 
que dans la région médiane ceux qui se sont arrêtés 
dans une ville ou un village font des réserves plus 
importantes que ceux qui continuent leur route. 
L'économie du Palais de Mari est sous le signe de la 



319 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 320 

pénurie : des envoyés particuliers partent dans tous les 
sens chercher la hifihtum, c.-à-d. ce qui manque. Les 
marchands du Palais fonctionnent surtout comme des 
gens qui consentent certaines facilités au roi, en 
procurant des fonds à ses envoyés, en échange certai­
nement d'une certaine protection qui leur permet de 
jouir des accords politiques et militaires passés par le 
roi avec ses voisins ; ils montrent leur solidarité 
nationale en rachetant les sujets du roi qu'ils trouvent 
captifs à l'étranger. Cela étant, ils font avant tout leurs 
affaires et non celles du roi. 

De son côté, le roi semble extrêmement pressé 
d'avoir des rentrées lui permettant de faire face au jour 
le jour à ses grosses dépenses, tout particulièrement 
l'entretien de sa domesticité et de son armée. Pour cela, 
il pratique un système de ferme, anticipant sur les 
rentrées éventuelles des loyers de la terre (royales ou 
bédouines) ou de la douane (miksum). Il est certain 
qu'un système de gestion mieux organisé lui aurait 
permis de disposer de bien plus de fonds et plusieurs 
personnes devaient se sentir (ou être senties) bien plus 
riches que le souverain. 

Ses fonctionnaires se voient concéder par lui des 
terres équipées dont l'exploitation leur tient lieu de 
salaire, mais à leur mort le roi est censé leur reprendre 
tout ou partie, à moins que les fils ne continuent à être 
à son service. 

Les Bédouins, quand ils possèdent des terres, 
devaient souvent en avoir une propriété collective. On 
le constate au moins lorsqu'ils les aliènent puisque 
l'acheteur a affaire à une pluralité de vendeurs contri­
bules (ARM VIII, n° 11). 

Leur économie est mal connue. On se rend compte 
que font pâture commune avec leurs troupeaux ceux du 
Palais ou des particuliers. Ils devaient donc gérer la 
transhumance des animaux des citadins, mais on ne sait 
pas selon quelles conditions ni quelles rétributions. 

On les voit procéder, à certaines occasions, à 
d'importantes opérations sur leurs laitages (halâbum) 
ce qui donne une idée de leurs travaux ; ils acquittent 
leurs taxes en habits (surtout les Benjaminites) ou en 
animaux, mais aussi en argent, ce qui montre qu'ils ne 
pratiquent pas uniquement le troc avec les produits de 
leur industrie animalière. 

La pratique du prélèvement (laqtum) d'animaux 
semble ne s'exercer que sur les Bensim'alites de la 
Djéziré. 

La complémentarité de leur production avec celle des 
citadins se montre d'une façon fort originale par la 
pratique de la sêpîtum, « grain emballé », mise en 
évidence par M. Guichard pour les Bensim'alites qui 
fréquentent les villes du piémont du Tûr- Abdîn. Contre 
des livraisons de laine ou de produits fermiers, ils 
reçoivent une quote-part de la production céréalière des 
citadins. 

Les razzias. - Le recours à la guerre ou, de façon 
moins dramatique, à la razzia doit être considéré comme 
une ressource supplémentaire, non négligée par le roi 
qui entretient ainsi ses armées en leur procurant l'accès 

à de riches territoires à piller en temps de guerre. Il est 
encore plus pratiqué par les Bédouins. On connaît 
encore les grandes tentations qu'ils ont eues, au moment 
de la chute du royaume de Haute-Mésopotamie, de 
participer à la curie, soit en se ruant sur les troupeaux 
qui se trouvaient encore dans le Sûhum, soit en s' appro­
priant un cheptel humain sur le Sûhum en général qui 
venait de tomber en leur possession. 

Nombreuses sont les anecdotes traitant de coups de 
main à l'encontre de gens en déplacement. On voit ainsi 
être rançonnés sur leur route les marchands étrangers, 
des gens capturés être vendus comme esclaves en pays 
lointain; chaque fois, il semble que le coup ait été fait 
par des Bensim'alites et les autorités, jusqu'à la plus 
haute qui est le roi, sont partagés entre le désagrément 
de constater les désordres et la nécessité d'être plus ou 
moins solidaires des intérêts de leurs contribules. 
L'insécurité que ces gens mal sédentarisés font régner 
dans des territoires en théorie parcourus sans cesse par 
diverses forces de police, mais relativement peu peuplés, 
font qu'à la vue d'une bande mal identifiable on en 
vient immédiatement aux mains. 

En ce qui concerne les Benjaminites le bilan n'est pas 
plus réjouissant. Les événements connus se passent 
généralement sur l'Euphrate à l'amont de l'actuel Dêr 
ez-Zôr et aux alentours de la passe de Halébiyé. Les 
forces de police basées à Tuttul ont moins de scrupules 
à courir sus à des Bédouins d'apparentement étranger et 
on connaît alors des cas d'exécution plus sommaires à 
l'encontre des coupables dès que l'autorité mariote a 
pu mettre la main sur eux. 

E. L'ONOMASTIQUE BÉDOUINE. - Dans la région 
médiane, l'onomastique se trouve attestée par un 
immense corpus de plusieurs milliers de noms. Naturel­
lement les noms propres présentent un très grand intérêt 
linguistique du fait que la très grande majorité relève 
de ce qu'il est convenu d'appeler la linguistique ouest­
sémitique et, jusqu'à présent, les études d'ordre 
grammatical ou lexical ont été pléthoriques, mais s'en 
sont tenues le plus souvent à une approche strictement 
étymologique, d'où leurs aspects contradictoires vu 
l'incertitude des notations du syllabaire de l'époque 
(KU et KI = IquJ ou Iqi!. et /kuJ ou /kil ; TA, TE et TI 
valant Ital ou Ital, Itel ou Itei, Iti! ou Iti/) les signes en 
H notant principalement soit un l'l, soit un /I:I l, soit un 
/HI, voire un /HI. Les géminées ne sont en outre qu'à 
l'~ccasion marquées. Dans un tel système, souvent, 
c'est l'aperture de la voyelle, non l'articulation de la 
consonne qui représente les réalités les plus nettes. 

a) Un premier pas a été marqué par la collation du 
corpus onomastique, ce qui a donné lieu à la dispari­
tion d'une grande série de monstres et l'apparition de 
nouveaux anthroponymes insoupçonnés. 

b) L'augmentation considérable du corpus a permis 
de mieux établir des familles lexicales de dérivés et de 
restituer des séries. 

c) On a mieux compris le sémantisme des noms 
propres ou, surtout, dans quel sens les chercher, ce qui 
a permis des choix entre plusieurs racines homonymes. 

d) Enfin est apparu le grand clivage notionnel qui 
existe entre NP masculins et NP féminins. 



321 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 322 

e) Quelques structures morphologiques sont apparues 
de façon plus nette. 

Le principal propos de l'onomastique de l'époque 
amorrite dans la région médiane consiste à dénommer 
l'enfant d'après le groupe où il se trouve. On dispose de 
deux textes fondamentaux qui expliquent les motiva­
tions de la dénomination de l'enfant. Le premier 
concerne une petite fille qui vient de naître: un rêve 
prémonitoire indique à une princesse royale que la 
fillette devra s'appeler Taggid-nawûm « Ceux de la 
Steppe ont frappé », nom auspicieux d'une victoire 
future. Un autre texte indique que le fils premier-né 
s'appelle Ahu-salim « Mon frère a des sentiments 
pacifiques» en fonction des bons rapports que le père 
a avec son collègue mariote dont il a épousé la fille. 

Pour plusieurs personnes on constate que le nom est 
tellement proche d'un phénomène naturel ou politique 
qu'on est amené à supposer que le nom a été donné à 
l'enfant en commémoration de circonstances de la 
naissance, comme lorsqu'il s'appelle Ku~~ân, « Né au 
moment du froid» ou Zunnân, « Né au moment de la 
pluie ». À cela doit se rapporter l'anthroponymie 
situationnelle où l'on porte un nom en fonction d'un 
lieu comme la série Mut-, « Homme de ... ». Il est 
évident qu'un NP comme Mut-Rapsim «Homme du 
Grand-Oued », ou Mut-Hadqim,« Homme du Trekk », 

soit des réalités de la rive gauche du Habur inférieur, 
devraient faire allusion à des naissances au cours de 
déplacements du clan ou de la tribu par ces endroits. 

On ne peut savoir à propos de tous les porteurs 
d'anthroponyme les raisons de leur appellation, mais 
on a constaté que beaucoup de serviteurs ont des noms 
relatifs à leur fonction, comme les gardiens du harem 
dont les appellations constituent autant de programmes 
de surveillance à observer. De même les nourrices des 
enfants royaux ont-elles des noms qui, chaque fois 
qu'ils sont prononcés, appellent des bénédictions sur la 
tête du père royal. Cela pose le problème de savoir 
combien de noms une personne pouvait avoir dans son 
existence : à partir du moment où l'on suppose que la 
fonction donne son nom à quelqu'un, il faut bien 
supposer qu'il avait auparavant une autre dénomination. 

Surviennent de façon privilégiée dans l'onomastique 
des termes de parenté qui tiennent lieu des théonymes 
des autres époques et régions. Un chef se définit de 
façon privilégiée par rapport à l'ancêtre: Hammu-rabi 
(<< l'Aïeul est grand ») est réservé, chaque fois que l'on 
peut le vérifier, à un chef de groupe. La famille royale 
de Mari, d'ascendance bensim'alite, se définit par 
rapport à la tribu (li'mum, lîmum) : Yaggid-Lîm (<< la 
Tribu a frappé »), Yahdun-Lîm (<< la Tribu s'est établie 
dans un lieu »), Zimrî-Lîm (<< La Tribu est ma force »). 
De même le roi d'Alep s'appelle-t-il Yarîm-Lîm (<< La 
Tribu a aimé »). Beaucoup des termes n'avaient pas été 
reconnus, comme Dâdum qui était toujours compris 
comme « Bien aimé », un nom divin, le favori de la 
grande déesse, alors que dans un tel système il désigne 
plutôt l'oncle maternel. 

Beaucoup de ces noms propres font en fait référence à 
des noms d'ancêtres. Cela est évident lorsqu'à la place du 

SUPP. AU DIeT. DE LA BIBLE 

théonyme (dans la conception traditionnelle d'une telle 
onomastique) on trouve un anthroponyme composé, 
comme Sumû-ila, nom de dynaste bien connu par 
ailleurs; mais la catégorie est beaucoup plus nombreuse 
comme lorsque l'on se rend compte que ce que l'on 
prenait comme des épithètes ou des appellatifs divins ne 
sont pas autre chose que des anthroponymes simples ou 
des survivances de niveaux onomastiques plus anciens; 
à la première catégorie appartiennent des noms comme 
Asmad ou Amînum. L'impossibilité où nous sommes 
pourtant de connaître l'entourage des porteurs de noms 
limite la portée de telles constatations. 

Il est intéressant de constater que les gens de l'entou­
rage du roi considèrent ce dernier comme la référence de 
leur dénomination, tout comme la reine peut assumer ce 
même rôle pour sa domesticité propre, féminine. La 
référence aux deux protagonistes du couple royal est le 
plus souvent impersonnelle ; on a dès lors longtemps 
pensé que ces noms propres faisaient référence au dieu 
ou à la déesse. Certains basilonymes sont cependant 
explicitement exprimés dans l'onomastique des serviteurs 
quoiqu'en bien moins grand nombre que dans les textes 
d'Irak du sud. 

De rares noms propres font allusion à des sobriquets 
ou à des particularités physiques mais cela relève de 
toutes les onomastiques. 

Les notions d'entourages (tribal, familial, géogra­
phique ou temporel) sont tellement omniprésentes dans 
ce genre d'onomastique qu'il s'agit d'intégrer dans une 
telle conception de la dénomination les noms propres 
qui font référence à de vrais théonymes. On se rend 
compte qu'en fait les ethnies bédouines se répartissent 
assez bien entre « adorateurs de Dagan» qui sont plutôt 
benjaminites et « adorateurs d'Addu » qui sont plutôt 
bensim' alites. En fait, la divinité semble avoir souvent 
été comprise comme un référent tribal et ethnique. 

En ce qui concerne les noms propres féminins, la 
documentation retrouvée à Mari est impressionnante 
car les serments imposés à la communauté féminine du 
royaume en l'an 10 de Zimrî-Lîm permettent de 
disposer du plus important recueil onomastique féminin 
du Proche-Orient et en permet désormais l'étude. Cette 
dernière est en cours mais quelques premières consta­
tations sont désormais possibles. 

Un premier fait s'impose: l'akkadisation y est bien 
moins grande que dans leurs correspondants masculins 
et cela doit s'expliquer par rapport à la proximité avec 
le pouvoir. Les anthroponymes masculins ont une 
propension certaine à se présenter sous une forme 
orientalisée. Ce n'est que de manière occasionnelle que 
l'on rencontre le très haut fonctionnaire de Zimrî-Lîm, 
Itûr-Asdû, se présenter comme Yatûr-Asdû ou Yatâr­
Asdû, exhibant divers degrés dans la manipulation de 
son nom, dans un sens plus ou moins occidentalisé. De 
la même façon, Hâlî-hadun peut-il se montrer comme 
un Hâlî-hadnû(m). 

De façon plus générale, alors que les hommes portent 
des noms en Nûr- (<< Lumière de... »), les noms 
féminins sont majoritairement en Nîr-, ce qui n'en est 

S.B. - XlV. - Il -



323 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 324 

qu'une forme dialectale occidentale avec l'alternance 
bien connue de /y/ à l'Ouest contre /w/ à l'Est. Les 
exemples analogues pourraient en être multipliés et on 
voit, tout particulièrement à l'occasion de la notation 
des anthroponymes des Bédouins, ou de leurs appella­
tions tribales, les problèmes des scribes akkadiens pour 
ramener tout ce fatras occidental à des normes orthogra­
phiques de l'Est, voire à une interprétation en fonction 
de ses critères linguistiques; la réalité locale se trouve 
ainsi souvent très manipulée et les textes hésitent entre 
le nizbé Ilum-mulukâyu et le toponyme Ilum-malik, 
même si mal(i)kum n'est (de toute façon) pas du bon 
akkadien. Cela tient à ce que la zone d'exercice du 
pouvoir participe majoritairement à l'écrit, lequel est 
d'expression totalement akkadienne, sauf lorsqu'il 
connaît des points de fléchissement. Un homme dont le 
nom est à l'occidentale Yantin-Addu, voire Yattin-Addu 
par assimilation, pourra voir (entre le texte d'un acte et 
son duplicata) son nom écrit aussi Iddin-Addu, à 
l'akkadienne; les expressions s'opposent ainsi morpho­
logiquement (3e sg. ya- par rapport à i-) et lexicalement 
(natânum, occidental par rapport à nadânum, oriental). 
Mais d'autres époques ont de la même façon connu 
l'opposition entre « Mélanchton » et « Schwarzerd » et 
beaucoup de phénomènes de diglossies analogues 
peuvent être trouvés. 

Un autre trait, corollaire, est que les formes féminines 
recourent plus volontiers à des structures archaïques : 
face à Hazalatum comportant le -at-um récent de 
féminin (de règle en akkadien), on trouve plutôt Hazala 
avec le simple -a féminisant, mais d'autres formes 
existent aussi, épicènes, qui semblent attester une 
dénomination antérieure à la sexualisation de la 
dénomination, comme Kaseru pour la reine Gasera. 
Une variante Gaserân, pour la même femme, vajusqu'à 
montrer l'usage du suffixe individualisant -ân dans un 
nom féminin alors que le système général semblerait le 
réserver strictement aux formes masculines. 

Les noms propres féminins ne présentent pas la même 
vision du monde : ils ne font ainsi nullement référence 
aux grandes structures politiques, mais surtout aux 
phénomènes périodiques de la vie naturelle comme ce 
qui concerne le mâtum (le pays et ses gens) ou le nawûm 
(la steppe et ses troupeaux). 

Il n'existe pas de série féminine qui soit en parallèle 
à celle en Mut- et il ne semble pas que l'onomastique 
féminine fasse allusion aux événements atmosphériques. 
Les sobriquets (DuhSatum, etc.) pourraient avoir été plus 
utilisés pour les femmes que pour les hommes. Les 
noms de fonction sont bien attestés, indiquant la place 
d'une femme dans son groupe, comme la musicienne 
qui s'appelle Rabba-sitfÛ (= « Elle excelle dans 
l'Orchestre»). De tels noms semblent indiquer que les 
femmes aussi devaient changer de nom à un moment de 
leur vie. Cela est évident pour les princesses devenues 
prêtresses comme Kunsîm-Mâtum (<< Prosterne-toi 
devant moi, Pays ! ») qui a dû être la salutation au 
moment où la sœur de Yasmah-Addu devint prêtresse de 
Dagan; la fille de Zimrî-Lîm, devenue prêtresse de 
Samas à Sippar par la volonté du dieu, s'appelle Eristi-

Aya, « Désir de Aya », nom nouveau qui dut lui être alors 
donné, ce qui empêche de savoir laquelle des princesses 
a quitté Mari pour le pays d'Akkad. 

En revanche, ce qui montre bien à quel point la 
dénomination féminine était comprise en relation à la 
dénomination masculine c'est qu'elle s'en présente 
souvent comme la formulation inversée: ainsi Dagan­
kibrî est-il un nom féminin alors que Kibrî-Dagan en 
est le masculin. Le procédé va relativement loin puisque 
Ilî-ma-abî est un nom d'homme (7 ex.) face à Abî-ma­
ilî, nom de femme. Tous les noms en Nûr-... (<< Lumière 
de ... ») sont masculins mais ceux en ... -nêrî (X est ma 
lumière) sont très majoritairement féminins. Là encore, 
il faut certainement tenir compte des sous-systèmes 
constitués par les différents groupes ethniques ou 
dialectaux et il n'est pas facile d'obtenir un tableau net 
des oppositions, outre la compréhension de grandes 
oppositions: Ilî-Dagan versus fDagan-ilî, Nahmî-Dagan 
versus fDagan-nahmî, Samsî-Dagan (cf. Samsî-Addu) 
versus fDagan-samsî. Le nom propre masculin se 
présente, chaque fois qu'on peut le contrôler, comme 
le terme non marqué; c'est le fait d'entrer en opposition 
à lui qui a valeur de féminisant, analogue au recours à 
la désinence -a. 

J.-M. DURAND. 

II. LES SÉDENTAIRES 

A. LES CADRES GÉOGRAPHIQUES LES VALLÉES DE 

L'EUPHRATE ET DU HABUR AU TEMPS DES ROIS DE MARI. 

- Des conditions climatiques difficiles. - La vallée du 
Moyen-Euphrate syrien, telle qu'elle se présente 
aujourd'hui, possède avec son ancêtre du Ile millénaire 
av. n. è. de nombreux points de ressemblance, mais aussi 
de notables différences. La situation actuelle est avant 
tout marquée par l'aridité du climat, avec une année 
climatique divisée en quatre saisons, deux extrêmes 
(hiver et été) et deux de transition (printemps et 
automne), aux longs étés torrides (les moyennes de 
juillet sont de l'ordre de 34°C, les maxima pouvant 
atteindre près de 50°C), pendant lesquels la température 
s'abaisse sensiblement pendant la nuit, et aux hivers 
doux (températures moyennes de l'ordre de 10°C) mais 
à nuits froides et susceptibles de gelées, ce qui peut 
s'avérer néfaste aux cultures (Kerbé 1987, p. 93-97 ; 
Sanlaville 1985, p. 15 et 2000, p. 48-58). En termes de 
pluviométrie moyenne, l'ensemble de la moyenne vallée 
de l'Euphrate syrien se trouve situé sous l'isohyète des 
250 mm/an, qui marque la limite des cultures sous pluie, 
et la partie sud - correspondant globalement à l'ancien 
royaume de Mari - est même placée sous la limite des 
150 mm/an, ce qui la situe dans un climat de type 
subdésertique accentué (Geyer 1990, p. 64). 

La question du climat antique fait encore l'objet de 
vifs débats entre spécialistes, en particulier pour les 
époques précédant immédiatement celle des archives de 
Mari (on trouvera un point récent et bien documenté dans 
Wilkinson 2004, p. 14-17), mais il semble désormais 
acquis, tant par les études paléo-climatiques que par la 
lecture des documents cunéiformes, que l'époque 
amorrite connut un climat qui, pour l'essentiel, ressem-



325 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 326 

blait à l'actuel (Reculeau 2006) ; dans ces conditions, 
l'implantation géographique des sédentaires le long des 
berges des cours d'eau pérennes s'explique aisément: le 
manque de pluie interdit ici toute culture non irriguée, et 
seuls le fleuve et ses affluents sont à même de fournir 
l'eau nécessaire aux cultures. 

Les fonds de vallée : potentialités et limites. - La 
vallée de l'Euphrate est encaissée de 30 à 50 m dans un 
vaste plateau caillouteux aujourd'hui subdésertique. La 
partie de cette vallée qui intéresse directement l'histoire 
de Mari forme une unité hydrogéographique particulière 
le long du cours syrien du fleuve, située entre le défilé 
de Halabiyé-Zalabiyé et la frontière avec l'Irak à Abu­
Kemal, caractérisée notamment par une large plaine 
d'inondation qui selon l'endroit varie de 10 à 12 km de 
large (Kerbé 1987, p. 647) et se présente sous la forme 
d'une succession d'alvéoles, tantôt en rive gauche et 
tantôt en rive droite du fleuve (Geyer-Monchambert 
2003) ; celle de Mari, entre Doura-Europos et Abu­
Kemal, représente ainsi une unité de 40 km de long sur 
une moyenne de 15 km de large (Geyer 1985, p. 29). 

En ce qui concerne le profil de la vallée, trois princi­
paux niveaux de terrasses peuvent être dégagés (glacis 
anciens, terrasses pléistocènes et terrasses holocènes ; 
cf. Geyer-Monchambert 2003, p. 29-47), les paliers 
inférieurs (terrasses holocènes) étant seuls susceptibles 
d'une mise en valeur agricole par l'irrigation, tandis que 
les terrasses plus élevées peuvent donner lieu à un 
pastoralisme de faible ampleur (Geyer 1990, p. 67). 

Au cours de la période récente (c.-à-d. avant la mise 
en place des grands barrages d'amont), l'Euphrate se 
caractérisait par un régime de fortes crues printanières, 
dont la hauteur pouvait dépasser 5 m (Wilkinson 2004, 
p. 21 ; Reculeau 2002, p. 529-531 et 2006), et qui 
entraînait la mise en eau fréquente de l'ensemble des 
basses terrasses de la vallée. Contrairement à une 
opinion récemment émise (Geyer-Monchambert 2003, 
p. 44-47), un examen attentif des données tant archéo­
logiques qu'épigraphiques permet de montrer que le 
fleuve connaissait dès l'époque amorrite une dynamique 
d'alluvionnement ayant abouti à la mise en place du 
second palier de terrasses aujourd'hui repérable 
(Reculeau 2006), et qui se traduisait dans la vie 
quotidienne des habitants du royaume par l'inondation 
régulière des champs au moment de la moisson. En ce 
qui concerne le Habur, la situation hydrologique était 
semblable à celle connue jusque dans les années 1960 
du dernier siècle, avant que les barrages et le surpom­
page actuel ne réduisent la rivière à l'état de simple filet 
d'eau (Ergenzinger 1991). 

La faune et la flore. - Si le climat et la dynamique 
fluviale ne différaient guère, au temps des rois de Mari, 
de ce qu'ils étaient il y a peu encore, il n'en va pas de 
même de l'environnement naturel dans lequel vivaient 
leurs sujets: le paysage actuel est en effet le résultat de 
plusieurs millénaires d'activités humaines dans la région 
ayant abouti, par les effets des cultures, de la chasse, de 
la déforestation et du surpâturage, à des changements 
écologiques majeurs, d'origine essentiellement anthro-

pique. Si les recherches archéologiques menées dans la 
région ne permettent guère d'en rendre compte, faute 
d'avoir recueilli les données susceptibles d'en livrer les 
traces (il n'existe ainsi malheureusement aucune analyse 
publiée concernant les restes végétaux et animaux retrou­
vés sur les sites de Mari ou Terqa), il est possible de s'en 
faire une idée grâce aux travaux menés dans la région de 
la boucle de l'Euphrate (Wilkinson 2004) et dans celle du 
bas Habur (Frey-Kürschner 1991), ainsi que par les textes 
de Mari, qui laissent entrevoir un état bien plus ancien 
de cet environnement (quoique déjà dégradé par rapport 
aux conditions naturelles originelles, cf. Wilkinson 2004, 
p. 17). En partant du fleuve, on distinguait ainsi, après 
les roselières bordant immédiatement les cours d'eau, de 
vastes forêts-galleries recouvrant l'essentiel des terrasses 
holocènes, partiellement défrichées pour les cultures 
mais qui restaient pour l'essentiel à l'état natureL Sur le 
bas Habur, il a ainsi pu être établi que c'est à partir de 
l'époque néo-assyrienne que la destruction de la ripisy 1 ve 
consécutive à l'aménagement contemporain de la région 
a été telle qu'il est devenu nécessaire d'importer le bois 
de construction (Frey-Kürschner 1991). 

Dans cet environnement encore partiellement 
« naturel », la faune comportait des animaux sauvages 
aujourd'hui disparus, comme l'autruche, le lion (le 
dernier fut abattu dans la région au XIXe siècle de n. è.), 
la gazelle (Durand 1990d, p. 107-108), ou même de 
petits éléphants sur le Habur, d'après des ossements 
datant de la fin du Ile millénaire av. n. è. (Krupp-Schnei­
der 1991). Ces animaux vivaient dans la steppe ou sur 
les rebords du plateau, mais venaient se désaltérer au 
fleuve et, en ce qui concerne les lions, chasser dans les 
forêts des terrasses où vivaient des daims (Wilkinson 
2004, p. 172-174 ; Becker 1991). D'une manière 
générale, la biodiversité était alors bien plus riche dans 
la vallée qu'elle ne l'est de nos jours, et les restes 
archéologiques comme les textes témoignent de l' abon­
dance des oiseaux qui peuplaient les zones humides du 
fonds de vallée: un lieu-dit de l'alvéole de Mari était 
même désigné comme « l'endroit aux oiseaux », Sa­
i$$urâtim. En ce qui concerne les grands animaux, les 
textes mentionnent essentiellement les lions, qui rôdent 
dans les forêts et les campagnes, et parfois même aux 
portes de la capitale (LA PO 16, n° 214) et que l'on 
cherche à éloigner, voire à capturer pour le zoo royal; 
d'autres animaux sont attestés mais restent difficiles à 
identifier (Durand 1990d, p. 107; 1997, p. 344-345). 

B. LA POPULATION SÉDENTAIRE: ASPECTS SOCIAUX ET 
ÉCONOMIQUES. - La nature de la population sédentaire. 

a) Un royaume « pluriethnique » ? - Les études 
portant sur les différentes composantes des populations 
anciennes du Proche-Orient reposent, le plus souvent, sur 
l'analyse des noms propres des personnes mentionnées 
dans la documentation cunéiforme : la variété des 
langues attestées dans l'onomastique amène ainsi les 
historiens à penser les sociétés antiques comme une 
juxtaposition d'ethnies diverses représentées par des 
personnages dont le nom peut être rattaché à telle ou telle 
langue et qui serait le marqueur de leur appartenance 
ethnique - ou, à tout le moins, de leur origine. En ce qui 



327 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 328 

concerne Mari, cette approche méthodologique a conduit 
à distinguer, au sein de la population du royaume, entre 
des Akkadiens, forcément sédentaires et issus du « vieux 
fond» de population établie sur place au tournant des Ille 
et Ile millénaires, des Amorrites, nécessairement nomades 
ou d'origine nomade, installés dans la vallée à la suite 
des migrations du début du Ile. millénaire, et des Hourrites, 
populations allogènes issues des régions montagneuses 
du Nord et venus vivre sur les rives de l'Euphrate comme 
dans toute la Syrie du Nord et la Haute-Mésopotamie, 
sans doute en plusieurs fois et des dates difficiles à 
déterminer. S'il est probable qu'une telle vision des 
choses permet, au moins partiellement, de rendre compte 
des contacts qui eurent lieu à la fin du Ille millénaire entre 
les nouveaux venus amorrites et hourrites et les popula­
tions précédemment sédentarisées sur place, elle ne 
permet pas de rendre compte du peuplement du royaume 
de Mari au temps des archives. Pour cette période, la 
réalité est en fait bien plus complexe: les textes de Mari 
montrent qu'au sein d'une seule et même famille peuvent 
coexister des noms propres d'origines linguistiques a 
priori différentes, et il est dans de tels cas difficile 
d'imaginer que des frères et sœurs doivent être considé­
rés comme appartenant à deux « ethnies » différentes ... 
Le meilleur exemple se trouve d'ailleurs dans la famille 
du Grand Roi Samsî-Addu lui-même, dont les fils se 
nommaient ISme-Dagan et Yasmah-Addu, deux façons 
de dire une même réalité: « le dieu (DaganJAddu) a 
entendu », pour l'aîné selon une formation strictement 
akkadienne, pour le cadet en recourant à une forme 
« ouest-sémitique» ou amorrite ... Il en va de même pour 
des familles dans lesquelles un membre porte un nom 
« akkadien» ou « amorrite » tandis qu'un autre est 
porteur d'une onomastique typiquement « hourrite » 

(Durand 1992; 1997, p. 53-56 ; 2005-2006). 

L'idée qu'il faille, au temps de Zirnrî-Lîm, distinguer 
entre deux catégories de populations bien distinctes au 
sein du royaume, repose en fait sur un texte qui doit être 
aujourd'hui réévalué. La lettre LAPO 17, n° 732, qui 
date du tout début du règne de ce roi, contient en effet 
l'avertissement d'un conseiller, qui enjoint au roi de ne 
pas entrer dans sa nouvelle capitale à cheval, afin de ne 
pas brusquer les « Akkadiens » présents par une 
démonstration de mœurs trop « bédouines » : 

« Aujourd'hui, le pays Yasmah-Addu t'est livré. Or, ce 
pays-ci est revêtu de l'habit akkadien. Il faut que mon 
Seigneur honore la capitale de la royauté. De même que 
tu es roi de Bédouins, tu es aussi, en second lieu, roi 
d'un territoire akkadien. Mon Seigneur ne doit (donc) 
pas monter sur des chevaux. C'est sur un palanquin et 
sur des mules que mon Seigneur doit monter afin 
d'honorer sa capitale ». 

Il apparaît en fait clairement aujourd'hui qu'il ne faut 
pas, comme on l'avait cru de prime abord, interpréter ce 
texte comme décrivant l'opposition fondamentale entre 
deux populations, les Bédouins d'une part et les 
Akkadiens d'autre part, dans la mesure où ces derniers 
ne représentent en rien un vieux fond autochtone issu 
des populations urbaines du Ille millénaire, mais les 
serviteurs de Samsî-Addu venus à la suite de ce grand 

roi de l'est lorsqu'il prit le contrôle de la région - et qui 
sont donc les derniers venus! La véritable opposition 
est ici faite entre l'est mésopotamien, le vieux pays de 
Sumer et d'Akkad, et la région moyenne à laquelle 
appartient Mari, qui apparaît comme une terre bédouine 
dans son peuplement, y compris en ce qui concerne 
ceux qui y vivent en sédentaires (Durand 1998a, 
p. 480 sq ; 2004, p. 184-185 ; 2005-2006). 

b) Tribalité, nomadisme et sédentarité. - Il faut ici 
insister sur deux notions, celles de tribalité et de 
nomadisme, encore trop fréquemment confondues dans 
les études, les travaux pionniers de l-R. Kupper (Kupper 
1954) largement dépassés sur ce point, servant encore 
trop souvent de référence (voir désormais les travaux de 
J.-M Durand, en particulier Durand 1997, p. 417-511 et 
2004). Si la première désigne un mode d'organisation 
sociale (les groupes humains se répartissent entre les 
différentes tribus ayant chacune leur ancêtre mythique 
propre), la seconde définit un mode de mise en valeur 
particulier des ressources naturelles, fondé sur l'élevage 
transhumant; si elles sont souvent liées, ces deux notions 
ne sont pas pour autant synonymes, et il existait à Mari 
des sédentaires organisés selon le mode tribal, comme 
en témoigne la titulature de ses rois (du moins en ce qui 
concerne Yahdun-Lîm et Zimrî-Lîm) qui ont comme 
particularité d'être à la fois des rois territoriaux et des 
chefs bédouins, décrits comme « rois de Mari et du pays 
des Bédouins », ce qui signifie que leur autorité s'éten­
dait aussi bien sur les sédentaires que sur les nomades. 
Les premiers, qui peuplaient le Royaume des Bords-de­
l'Euphrate, habitaient « le royaume territorial », la 
namlakâtum, vivaient toute l'année dans les villes et 
villages et se consacraient pour l'essentiel à l'agriculture 
irriguée, une part minoritaire étant impliquée dans les 
activités secondaires liées au monde du Palais (adminis­
trateurs, artisans, femmes du harem, etc.), tandis que les 
seconds parcouraient la steppe avec leurs troupeaux à la 
recherche des meilleures pâtures (le nawûm ; cf. en 
dernier lieu Charpin 2004d, p. 137). La construction 
politique du Royaume de Haute-Mésopotamie, répondant 
au modèle akkadien importé sur l'Euphrate par les 
nouveaux dirigeants, diffère sur ce point, au niveau 
idéologique, mais il est clair (LAPO 17, n° 448) que le 
royaume de Yasmah-Addu contrôlait une partie de ces 
Bédouins, ceux qui n'avaient pas suivi Zimrî-Lîm en exil. 

Cette distinction entre nomades et sédentaires ne doit 
cependant pas être interprétée comme une opposition 
entre deux populations distinctes, et il est important 
d'avoir bien conscience de l'unité fondamentale de ces 
deux catégories, nomades et sédentaires, qui appartien­
nent à un seul et même groupe humain, dont une partie 
se consacre à l'élevage transhumant et l'autre à l'agri­
culture - les frontières entre les deux restant d'ailleurs 
perméables: si certains éléments des groupes bédouins 
arrivés au moment de la prise de pouvoir de ZimrÎ-Lîm 
ont choisi de se sédentariser sur place, en particulier 
dans le Suhum, en aval du Royaume de Mari propre­
ment dit, ou de se réinstaller là où vivaient leurs pères 
avant d'avoir été chassés par la mainmise de Samsî­
Addu sur la région (Durand 2004, p. 153-157), les lettres 



329 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 330 

de Mari témoignent aussi que les ~édentaires avaient 
souvent, face aux difficultés du temps, la tentation 
d'abandonner les terres pour rejoindre ceux de leur 
groupe qui sillonnaient la steppe. Plutôt qu'une opposi­
tion entre nomades et sédentaires, ou même qu'une 
vision fondée sur l'évolution d'un état vers l'autre, sous 
la forme d'un processus de sédentarisation quasi inéluc­
table, il convient donc d'analyser le mode de vie des 
sédentaires du royaume de Mari pour ce qu'il est: un 
mode d'accès aux ressources spécifique, résultant d'une 
stratégie socio-économique fondée sur une division 
spatiale du travail en relation avec les capacités propres 
de l'environnement (pour les aspects sociaux du rapport 
entre nomadisme et sédentarité, cf. Durand 2005-2006). 

Le royaume de Mari à l'époque des archives est ainsi 
formé d'une seule et même population, que l'on peut 
de manière générale définir comme « bédouine », C.-à-d. 
organisée selon le modèle tribal originellement en 
vigueur chez les populations nomades qui se sont instal­
lées dans la région au tournant des Ille et Ile millénaires 
et, surtout, qui y ont pris le pouvoir, imposant aux 
populations locales soumises leur organisation sociale. 
Ainsi, s'il Y avait probablement parmi les sujets des rois 
de Mari des descendants de personnages qui, un ou 
deux siècles auparavant, étaient pour les uns des 
Amorrites nomades et pour les autres des membres des 
communautés sédentaires locales, - dont l'origine reste 
à ce jour encore pour l'essentiel inconnue -, sous réserve 
que la région n'ait pas été désertée entre la fin de la 
dynastie des Sakkanakkû et la reconquête amorrite, ces 
deux groupes s'étaient depuis plusieurs générations déjà 
fondus au sein d'une population unique; si le processus 
lui-même de fusion de ces différents éléments en une 
seule et même population n'est pas pour l'heure 
documenté, faute de textes pour ces périodes, le mode 
opératoire peut sans difficulté être compris sur le modèle 
des pactes d'intégration tribale connus par les textes de 
Mari, qui montrent comment, par le biais de la cérémo­
nie du hipsum, deux groupes à l'origine différents 
pouvaient devenir membres d'une seule et même tribu 
(Durand 2003-2004 ; 2004). Nul doute que c'est selon 
ce modèle que les populations existant dans la vallée 
antérieurement aux mouvements migratoires amorrites 
furent intégrées à la société des nouveaux arrivants. Au 
temps des archives, les véritables distinctions entre les 
différents groupes de populations apparaissent avoir été, 
au sein du système bédouin, les divisions entre les 
différentes tribus et sous-tribus (Durand 2004), qui 
divisaient de la même manière nomades et sédentaires: 
si l'on peut facilement discerner les différents groupes 
nomades en fonction de leur appartenance tribales et des 
pratiques spécifiques qui y sont liées, en terme de 
parcours de transhumance, d'organisation, etc. (Durand 
1998a, p. 417-511 ; Durand 2004), il ne faut pas perdre 
de vue qu'il en va exactement de même en ce qui 
concerne les groupes sédentarisés : ainsi, les textes 
montrent explicitement que tel village ou telle ville est 
benjaminite ou bensim'alite, et au sein même des deux 
grandes divisions tribales, de quel clan particulier ils 
ressortissent (Millet-Albà 2004). 

Statuts sociaux et catégories économiques. - Si la 
population sédentaire du royaume de Mari ne doit plus 
aujourd'hui être analysée selon les lignes de partage 
« verticales » (différences entre les ethnies) naguère 
retenues, il n'en reste pas moins que cette population 
était très hétérogène, et qu'il existait en son sein de 
fortes lignes de partage « horizontales» (statut, rang 
social, richesse, etc.). La nature palatiale des archives 
de Mari les rend relativement difficiles à cerner, 
d'autant plus que se mélangent ici les hiérarchies issues 
des traditions bédouines et celles propres au domaine 
de l'agriculture sédentaire. 

a) « Nobles », « roturiers» et esclaves. - La société 
de Mari connaissait la même tripartition que celle qui 
est attestée pour la société babylonienne par le Code de 
Hammu-rabi (Charpin 2003, p. 219-223; van der Toorn, 
1996, p. 26-32) : au sommet de la hiérarchie sociale se 
trouvait une élite aristocratique dont les membres étaient 
désignés par le terme d'awîlum, « homme (libre) », 
statut social en même temps que qualité morale. Au même 
titre que la noblesse d'Ancien Régime, les membres de 
cette classe sociale étaient perçus comme doués de 
valeurs propres, intrinsèquement liées à leur naissance, 
qui les distinguaient foncièrement des autres membres 
de la société, de condition libre mais moins bien nés, 
désignés collectivement sous le terme de muskênum, que 
l'on traduit généralement par« particuliers », mais dont 
le nom signifie littéralement « celui qui par nature 
s'incline» (devant les nobles), terme sémitique qui, via 
l'arabe, a donné le (( mesquin» français. Cette catégo­
rie sociale inférieure n'était pas supposée accéder aux 
fonctions honorifiques, réservées à la noblesse, comme 
on le constate lors de la nomination sur le trône 
d'Esnunna de Sillî-Sîn, officier sorti du rang né 
muskênum, qui fit un grand scandale parmi les gens bien 
nés (ARM XXVI, n° 377 ; Charpin 2004d, p. 226). 

Plus bas encore sur l'échelle sociale se trouvaient les 
esclaves, désignés par le terme de wardumlsag-ir, 
« inférieur », qui étaient la propriété de leur maître et 
portaient des marques distinctives ainsi que des chaînes 
et carcans servant à prévenir leur fuite, dont la compli­
cité était punie par le roi législateur (Charpin 2003, 
p. 221-223), mais qui était néanmoins régulièrement 
tentée, sinon toujours réussie (Ziegler 1994). Le fuyard 
heureux cherchait alors refuge hors du royaume, dans 
des terres comme celle d'Alep réputée pour son droit 
d'asile (Durand 2002, p. 3-7 ; Reculeau 2005). Les 
sources mésopotamiennes distinguent deux catégories 
d'esclaves, selon qu'ils sont nés dans la maison du 
maître ou qu'ils ont été achetés, ces derniers regroupant 
aussi bien des prisonniers de guerre que des gens 
«raptés », auxquels s'ajoutent des membres des classes 
inférieures de la société réduits en esclavage pour dettes 
(Charpin 2003, p. 221 ; Stol 2004, p. 910-918). La 
plupart des esclaves étaient affectés à des tâches 
domestiques de production, à plus ou moins grande 
échelle selon qu'il s'agissait de particuliers insolvables 
servant chez leur créancier jusqu'à apurement de la 
dette ou de prisonniers de guerre affectés aux 
(( ergastules» (nepârâtum), ces vastes ateliers-prisons 



331 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 332 

où se faisait la production de masse du Palais - il s' agis­
sait d'ailleurs essentiellement de prisonnières affectées 
à des tâches de tissage, et des ateliers de même sorte 
(quoique plus petits) se trouvaient dans les vastes 
demeures des nobles (Charpin 1985). Un cas à part au 
sein de la population servile est celui des sâmihû, lit. 
« les mélangés (au sol) », population rurale non-libre 
(donc servile) « attachée » au sol où elle est née et 
chargée de mettre en valeur les terres des nobles, non 
seulement celles du roi, mais aussi d'autres membres 
de la cour, comme la belle-mère de Zimrî-lim Gasera, 
reine d'Alep ; si cette catégorie est surtout connue sur 
les terres que cette dernière possédait près de la côte 
méditerranéenne, à Alahtum (la Alalah des périodes 
suivantes), elle était aussi bien implantée au cœur du 
Royaume de Mari, sur les terres des nobles et du Roi 
(Durand 1998a, p. 657 ; 2002, p. 88-89). 

b) Serviteurs du Palais et communautés indépen­
dantes. - Sur le plan économique, les oppositions de 
statut, parmi les hommes libres, recoupaient en partie 
une opposition de fonction : les nobles étaient par 
essence voués au service du roi, et on les retrouve 
fréquemment dans les lettres, soit comme expéditeurs, 
soit que l'on décrive leurs diverses activités, tant 
militaires que religieuses ou politiques. Ainsi, Kibrî­
Dagan, gouverneur de Terqa sous Zirnrî-Lîm, était-il le 
fils de Sammêtar, « premier ministre» (sukkallum) du 
même au début de son règne, le neveu du général Yassi­
Dagan et le petit-fils de Lâ'ûm, lui-même sans doute 
« premier ministre » de Mari mais... du temps de 
Yasmah-Addu - tous appartenant par ailleurs à l'une 
des plus grandes familles de Terqa (Villard 2001, p. 23-
26 ; Lion 2001, p. 188-190 ; van Koppen 2002). Ces 
grands serviteurs royaux recevaient, en échange de leur 
service, des terres et les moyens de les mettre en valeur, 
qui étaient théoriquement récupérés à leur mort par le 
Palais, et possédaient par ailleurs des biens privés, 
qu'ils transmettaient normalement à leurs héritiers; la 
question de savoir si les documents témoignant de 
l'appropriation par le roi de la« maisonnée» (é) d'une 
personne relève de la récupération des terres allouées 
par le roi ou de la confiscation de biens propres a été 
discutée, pour Mari, à partir de parallèles de l'époque 
d'Ur III (Maekawa 1996 et 1997 ; Lafont 2001 contra 
Heimpel 1997) et reste, pour l' heure ouverte; la récente 
mise au point proposée par F. van Koppen (van Koppen 
2002), à partir de l'exemple de la « maison» de 
Sammêtar, qui conclut à une confiscation des biens 
propres du « premier ministre » dont la famille serait 
tombée en disgrâce après sa mort, offre des perspec­
tives intéressantes, sans toutefois emporter entièrement 
l'adhésion. Outre les revenus agraires de ces biens 
fonciers possédés en propre ou en rémunération du 
service, les grands du royaume recevaient des alloca­
tions de la part du roi, sous la forme de participations 
aux banquets (Lafont 1985) ou de cadeaux exception­
nels - la question de la rémunération régulière des 
grands en rations d'entretien restant ouverte. Il n'est pas 
rare de constater par ailleurs que certains membres de 
l'entourage royal occupant des fonctions« politiques» 

menaient aussi, pour leur propre profit, des affaires 
commerciales, l'exemple le mieux connu provenant non 
de Mari même, mais de Karkemis, dont le « premier 
ministre » Sidqum-Iâ.nasi entrenait avec les riches 
Mariotes (et en particulier le roi Zimrî-Lîm) de 
fructueuses relations d'échanges (Lafont 1988, p. 509-
541 ; 1991 ; 1997). Ces nobles devaient, outre l'impôt 
en grain sur le fruit des moissons (sibsum) dû par tout 
propriétaire terrien, s'acquitter d'une taxe particulière, 
liée à leur statut de notables (wêdûm), appelée 
wêdûtum. Une catégorie particulière était formée par 
les serviteurs « nés », ou tout au moins « élevés au 
Palais» (gersqqû), qui semblent se distinguer des élites 
locales entrées au service du roi par leur grande 
connaissance du monde de la cour et de son étiquette 
(Reculeau 2006) ; il ne faut en revanche pas les confon­
dre avec les« esclaves nés à la maison », dans la mesure 
où il s'agit d'hommes libres et de haut rang. 

Au vu de leur richesse, il est difficile de faire de ces 
nobles des « dépendants» palatiaux, en ce sens qu'ils 
disposaient, par naissance et statut, de richesses 
suffisantes pour assurer leur entretien et celui de leur 
famille ; inversement, leur lien systématique au roi (on 
ne connaît pas de noble « indépendant») se traduit dans 
les faits comme un service dû au roi contre rémunéra­
tion (terre ou rations). En cela, ils forment la part 
supérieure de ceux qui entrent dans le système de 
l'ilkum, c. -à-do précisément cet échange entre un service 
et une rémunération, et les terres qu'ils reçoivent du roi 
ne se distinguent qu'en importance de celles des autres 
tenanciers d'ilkum. Ceux-ci forment un groupe sociale­
ment hétérogène, mais ont tous pour trait commun 
d'être liés au Palais selon ce système, même si les cas 
semblent varier assez largement, entre ceux qui 
possédaient en propre une terre à côté de leur tenure et 
ceux pour qui la rémunération reçue de l'institution 
était la seule source de revenus possible - la distinction 
entre bénéficiaires d'ilkum et de rations venant de 
surcroît compliquer la donne. 

Les particuliers (muskênum) se distinguaient des 
catégories citées ci-dessus par leur capacité à subvenir 
à leurs besoins sans recourir au Palais (Durand 1998a, 
p. 523-524 ; Stol 2004, p. 732). Cette partie de la 
population reste encore mal connue, dans la mesure où 
les sources disponibles sont d'origine palatiale et que, 
par définition, elles ne mentionnent guère ceux dont la 
caractéristique principale est de se situer en dehors du 
domaine de compétence du Palais. Ce n'est qu'au 
travers des quelques points de contact entre ces deux 
mondes que l'on peut se faire une idée de ces particu­
liers, qui apparaissent essentiellement en qualité de 
détenteurs de terres et de contribuables. Pour les 
administrateurs de Mari, les particuliers semblent 
n'avoir eu, fondamentalement, d'importance qu'en 
relation avec leurs champs, qui sont mentionnés comme 
formant dans la campagne une entité distincte des 
« champs du Palais », mais voisinant avec ces derniers 
au sein des districts d'irrigation (IAPO 18, n° 1135). 
La même distinction entre « grain des particuliers » et 
« grain du Palais » était de mise pour distinguer les 



333 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 334 

gerbiers d'orge disposés dans la campagne après la 
moisson et attendant d'être stockés dans les silos 
(LAPO 16, n° 239). Comme dans la province de Larsa 
après sa conquête par Hammu-rabi de Babylone 
(Charpin 1980, p. 188-189), le Palais de Mari se devait 
de respecter ces terres et les fonctionnaires n'avaient 
pas le droit d'empiéter dessus pour allotir des 
serviteurs ; même si, dans la pratique, la difficulté de 
distinguer sur le terrain entre des terres réputées de 
qualité (juridique) différente mais topographiquement 
mêlées entraînait des confusions, sur le plan du droit 
les particuliers qui se jugeaient lésés pouvaient en 
appeler au roi qui faisait alors diligenter une enquête 
pour déterminer si le terrain contesté relevait des terres 
des muskênum ou de celles du Palais ; dans le premier 
cas, il donnait semble-t-il systématiquement raison à 
son sujet indépendant contre son serviteur (LAPO 18, 
n° 1135, à la teneur très proche de celle de la corres­
pondance de Hammu-rabi de Babylone avec Samas­
hazir), sa fonction de roi de justice, donc de garant des 
patrimoines, l'emportait ici clairement sur ses intérêts 
directs (l'obtention de terres pour le compte du Palais). 
Le second domaine dans lequel on voit les muskênum 
entrer en contact avec le monde du Palais est celui des 
impôts, que les particuliers devaient à leur roi en tant 
que sujets: une partie en était payée en nature (il s'agit 
du sibsum, l'impôt sur le croît des récoltes et des 
troupeaux, qui était dû par les particuliers, comme l' attes­
tentARMxxIII, nOS 71 et 100), l'autre en force de travail, 
mais dans le cadre de la seule mobilisation des popula­
tions rurales pour effectuer la moisson sur les terres du 
Palais (Reculeau, s.p.). L'ensemble des données disponi­
bles dessine ainsi l'image de communautés paysannes en 
grande partie autosuffisantes, vivant dans la campagne 
sur des terres villageoises côtoyant les grands domaines 
nobles et les terres du palais; s'il existait certainement au 
sein de ces communautés des différences de niveau 
social, elles échappent aujourd'hui entièrement à la 
connaissance (on trouvera dans Liverani 1983 une étude 
sur les communautés rurales syriennes du Ile millénaire 
av. n. è., portant toutefois essentiellement sur les données 
de la côte méditerranéenne). 

La notion de « maison », à la base de la société 
sédentaire. - Si l'on souhaite esquisser une histoire 
économique du royaume de Mari, il convient tout 
d'abord de rapidement revenir sur le débat qui a 
alimenté l'essentiel de l'historiographie des quarante 
dernières années en matière d'histoire économique 
mésopotamienne, opposant les successeurs de 
K. Polanyi, dits « substantivistes », aux historiens dits 
« formalistes ». Pour les premiers, en l'absence de 
marché autorégulateur et plus particulièrement de 
marché foncier, les grands organismes (temples, Palais) 
étaient seuls détenteurs de la terre dans le cadre d'une 
économie de type redistributif (le Palais ou le Temple 
allouent aux autres catégories de la population leurs 
moyens de subsistance, sous forme de rations), tandis 
que les seconds, qui considèrent la propriété privée 
comme effective dès l'époque paléo-babylonienne, de 
même que le marché, y compris celui des biens immobi-

liers, insistent sur le rôle d'acteurs privés motivés par la 
recherche du profit comme moteur de l'économie 
antique (on trouvera une présentation de l'essentiel des 
débats dans Stol 2004, p. 904-908). Si aujourd'hui la 
thèse « substantiviste » est abandonnée par la quasi­
totalité des savants, tant les preuves s'accumulent, pour 
l'époque amorrite, de l'existence d'un marché foncier 
aussi bien que de celle d'acteurs économiques indépen­
dants du Palais, les développements les plus récents 
insistent sans doute trop sur le rôle d'acteurs « privés» 
qui restent, pour les hautes époques, difficiles à définir; 
l'idée d'un processus de« privatisation» de l'économie 
entamé au Ille millénaire à Sumer et se déroulant quasi 
inéluctablement jusqu'au développement du capitalisme 
moderne (Hudson 1996) a de quoi laisser sceptique, et 
force est de constater que, pendant toute la durée de 
l'histoire mésopotamienne, les sphères « privées» et 
« institutionnelles» sont toujours liées, à un degré plus 
ou moins fort, dans les archives (Bongenaar [éd.], 
2000) ; surtout, rien ne permet de transposer les réalités 
du sud mésopotamien, même d'époque paléo-babylo­
nienne, où le temple joue un rôle économique et social 
de premier plan (Charpin 1986, Joannès 2000), sur 
l'Euphrate amorrite, où tel n'est pas le cas. 

Pour cette époque, les archives de Mari offrent une 
masse d'informations concentrées dans un espace et sur 
une période restreints dont la précision vient, en partie, 
compenser l'origine exclusivement palatiale. Elles font 
apparaître l'inadéquation, pour cette époque, des 
concepts de « privé» et « institutionnel» usuellement 
utilisés pour polariser la vie économique : ce que l'on 
définit d'ordinaire comme institution est, sur les Bords­
de-l'Euphrate, réduit au seul Palais, dans la mesure où 
les temples ne semblent avoir été ici ni des grands 
propriétaires terriens, ni des employeurs importants de 
main d'œuvre; or, parler du Palais comme d'une 
institution en occulte totalement la réalité fondamen­
tale, celle d'être la« Grande Maison» (é-gal), C.-à-d. ni 
plus ni moins qu'une des maisons, même si c'est la 
première d'entre elles. La différence avec le concept 
d'« institution» est fondamentale, car ce dernier véhicule 
l'idée d'une propriété « publique» qui n'apparaît pas 
ici justifiée. 

Les textes de Mari témoignent, à l'inverse, de l'aspect 
« privé » de toute la sphère palatiale : le Palais, 
fondamentalement, n'est que la maison du roi, C.-à-d. 
une réalité économique définie par des moyens de 
production immeubles (terres arables, bois ou roselières) 
ou meubles (troupeaux) qui lui sont propres, distinctes 
de ceux des autres catégories sociales (nobles et 
muskênum pour les terres, auxquels s'ajoutent les 
nomades pour les troupeaux), à quoi il faut ajouter la 
main d' œuvre humaine, servile ou non, destinée soit à la 
production (tisserandes, cultivateurs [âlik eqlim] , 
bergers), soit aux tâches domestiques (barbiers, cuisiniers, 
etc.) ou récréatives (musiciens et musiciennes), l' ensem­
ble étant voué à l'entretien du maître de maison (ici le 
roi) et de ses proches (en l'occurrence, le harem et les 
enfants royaux). Ce schéma domestique n'est en rien 
propre au monde royal (même si c'est ici qu'il est le 



335 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 336 

mieux documenté), et c'est lui qui organise la vie 
économique à tous les niveaux de la société, des 
premiers nobles (Charpin 1996) jusqu'au plus pauvre 
muskênum, à la notable différence que la taille des terres, 
le nombre des bêtes et des serviteurs sont de plus en plus 
réduits à mesure que l'on descend l'échelle sociale; 
mais il faut bien avoir conscience que, dans cette société 
fondamentalement patriarcale, toute cellule sociale 
s'organise sous la forme d'une maison dirigée par un 
chef de famille, qu'elle comporte un membre supplé­
mentaire (une épouse) ou des milliers comme c'était le 
cas pour ZirnrÎ-Lîm. 

Pour autant, la société sédentaire ne doit pas être 
perçue comme une juxtaposition de « maisons » de 
catégories sociales différentes, mais bien au contraire 
comme l'imbrication, à de multiples niveaux, de ces 
« maisons ». Le plus haut niveau est celui du royaume: 
de même que la fonction royale est plus que simple­
ment économique et se double, outre une fonction 
religieuse, d'un rôle que l'on peut, faute de mieux, 
qualifier de politique, et qui consiste essentiellement à 
faire la guerre et (plus rarement) la paix (voir Charpin 
2004d, p. 278-304), de même sa maison était-elle 
engagée dans des activités dépassant largement la 
simple production et relevant des différents domaines 
de la diplomatie, sans pour autant que la conception 
patrimoniale en soit remise en cause. C'est ainsi que 
l'union de deux pouvoirs politiques était considérée 
comme celle de deux maisons royales, et se matériali­
sait généralement par un mariage interdynastique 
(Charpin 2004d, p. 248-258) ; dans la même logique, 
les grands personnages du royaume, comme les 
« ministres» ou les secrétaires étaient-ils considérés 
comme des « serviteurs» du roi, ce qui se marque dans 
les en-tête de lettres par la formule: « Dis à mon 
Seigneur, ainsi (parle) X, ton serviteur» - ce qui 
explique que ceux que les textes nomment les gerseqqû, 
lit. « les domestiques » étaient en réalité les premiers 
du royaume, ceux qui avaient un accès direct à la 
personne royale. Naturellement, ces « serviteurs », 
rémunérés pour leur tâche auprès de leur seigneur (et 
donc dans sa maison) possédaient eux-mêmes des 
maisons où ils étaient les maîtres, et au sein desquelles 
on trouvait d'autres serviteurs qui eux-mêmes 
possédaient des maisons de rang inférieur - catégorie 
que l'on retrouve aussi chez les serviteurs royaux de 
moindre rang. Au sein même de la famille royale, 
chacun des membres possédait sa propre maison, aussi 
bien la reine, comme le montre désormais clairement 
le cas de Gasera, reine d'Alep et belle-mère de ZimrÎ­
Lîm (Durand 2002b, p. 71-82) que les enfants royaux, 
qui se voyait doter dès leur naissance (Durand 1997, 
p. 152) de domaines qui pouvaient, pour le prince 
héritier, donner lieu à la constitution de véritables 
apanages (Charpin 2004d, p. 255-257). 

Concernant leur réalité économique, il est important 
de noter que la notion de maison est indépendante de 
celle de continuité territoriale: de même que, dans la 
campagne mariote, nobles et muskênum possédaient des 
terres éparpillées dans les différents terroirs, sans 

qu'elles forment un bloc unique de propriété, de même 
les rois, voire les très hauts personnages comme Gasera, 
possédaient-ils des « maisons» hors de leur royaume, 
comme ce fut le cas lorsque Zimn-Lîm acheta Alahtum 
au roi d'Alep pour s'y faire construire un Palais, non 
au sens politique, mais au sens d'unité de gestion 
(Durand 2002), ou comme c'était le cas de Yasmah­
Addu, qui, outre son royaume (<< la maison de Mari », 

selon les termes de son père SamsÎ-Addu au moment 
de son mariage avec la princesse qatnéenne Dâm-hurâ~i 
[LA PO 18, n° 2005]), possédait des maisons dans les 
capitales de son père et de son frère (Durand 1997, 
p. 151-156 ; Villard 2001, p. 100-112). Une des raisons 
de cette dispersion géographique des unités adminis­
tratives était la recherche de la complémentarité dans 
les différents aspects de la maison: s'il semble qu'en 
théorie l'unité domestique était tournée vers l'auto­
production, non seulement agricole, mais aussi artisa­
nale, dans les faits il y avait toujours des produits que 
l'on ne pouvait produire soi-même, ce que les textes 
nomment la hisehtum (Durand 2002b, p. 59-60) et que 
l'on devait aller chercher à l'extérieur. Comme toujours, 
le versant royal de cet approvisionnement est le mieux 
connu, et il montre que, pour le roi de Mari, ce qui 
faisait défaut à sa maison était, d'une part, les biens 
artisanaux de luxe, dont une partie seulement était 
réalisée localement et pour laquelle, de toute façon, il 
fallait importer les matières premières précieuses 
inconnues dans la région, et d'autre part des produits 
agricoles comme le vin et l'huile d'olive qui soit ne 
poussent pas sur le Moyen-Euphrate (l'olivier), soit 
semblent avoir fourni des produits de qualité moindre 
que celle de leurs homologues de la côté méditerra­
néenne (pour la vigne). Les moyens de satisfaire la 
hisehtum étaient variés, se faisant soit sous la forme 
d'un échange égalitaire, selon un schéma donlcontre­
don, de cadeaux - que l'on connaît surtout pour les 
échanges de cadeaux entre rois (Lerouxel 2002), mais 
qui était pratiquée par l'ensemble des chefs de famille, 
en particulier nobles (Charpin-Durand 2002) -, soit en 
mandatant des serviteurs royaux pour qu'ils acquièrent, 
sur les différents marchés du Proche-Orient, certaines 
denrées (comme les pierres précieuses ; Michel 1991), 
soit encore, pour les productions agricoles, en achetant 
des terres dans les régions productrices, comme 
Alahtum pour l'huile d'olive (Durand 2002). On ignore 
tout de la façon dont les catégories inférieures de la 
population subvenaient à des besoins de toute façon 
moins luxueux, mais il est certain, au moins pour le 
cuivre nécessaire à la confection des faucilles, qu'ils 
devaient se tourner vers des artisans et un marché 
locaux. Sur le Moyen-Euphrate, l'économie domestique 
était, naturellement, à forte base agricole, mais celle-ci 
était exclusivement à vocation vivrière, ou du moins 
destinée à la consommation locale - on ne voit jamais 
la région exporter des produits agricoles qu'elle avait, 
de toute façon, bien du mal à produire. En revanche, la 
partie financièrement intéressante de la maison était 
celle qui ne se trouvait pas (ou du moins pas tout au 
long de l'année) dans la vallée, mais dans la steppe, 
sous la forme des troupeaux, dont on sait que certains 



337 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 338 

appartenaient au Palais, d'autres aux grands et d'autres 
encore aux muskênum, la gestion de ces derniers 
semblant avoir été confiée aux nomades, qui de plus 
possédaient naturellement leur propre bétail (LA PO 17, 
n° 723) ; ce sont eux qui, par leur laine, étaient la base 
de la richesse dans la région - et il n'est pas anodin que 
les seuls véritables grands ateliers de transformation 
que l'on connaisse soient des ateliers de tissage. 

C. LA MISE EN VALEUR DES TERRES PAR L'AGRICUL­

TURE. - L'agriculture irriguée et ses moyens. - En 
fonction des conditions naturelles évoquées plus haut, 
seul l'apport d'eau à l'aide de l'irrigation permettait aux 
habitants du royaume de Mari de procéder à la mise en 
culture des terres, et les textes témoignent abondam­
ment de l'importance des réseaux d'irrigation aux yeux 
des administrateurs royaux (Durand 1998a, p. 573-
676). Si l'existence de cette irrigation ne fait aucun 
doute, les modalités concrètes de son application à l'âge 
du Bronze doivent être étudiées avec minutie, sous 
peine de tomber dans un anachronisme qui fausse 
l'analyse. 

a) Les difficultés méthodologiques liées à la 
reconstruction des réseaux d'irrigation. - Comme 
toujours en histoire du Proche-Orient ancien, les 
données disponibles pour reconstruire les réseaux 
d'irrigation sont d'ordre archéologique ou épigra­
phique. À la première catégorie se rattachent les restes 
de canaux présents dans le paysage actuel, souvent 
fragmentaires mais permettant en règle générale de 
reconstruire le tracé antique de l'ouvrage, ainsi que les 
alignements, le long de ce tracé, de sites datés d'une 
période particulière qui en signent la date d'utilisation 
(voir par exemple, pour le bas Habur, Ergenzinger et al. 
1988). En l'absence de ce marqueur, en revanche, il est 
quasiment impossible de dater un canal par l'archéolo­
gie, puisque les travaux d'entretien de l'ouvrage ont 
pour résultat de faire disparaître, dès l'antiquité, 
l'essentiel des informations (en particulier céramiques) 
qui auraient pu le permettre. Les sources épigraphiques, 
quant à elles, contiennent de nombreuses mentions de 
cours d'eau artificiels, parfois difficiles à distinguer des 
cours d'eau naturels, dans la mesure où le terme les 
qualifiant est le même (îdJnârum), et dont le parcours 
n'est que rarement explicité, s'agissant d'une réalité 
connue des protagonistes des documents antiques - et 
ce n'est que lorsque les mentions en sont suffisamment 
nombreuses et/ou explicites que l'on parvient à en offrir 
une reconstruction satisfaisante. 

La tentation naturelle, lorsque l'on dispose des deux 
types de sources, est évidemment de considérer que l'on 
possède sur le terrain le reflet fidèle des réalités mention­
nées par les textes, et qu'il suffit de relier les deux 
ensembles de données pour reconstruire les systèmes 
anciens. Malheureusement, ce premier mouvement peut 
s'avérer erroné, dans la mesure où l'on court le risque de 
comparer l'incomparable en cherchant à illustrer par les 
textes d'époque amorrite des restes archéologiques bien 
plus récents, en l'occurrence d'époque hellénistique et 
islamique. Un cas très net se trouve ainsi sur le Balih, où 
les études de terrain ont révélé un canal que les archéo-

logues avaient, dans un premier temps, cherché à 
ramener à celui mentionné dans une lettre de Mari 
(Villard 1987), avant que des études de terrain plus 
poussées n'obligent à y voir une réalité d'époque 
hellénistique ou parthe, en accord avec les sites qui en 
jalonnent le cours (Wilkinson 1995). Il en va de même 
pour les canaux retrouvés dans la vallée du Moyen­
Euphrate, entre Deir ez-Zôr et Abu Kêmal : s'il était 
naturel, au début des travaux portant sur ces questions, de 
chercher à relier les réalités du terrain avec les données 
des textes, les informations accumulées depuis plus de 
vingt ans ne le permettent plus aujourd'hui. Sur le plan 
archéologique, deux des grands canaux, en rive droite 
(Nahr Saïd) comme en rive gauche (Nahr Dawrin) sont 
datés d'après les sites qui en jalonnent le cours d'époque 
islamique (Berthier 2001), le second ayant toutefois été 
fondé à l'époque néo-assyrienne (Ergenzinger-Kühne 
1991) ; aucun argument positif ne permet en revanche de 
les dater de l'âge du Bronze -l'argument « logique» 
développé par les archéologues de l'équipe de Mari (voir 
en dernier lieu Geyer-Monchambert 2003, ainsi que 
Margueron 2004), pour être séduisant, n'en repose pas 
moins sur aucune preuve archéologique solide. Le canal 
situé dans l'alvéole de Mari, en rive droite, ne peut être 
daté aussi précisément que les deux autres grands 
ouvrages de la vallée, mais il est certainement, lui aussi, 
postérieur à l'âge du Bronze. 

b) Les grands réseaux d'irrigation gravitaire du 
royaume de Mari. - En ce qui concerne l'époque 
amorrite, les textes documentent l'existence d'un réseau 
de canaux d'irrigation gravitaire, destiné avant tout aux 
cultures céréalières d'hiver, qui était organisé en trois 
grandes structures: en amont et en rive droite, depuis la 
région de Deir ez-Zôr et jusqu'au Tell 'Ashara, ou peu 
en aval, se trouvait le canal ISîm-Yahdun-Lîm, creusé 
en même temps que sa Forteresse par le roi qui lui 
donna son nom. Sur la même rive, prenant son eau au 
fleuve dans la partie sud du district de Terqa d'une part, 
et dans le wâdi es-Souâb d'autre part, le canal de 
Hubur/Mari irriguait l'alvéole de Tell Hariri, depuis la 
région située en contrebas de Dourâ-Europos jusqu'à 
celle d'Abu Kêmal. En rive gauche, le canal du Habur 
puisait son eau à la rivière, peu en amont de son 
embouchure dans l'Euphrate, et irriguait les terres au 
moins jusqu'à Tell Abu Hasan, la situation de la partie 
aval de la vallée étant obscure. Si aucune des grandes 
structures retrouvées sur le terrain ne peut être considé­
rée comme datant de l'âge du Bronze, il n'est, en 
revanche, pas inenvisageable que deux structures 
repérées en rive droite (dans les alvéoles de Terqa et 
Mari) et considérées comme des « canaux d'évacuation 
des eaux» (Geyer-Monchambert 2003, p. 197-198) 
soient, en réalité, la marque des anciens systèmes de 
l'âge du Bronze, mais une enquête plus approfondie 
s'avère sur ce point nécessaire. 

Une telle situation serait, à tout le moins, en accord 
avec le mode de fonctionnement des grands canaux du 
royaume de Mari, tel qu'il apparaît dans les textes et qui 
peut être en partie reconstitué depuis les prises d'eau 
jusqu'aux champs: les ouvrages s'y présentent comme 



339 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 340 

des structures peu profondes, mais creusées dans la 
terrasse, dans lesquelles il était nécessaire de faire 
monter le niveau de l'eau à l'endroit où l'on souhaitait 
procéder à l'irrigation des terres. À la prise d'eau de ces 
canaux était implanté un système de barrières (muballit­
tum), destiné à la fois à y exhausser le ni veau de l'eau et 
à retenir une partie du limon qui obstruait le chenal, 
tandis que la rive où était située la prise elle-même était 
fixée à l'aide de plantations, qui limitaient l'action 
érosive du fleuve en cet endroit. À l'entrée du canal et 
tout au long de son parcours étaient implantés des 
régulateurs (sêkirum), de structure complexe (à une base 
en pierres, l'appum, ou « Nez », était associée une partie 
mobile, le sêkirum proprement dit, ou « fermoir»), 
destinés à autoriser ou empêcher l'accès de l'ouvrage à 
l'eau du fleuve ou de la rivière (pour le premier) et à 
permettre l'exhaussement du niveau de l'eau dans le 
chenal (pour les suivants). Cette dernière opération, qui 
était la plus importante pour l'irrigation des terres, ne 
pouvait être réalisée que par un spécialiste, lui aussi 
nommé sêkirum (<< fermeur »), et avait pour but 
d'amener l'eau au niveau des vannes (errêtum), situées 
un peu plus haut que la lame d'eau usuelle et qui alimen­
taient les canaux secondaires (atappum) directement au 
contact des terres (Reculeau 2006). 

Ces structures étaient fragiles, et malgré de nombreuses 
précautions pour déverser hors des canaux les eaux de la 
crue, en particulier au travers des vannes, celles-ci (et 
même parfois le simple usage des ouvrages en période 
d'irrigation) endommageaient régulièrement les berges, 
dans lesquelles apparaissaient des brèches (bitqum) qu'il 
fallait alors réparer en urgence - opérations dont les lettres 
des administrateurs ont gardé maintes traces (Durand 
1998a, p. 630-638). 

c) L'irrigation des terres hors du système des canaux. 
- À côté de ce grand système de canaux, les lettres et les 
textes administratifs documentent la pratique d'une 
irrigation d'envergure locale, en particulier dans le fond 
de vallée humide, où l'on mettait en culture des terres 
de façon pérenne ou temporaire : puisant l'eau directe­
ment au fleuve, dans des bras morts ou d'autres dépres­
sions humides, ces structures locales jouaient un rôle 
primordial dans l'économie agraire du royaume, dans la 
mesure où elles permettaient d'augmenter en hiver les 
superficies cultivées en céréales, et donc d'améliorer 
l'approvisionnement en grain du pays, qui était souvent 
précaire (Reculeau 2006). Ces terres basses pouvaient 
de surcroît être cultivées l'été, plus facilement que les 
hautes terres dépendant des grands canaux d'irrigation 
(qui voyaient leur approvisionnement réduit à presque 
rien au moment des basses eaux de l'Euphrate), et 
représentaient le domaine privilégié de culture des 
céréales d'été et, surtout, du sésame, principal oléagi­
neux cultivé dans le royaume. 

La propriété des terres et les modalités de leur mise 
en valeur. - a) Les terres royales: réserve et tenure. -
Une partie des terres du Palais était destinée à en alimen­
ter les réserves en produits agricoles, au premier chef en 
grain et en sésame. Contrairement à ce qui se passe en 
Babylonie (cf. Charpin 1986), le statut des exploitants 

agricoles à Mari les désigne clairement comme des 
administrateurs, non comme entrepreneurs (voir les 
arguments présentés dans van Koppen 200 1, même si 
l'analyse finale de cet auteur est différente). Ces hauts 
responsables étaient des serviteurs palatiaux, rémunérés 
pour leur tâche au sein de la « maison » palatiale, tout 
comme le petit personnel qui en dépendait et qui formait 
les cultivateurs proprement dits, organisés en « charrues» 
(gisapin, qui contenaient les travailleurs de la terre, ou 
âlikût eqlim, et ceux, parmi lesquels des femmes, respon­
sables de la partie domestique de la production ; cf. en 
dernier lieu van Koppen 2001, p. 468-477) relevait des 
basses catégories des serviteurs royaux : une partie 
importante du personnel des exploitations agricoles était 
formée de travailleurs palatiaux de catégorie inférieure, 
sans pour autant être du personnel servile (contra van 
Koppen 2001, p. 475), ce qui n'exclut néanmoins pas 
l'existence d'équipes formées à l'aide de véritables 
esclaves ou de sâmihû, rien n'indiquant une homogénéité 
de ces équipes sur ce plan. Les données des textes de 
Mari concernant la gestion de la « réserve » du Palais 
dessinent ainsi un visage sensiblement différent de celui 
connu, à la même époque et dans les siècles qui suivent, 
par les textes du sud et du centre irakiens, avec ici une 
prédominance de la gestion directe de ces terres par le 
palais, la mise à ferme restant, d'après la documentation 
disponible, un phénomène limité, quoique attesté 
(Durand 1998a, p. 534-535). S'il ne s'agit pas là d'une 
illusion documentaire, force est de constater que la mise 
en valeur de ces terres ne se faisait pas de la même 
manière sur le Moyen-Euphrate et dans l'alluvium 
babylonien, sans que les raisons en apparaissent 
vraiment: sans doute était-il plus rentable de cultiver la 
terre dans le sud, où existaient de surcroît des palmeraies 
dont on pouvait tirer des revenus conséquents (Charpin 
1981, p. 519-529) et plus fiables que ceux des terres à 
grain. Dans le cas de Mari, la gestion directe devait 
permettre au roi de s'assurer de l'entrée au Palais d'une 
part plus importante de la récolte, puisqu'il ne devait pas 
en laisser une partie au fermier : il faut envisager que le 
surplus de main d' œuvre à entretenir était moins coûteux 
que de laisser l'essentiel du grain à l' exploitant, dans une 
région qui était régulièrement placée dans des situations 
de manque frumentaire, soit du fait de la guerre, soit du 
fait des destructions par le fleuve ou les criquets. 

Les terres du Palais qui n'étaient pas mises en valeur 
pour approvisionner ses réserves de grain et autres 
produits agricoles se voyaient attribuées comme rétribu­
tion, en échange de leur service (ilkum), aux différents 
serviteurs du roi, ou du moins à ceux d'entre eux qui 
ne dépendaient pas, ou pas uniquement, du système des 
rations. Ces « champs alimentaires» (eqlum sukûsum) 
pouvaient alors être cultivés soit par le détenteur en 
personne ou sa famille, soit par un fermier. Pour les 
grands serviteurs du royaume ou les membres de la 
famille royale, les tenures délivrées étaient de vérita­
bles unités de production (bîtum, maison), et le Palais 
fournissait non seulement la terre, mais encore les 
moyens de la mettre en valeur, depuis les exploitants 
agricoles jusqu'au personnel des charrues, des animaux 



341 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 342 

de trait jusqu'au grain, qui faisaient l'objet de contrôles 
réguliers de la part de l'administration palatiale, semble­
t-il avant tout dans le but de vérifier si aucun des 
« employés » du Palais dépêchés chez les notables 
n'avait pris la fuite (cf. van Koppen 2002, p. 289-372). 
Dans la pratique, les tenures et les éventuels moyens de 
production associés s'ajoutaient à la « maison» du 
bénéficiaire, tout en restant en théorie la propriété du 
Palais. En ce sens, ils faisaient partie des biens du 
serviteur, mais pas de son patrimoine (la « maison de 
son père », bît abîsu), sur lequel le Palais n'avait pas 
droit de regard. Les tenures étaient inaliénables, et 
devaient, en théorie, (et pour les catégories les plus 
basses de serviteurs) être mises en valeur par le tenancier 
lui-même, la rétribution comme la charge étant considé­
rées comme personnelles (inédit A.392). Il est cependant 
probable, s'agissant dans ce texte de terres de soldats, 
que ce qui est ici sanctionné est moins le fait de donner 
les terres à cultiver à un tiers que le fait de se faire 
remplacer à la guerre par celui à qui on donnait la terre. 

Le fait, pour le Palais, de laisser un champ en tenure 
à un serviteur du roi était exprimé indifférement par les 
verbes nadânum (donner) ou wussurum (libérer; Durand 
1998a, p. 533), un champ « libéré» ou « donné» du 
point de vue du Palais, étant, du point de vue de son 
bénéficiaire, « détenu» ($abit<$abâtum) et pouvant 
former une « tenure» ($ibtum), substantif formé sur la 
même racine. L'attribution des tenures aux serviteurs 
du roi connaissait de nombreux visages selon la person­
nalité du fonctionnaire, sa place dans la hiérarchie et, 
surtout, sa plus ou moins grande proximité avec le 
monarque, qui lui permettait le cas échéant d'obtenir, 
grâce à son entregent, des terres directement du 
souverain, sans passer par le responsable, ou en 
obligeant celui-ci à modifier son plan de travail sur 
injonction royale. On ne connaît pas, à Mari, de respon­
sable des tenures comme pouvait l'être, à Larsa, un 
Samas-hâzir, mais plusieurs lettres de Sidqêpuh 
montrent que cette tâche revenait, au moins en partie, à 
l'intendant (sandabakkum), qui appliquait un édit royal 
en vertu duquel était organisée la répartition des terres 
(inédit A.392) - même si les contestations et les passe­
droits, nombreux, rendaient sa tâche ardue. On possède 
de nombreux documents administratifs qui ont trait à la 
gestion de ces tenures, qui se présentent, d'une manière 
générale, comme des listes de superficies de terres' 
associées à des personnalités précises. Plutôt que des 
« relevés cadastraux », comme on les qualifie parfois 
abusivement, il faut voir dans ces documents les traces 
administratives du contrôle par le pouvoir royal que les 
tenanciers ne prenaient pas plus que ce à quoi ils avaient 
droit: une partie de ces documents correspond ainsi à 
des retranchements de tenure (Durand 1998a, p. 531-
532), dont les plus nets sont marqués par l'emploi du 
verbe harâ$um, « soustraire », et dans lesquels on voit 
l'administration récupérer les terres indûment détenues 
et les ré-allotir à de nouveaux bénéficiaires. Tant que 
durait le service, le bénéficiaire gardait en théorie la 
jouissance de la tenure, qui était supposée liée à la 
fonction, non à son détenteur; ainsi, en cas de change-

ment d'affectation, le serviteur devait-il abandonner la 
tenure qu'il avait à l'endroit du poste qu'il quittait et en 
recevoir une nouvelle là où l'attendait sa nouvelle tâche. 
Dans les faits, on constate de nombreux dysfonction­
nements du système, qui pouvaient être liés à des 
retards (LAPO 17, n° 768) mais aussi, et surtout, à une 
certaine tendance à la patrimonialisation des tenures, 
dont les archives de Mari montrent les prémisses et qui 
devint effective quelques siècles plus tard, d'après les 
données datées des successeurs de Hammu-rabi (cf. en 
dernier lieu Stol 2004, p. 813-817) : si à Mari l'admi­
nistration palatiale considère encore comme normale la 
récupération des biens octroyés, celle-ci semble de plus 
en plus contestée au profit d'une transmission au moins 
partielle des tenures aux fils du serviteur défunt- à tout 
le moins en ce qui concerne les familles des grands 
serviteurs royaux, capables de se faire octroyer par le 
roi un privilège qui apparaît être devenu monnaie 
courante. 

b) La propriété non royale: terres « privées» et 
communautaires. - La propriété « privée », ou plutôt 
familiale, est bien moins documentée à Mari que dans 
les villes contemporaines de Mésopotamie centrale et 
méridionale, ou pour les sites du Moyen-Euphrate 
postérieurs à sa destruction par Hammu-rabi. Cela 
n'implique pas pour autant qu'elle y était inconnue, et 
les quelques textes juridiques de Mari qui attestent des 
ventes de champs (ARM VIII, n° 3 ou ARM XXII, n° 328) 
sont là pour le montrer. Noter en particulier le cas du 
patrimoine immobilier du général Yarîm-Addu, qui 
officiait à l'époque du Royaume de Haute-Mésopota­
mie, que l'on voit acquérir des terres provenant du 
domaine royal (ARM VIII, nOS 12+ 19 ; pour les textes 
d'ARM VIII, cf. Durand 1982a et Charpin 1983), 
d'autres particuliers (ARM VIII, nOS 4+18 et ARM VIII, 

n° 5) ou même s'approprier une partie des terres de son 
clan (ARMvIII, n° Il). Cette propriété privée des grands 
serviteurs royaux, qui constituait leur patrimoine, à côté 
des terres détenues au titre du service, devait fortement 
varier entre les individus, et particulièrement entre les 
notabilités locales, comme la famille de Lâ'ûm à Terqa, 
et les serviteurs venus depuis l'étranger se mettre au 
service du roi. On ignore tout des origines de Yarîm­
Addu, mais il est possible que cette succession d'acqui­
sitions traduise la volonté, de la part d'un de ces 
nouveaux venus, de se constituer un patrimoine dans 
son royaume d'adoption - même s'il reste à expliquer 
la raison pour laquelle ces documents étaient conservés 
au Palais de Mari, ce qui pourrait être la marque de leur 
confiscation ultérieure. 

Outre les domaines privés des notables, une seconde 
grande catégorie de terres situées hors de la compétence 
du Palais est documentée, sous la forme des terres des 
muskênum ; ces terres étaient protégées et le Palais 
n'avait pas le droit d'y installer ses serviteurs, fussent­
ils fils du roi (LAPO 18, n° 1135). Pour les fonction­
naires de l'administration, ces terres des muskênum 
forment un tout unitaire, toujours désigné comme un 
collectif, mais on ignore si cette désignation est liée au 
fait que la propriété des terres était collective ou si c'est 



343 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 344 

là simplement la marque que, du point de vue du Palais, 
ces terres formaient un domaine étranger à sa 
compétence. L'origine de ces terres et les modalités de 
leur attribution sont inconnues, mais il est possible qu'il 
s'agisse de terres conquises au moment de l'arrivée des 
Amorrites dans la région et dont la possession fut 
entérinée de fait ; leur mise en valeur semble en 
revanche avoir été réalisée au niveau des familles, non 
de la collectivité dans son ensemble (Durand 1998a, 
p. 523-524). 

Un cas particulier est représenté par les terres des rois 
benjaminites au début du règne de ZimrÎ-Lîm : deux 
lettres (LAPO 17, nOS 703 et 705) ne témoignent pas, 
comme on l'a longtemps cru, d'une propriété éminente 
du roi sur l'ensemble des terres du royaume, mais 
montrent comment le roi (bensim'alite) ZimrÎ-Lîm 
intégra aux biens de la couronne l'ensemble des terres 
des rois benjaminites après les avoir vaincu militaire­
ment en ZL 4. Si les vassaux de Zirnrî-Lîm récupérèrent 
leurs terres, ce fut au prix d'un changement de statut 
drastique, puisque non seulement ils cessèrent d'y être 
souverains (Charpin-Ziegler 2003, p. 203), mais 
qu'encore ils n'en furent plus même propriétaires, étant 
désormais considérés comme des tenanciers installés 
par le seul bon vouloir du roi de Mari dans ce qui avait 
été leurs possessions propres (Reculeau 2006). 

Les productions et le calendrier agricole. - L'agri­
culture mariote était essentiellement tournée vers la 
production de céréales, qui formaient la base alimen­
taire des populations sédentaires et fournissaient un 
fourrage d'hiver au bétail présent dans la vallée. L'orge 
(se'um) était la culture principale, même si son poids 
est peut-être surestimé du fait que le même terme 
pouvait désigner toute céréale, de façon générique; les 
textes documentent par ailleurs d'autres céréales 
panifiables, produites en quantités moindres, comme 
l'amidonnier (zizzum; cf. Powell 1984, p. 51) et ce qui 
doit être une variété de froment (burrum ; cf. Bottéro 
1957, p. 251-252). Les oléagineux étaient représentés 
localement par le se-gis-l / samassammû, qui en dépit 
de doutes récurrents doit être identifié avec le seul 
sésame (cf. en dernier lieu Powell 1991), l'huile d'olive, 
prisée du roi et de la cour, étant sur le Moyen-Euphrate 
un produit d'importation depuis la côte méditerra­
néenne, en particulier Alahtum qui fut achetée par 
ZimrÎ-Lîm pour en assurer la livraison régulière 
(Durand 2002b, p. 84-88). Les légumes attestés par les 
textes comportent des fèves, des pois ou des oignons, 
mais la gestion des cultures potagères échappait en 
grande partie à l'écrit, et les mentions connues ne 
témoignent que partiellement du rôle qui était le leur 
dans la culture et l'alimentation antiques. À ces plantes 
cultivées, il faut ajouter les différents produits de la 
cueillette, comme les champignons du désert 
(kam' atum, souvent qualifiés à tort de truffes), qui 
poussaient dans la steppe, ou la salicorne, que l'on 
trouvait dans les zones saumâtres du fond de vallée. 

Les façons culturales pratiquées au royaume de Mari 
doivent encore être étudiées en détail, mais un point 
important apparaît désormais clair : si la sécurité 

alimentaire du royaume dépendait en grande partie de 
la culture des céréales d'hiver, semées à l'automne et 
récoltées au printemps, peu avant la crue du fleuve, la 
récente redécouverte de l'irrigation locale, en particu­
lier dans les zones basses de la vallée, rend leur 
importance aux cultures irriguées d'été, représentées à 
la fois par de nouveaux ensemencements de céréales, 
destinés à compléter les récoltes hivernales, et par la 
culture du sésame. 

D. L'IMPLANTATION HUMAINE DANS LA VALLÉE. -

L'emprise territoriale du royaume de Mari. -
a) Conceptions antiques du territoire. - Pour compren­
dre comment s'organisaient les espaces d'agriculture 
sédentaire au sein du royaume de Mari, il convient en 
premier lieu de bien saisir la nature concrète de la 
construction politique qu'étaient les Bords-de­
l'Euphrate, qui différait sur bien des aspects des états 
territoriaux modernes. Il existe, dans la documentation 
mariote, plusieurs façons de définir ce territoire, qui se 
complètent et parfois se contredisent. La première 
consiste à le définir en fonction de la population qui 
l'occupe et repose sur l'opposition déjà mentionnée 
entre nomades et sédentaires, qui recoupe, à grands 
traits, une opposition spatiale entre la steppe (nawûm), 
terrain de parcours des nomades, et les rives du fleuve 
(namlakâtum), terres par excellence de l'implantation 
sédentaire. Cette bi-partition définit toutefois exclusi­
vement la population, non le territoire même, et seuls 
les espaces anthropisés sont ici pris en compte, sous la 
forme des villages et des terrains de parcours connus: 
les zones plus sauvages présentes tant sur le plateau que 
dans les fonds de vallées sont exclus de cette conception 
essentiellement administrative et, au sens propre, 
« démographique» -la qualité des différents sujets du 
roi (le terme namlakâtum dérive d'ailleurs du mot 
ouest-sémitique pour désigner le roi, malkum) étant ici 
mise en avant. 

À côté de cette définition centrée sur les hommes, il 
existe une approche plus nettement spatiale, qui 
consiste à définir le territoire comme un hal$um, terme 
que l'on définit en général comme un « district », mais 
qui possède en fait un sémantisme plus large, reposant 
sur l'idée qu'il s'agit d'un morceau retranché d'un 
ensemble plus vaste, le terme étant formé sur la racine 
HRlLS, « retrancher» (Durand 1997, p. 120-121) et 
signifie au propre la « zone de compétence ~~, la « zone 
d'autorité », c.-à-d., fondamentalement, la partie de 
l'espace dont est responsable une personne particulière. 
Cela vaut aussi bien pour le royaume de Mari, hal$um 
du roi, que pour ses subdivisions administratives, les 
districts, dont sont responsables les gouverneurs provin­
ciaux, ce même terme pouvant par ailleurs désigner des 
royaumes extérieurs, comme ceux du Nord, ou encore 
la région sur laquelle porte une divination (Lion 2001, 
p. 151-159). De même, lorsque SamsÎ-Addu prélève sur 
les terres qu'il a conquises un ensemble territorial pour 
en faire le royaume de Yasmah-Addu, les textes parlent­
ils de la constitution du hal$um du jeune prince, à 
comprendre comme la partie du Royaume de· Haute­
Mésopotamie que l'on a« découpée» pour la soumet-



345 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 346 

tre à son autorité (Durand 1997, p. 120-121 et 2000, 
p. 277). Ici encore, il s'agit d'une conception adminis­
trative et/ou politique, mais qui ne caractérise pas le fait 
sédentaire lui-même. Une dernière façon de définir le 
territoire consistait à le qualifier de « pays» (mâtum), 
vocable qui se présente, encore une fois, comme un 
terme aux acceptions variées, mais qui ont toutes en 
commun de définir l'appartenance de l'espace considéré 
au groupe humain du locuteur ou de celui en fonction 
de qui est défini ledit « pays» ; en revanche, il ne peut 
être considéré comme recoupant précisément le concept 
d'« espace sédentarisé », comme on a pu l'avancer 
(Reculeau 2006, contra Attia 2005). 

Si à l'inverse on cherche dans les textes des termes 
susceptibles de rendre compte de la mise en valeur de 
l'espace par les sédentaires, on ne trouve que des 
vocables strictement descriptifs, limités à un terrain 
particulier et à sa nature agricole (a.sà/eqlum, «champ» 
(à grain), giskiriJkirûm, « verger », gistir/qistum, « bois») 
ou au regroupement de plusieurs terrains en un district 
d'irrigation précis (a.gàr/ugârum et kalbâbum pour les 
zones irriguées des basses terrasses, dalûwâtum pour les 
terres irriguées par puits des hautes terrasses) ; aucun 
terme, en revanche, ne réunit ces réalités sous un même 
concept de « campagne » ou de « zone d'agriculture 
sédentaire» . 

b) L'emprise spatiale des espaces d'implantation 
sédentaire. - Cette démultiplication des vocables recoupe 
celle des espaces perçus et vécus. Dans la définition de 
ce qui pour nous est un unique royaume, il convient en 
effet de distinguer nettement entre la zone de contrôle 
politique, c.-à-d. l'ensemble des territoires soumis à 
l'autorité directe du roi de Mari, et la région où existe un 
véritable peuplement sédentaire, relativement dense, avec 
quelques villes et de nombreux villages, qui n'en forme 
qu'une petite partie. À l'époque de Zimrî-Lîm, les 
archives distinguent nettement les trois districts centraux, 
organisés autour des villes de Mari, Terqa et Saggarâ­
tum, du reste du royaume ; seuls les premiers sont de 
véritables zones de peuplement sédentaire, avec une mise 
en valeur agricole relativement forte et une densité de 
peuplement importante. Leur étendue apparaît assez 
limitée, avec en rive droite de l'Euphrate une partie 
septentrionale relevant du district de Saggarâtum, dont 
la limite était la Forteresse de Yahdun-Lîm (rebaptisée 
Forteresse de Yasmah-Addu à l'époque du Royaume de 
Haute-Mésopotamie), dans la région de l'actuelle Dêr 
ez-Zôr, qui contrôlait l'accès au royaume depuis l'ouest, 
étant au débouché d'une des routes vers Qatna, et le nord, 
surveillant les rives du fleuve à l'aval de la passe de 
Halabît (la Halabiyé byzantine). Cette zone était d'un 
peuplement sédentaire récent, puisqu'elle fit l'objet 
d'une mise en valeur volontariste au temps de Yahdun­
Lîm, qui y fit creuser des canaux, défricher des terres et 
construire la forteresse qui portait son nom, comme le 
rappelle l'inscription dite du « disque de Yahdun-Lîm » 
(en réalité une tête de clou de fondation; cf. Frayne 1990, 
p. 602-604). Le caractère récent de cette occupation 
sédentaire explique peut-être que, du temps de ZimrÎ­
Lîm, cette région ait connu des remaniements adminis-

tratifs, passant du contrôle du district de Saggarâtum à 
celui de Terqa, voire même parfois étant présenté comme 
formant une unité en soi. Plus en amont, la zone 
comprise entre Halabît et La Forteresse de Yahdun-Lîm 
ne semble pas avoir connu de peuplement sédentaire 
important: les documents administratifs énumérant les 
lieux-dits de cette partie du royaume lorsqu'elle était 
rattachée au district de Saggarâtum indiquent en effet une 
limite septentrionale au voisinage immédiat de la 
Forteresse. Cet espace, auquel succédait aux environs de 
Meyyadîn le district de Terqa proprement dit, connais­
sait une implantation sédentaire assez dense le long du 
cours du canal ISîm-Yahdun-Lîm, qui prenait son eau 
quelque peu en amont de la Forteresse et rejoignait le 
fleuve peu en aval de Terqa (Tell Ashara), à quelque 
60 km de Deir ez-Zôr, avec un important peuplement 
benjaminite (Millet-Albà 2004). La portion aval du 
district de Terqa, à partir de la capitale, était moins 
densément peuplée, dans la mesure où le canal de 
Hubur/Mari qui y puisait une partie de son eau ne 
devenait réellement utilisable qu'à son entrée dans le 
district de Mari, qui, centré sur la capitale du royaume, 
était le plus peuplé, avec la population du Palais et des 
quartiers urbains; il s'étendait sur une trentaine de 
kilomètres, depuis l'embouchure du Hubur (l'actuel w. 
es-Souab) jusqu'à la ville de Dêr, sur l'actuelle frontière 
syro-irakienne (à Abu Kêmal). La partie amont de 
l'alvéole comprenait encore de nombreux villages 
benjaminites, à partir d'Ilum-muluk et Zurmahhum, 
tandis que les environs immédiats de la capitale, après 
Appân, comme la partie aval, étaient une zone d'implan­
tation bensim'alite (Durand 1998a, p. 520). 

La rive gauche de l'Euphrate présentait pour sa part 
un visage très différent, avec en particulier une partie 
amont entièrement vide d'hommes, où l'on pratiquait 
l'élevage et où l'on faisait passer les troupeaux de la 
rive droite en cas de danger (LAPO 17, n° 726). Cette 
portion du fleuve n'était occupée par les populations 
sédentaires qu'à partir de la confluence de l'Euphrate et 
du Habur, où l'on doit chercher le site de l'ancienne 
capitale de district Saggarâtum (à Sarat ez Zerr 2 ?), qui 
formait avec Zurrubân (Djebel Masaïkh ?) les deux 
grands centres d'une zone de peuplement et de mise en 
valeur importante, liée pour partie au canal du Habur et 
pour partie aux terres du fond de vallée ici particulière­
ment vastes, et dont la population était mixte, avec des 
bourgades bensim'alites (Hisamta, Himmarân et 
Hannâ) et d'autres benjaminites (en particulier Amiyân, 
Dumtân et Dâmîqân ; cf. Reculeau 2006). La partie aval 
du district de Saggarâtum en rive gauche est moins bien 
connue, le district de Mari commençant, pour sa part, à 
partir de Dunnum et Ara'itum, deux villes benjaminites 
dont au moins la dernière fit l'objet d'un transfert de 
population après la guerre avec Zimrî-Lîm. Le canal du 
Habur se poursuivait ici au moins jusqu'à Suprum (Tell 
Abu Hassan), sans que l'on puisse préciser le statut de 
la région d'aval. 

La basse vallée du Habur n'était pas, dans son 
ensemble, une terre d'agriculture sédentaire, la portion 
comprise entre la vallée de l'Euphrate et la région de 



347 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 348 

Qanunân (Tell Faghdami ?) étant une terre d'élevage et 
la région de Qanunân présentant pour sa part un 
caractère mixte: zone sous contrôle bédouin, où les 
nomades et leurs troupeaux jouaient un rôle premier, 
tant du point de vue politique qu'économique et social 
(Durand 2004, p. 149-153), elle fit l'objet au début du 
règne de ZimrÎ-LÎm d'une politique volontariste de 
mise en valeur pour le compte du Palais, marqué par 
l'extension rapide des terres cultivées en liaison avec 
un canal d'irrigation d'envergure locale (lié à un wâdi). 
Cette politique fut rendue possible par le fait que la 
région n'était pas, originellement, une zone de forte 
implantation sédentaire, et que donc les terres disponi­
bles y étaient abdondantes - la contrepartie étant le 
faible nombre des particuliers vivant à Qanunân, qui 
posait de graves problèmes de main d'œuvre au moment 
des moissons, pour lesquelles les gouverneurs 
manquaient systématiquement de bras (Reculeau 2006). 

C'est donc la seule région formée des trois districts 
centraux, entre Deir ez-Zôr et Abu Kêmal, qui consti­
tuait le cœur et l'essentiel de l'espace d'implantation 
sédentaire du royaume de Zirnrî-LÎm - soit une bande 
de terres située en bordure du fleuve, longue d'un peu 
plus de 120 km et large en moyenne de 12 km (Geyer 
et Monchambert 2003, p. 22), marquée dans le détail 
par l'alternance de zones plus larges et de resserre­
ments, formant des alvéoles, unités naturelles utilisées 
par les hommes (Terqa comme Mari sont au centre 
d'une alvéole). 

c) L'interpénétration des espaces sauvages et 
anthropisés. - Il faut cependant garder à l'esprit que cet 
espace n'était pas entièrement défriché et mis en valeur, 
mais inscrit dans le paysage encore largement naturel 
évoqué plus haut. Les lettres de Mari montrent ainsi 
que, si le bois était fortement implanté dans la vallée, en 
particulier autour de Tuttul et Terqa (Cadelli 1994), il 
s'en trouvait fréquemment au cœur même des espaces 
dévolus à l'agriculture. Le terme qistum (gis-tir) qui le 
décrit, est généralement considéré, en se fondant sur le 
paysage actuel, comme représentant des groupes 
sauvages d'arbres non fruitiers (peupliers), qui poussent 
à l'état naturel dans la vallée de l'Euphrate (Sanlaville 
1985, p. 22 ; Durand 1990d, p. 128), mais il doit en 
réalité être compris en fonction de l'environnement 
antique comme désignant ces forêts-galeries encore 
largement majoritaires sur les terrasses alluviales et au 
sein desquelles les terroirs irrigués s'inscrivaient. On 
sait par ailleurs, par une lettre de la fin du règne de 
ZimrÎ-LÎm (A.105, inédite), que certains de ces bois 
bordant un ugârum pouvaient être irrigués en même 
temps que les terres, témoignant d'une forme de mise 
en valeur destinée sans doute à favoriser l'approvision­
nement du Palais en bois de coupe, ce qui correspond 
bien aux informations précisant que, parmi ces forêts, 
certaines relevaient du Palais, soit pour son usage direct, 
soit qu'il s'en servît de rémunération pour un fonction­
naire à qui on ne pouvait fournir un champ, tandis que 
d'autres servaient à l'approvisionnement des muskênum 
(LAPO 17, n° 766). 

Sur les bords même du fleuve, milieu amphibie 
annuellement submergé par la crue, formé de prairies 

alluviales où florissait une végétation dense de roseaux 
et qui était si peu contrôlé par les autorités qu'il servait 
d'abri aux fugitifs, on cherchait à gagner temporaire­
ment à l'agriculture certaines terres humides pour pallier 
l'insuffisance des récoltes (inédit A.105 ; cf. Durand 
1990d et Reculeau 2006), tandis que les roselières 
pouvaient être stimulées annuellement par le feu pour 
en améliorer la pousse (inédit A.595). 

Éléments de démographie. - Dans cet espace 
encore fortement marqué par les réalités naturelles, quel 
pouvait être le degré de densité de l'habitat? Les 
tentatives d'estimation de la population en divers 
endroits et à diverses époques de l'histoire syro­
mésopotamienne sont nombreuses, reposant sur des 
sources (archéologiques ou épigraphiques) et des 
approches méthodologiques très différentes, et offrent 
des résultats parfois fortement discordants (voir les très 
justes remarques critiques de Battini-Villard 1999, 
p. 385-392, même si les résultats proposés par cet 
auteur ne sont guère plus convaincants). En ce qui 
concerne Mari, deux analyses contradictoires sont 
actuellement disponibles. Pour J.-Cl. Margueron, d'une 
part, la capitale elle-même aurait contenu plusieurs 
dizaines de milliers d'âmes (Margueron 1991, p. 99) la 
population générale du royaume n'étant pas chiffrée 
mais considérée comme très importante (Margueron 
2004, p. 444-445) ; ces estimations reposent néanmoins 
sur des analyses qu'il faut désormais revoir, la vision a 
priori de la ville mésopotamienne comme un espace 
d'habitat fortement concentré étant, en ce qui concerne 
Mari, à abandonner, tandis que l'analyse archéologique 
des remparts de Mari et du nombre de personnes 
nécessaires à leur mise en place doit être réinterprétée 
à la baisse (Reculeau s.p.). À partir des données des 
textes, des estimations de l'ordre de 40 000 habitants 
ont récemment été proposées pour le cœur du royaume, 
qui constitue la véritable zone de peuplement sédentaire 
(Millet-Albà 2004 ; Charpin 2006), mais elles doivent 
être maniées avec précaution: en réalité, les textes 
(aussi bien les recensements militaires que les listes de 
serments ou les mentions chiffrées du personnel affecté 
aux grands travaux) n'indiquent jamais que le nombre 
de ceux qui, entrant dans le système des rations ou dans 
celui de l'ilkum, étaient en position contractuelle avec 
le Palais - quelque 4 000 hommes et autant de femmes 
adultes, soit au maximum 15 à 20 000 personnes, 
familles comprises. Une partie importante de la popula­
tion, et au premier chef les muskênum échappent pour 
leur part entièrement aux estimations chiffrées, et l'on 
ignore tout du ratio entre ces deux catégories de la 
population. Quoiqu'il en soit, la population sédentaire 
du royaume n'était certainement pas très importante, un 
chiffre de l'ordre de 50 à 60 000 habitants pouvant être 
tenu pour vraisemblable. 

Les stratégies d'implantation dans le cadre de 
l'agriculture sédentaire. - a) Les villes et les zones 
périurbaines. - La capitale Mari présentait une morpho­
logie particulière dans cette région du Moyen-Euphrate, 
marquée par l'existence d'une double muraille, selon un 



349 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 350 

modèle très certainement importé depuis l'ouest, où l'on 
connaît des structures similaires, quoique nettement plus 
imposantes, dans les grandes villes comme Qatna et 
Ébla, mais aussi en Palestine (Hazor). La ville à propre­
ment parler était limitée au tell central, bordé par le 
premier mur, et se présente avant tout comme un espace 
à fonction monumentale et de prestige, avec le Palais, les 
temples et les demeures « urbaines » des nobles. 
L'importance de la population urbaine (c.-à-d. celle 
habitant en permanence dans les trois centres urbains du 
royaume - Mari, Terqa et Saggarâtum - et s'adonnant à 
des activités autres que la production agricole) est 
difficile à estimer, mais il faut certainement se départir 
de la conception a priori que l'on se fait usuellement de 
la « Ville Mésopotamienne » comme un centre urbain 
grouillant de vie et densément peuplé. En ce qui concerne 
la population urbaine, les textes indiquent qu'elle se 
divisait à Mari entre les « fils de la ville» (dumu-mes 
âlim), qui vivaient dans les « quartiers» (bâbtum), les 
marchands (dumu-mes kar-ta), qui étaient des étrangers 
installés dans le karûm, où ils avaient leurs autorités 
propres, et des artisans (dumu-mes ummênî), qui y 
avaient des maisons où se mêlaient lieux de vie et grands 
espaces de travail (ateliers ou entrepôts; cf. Durand 
1987, p. 664-665) - rien n'indiquant, à Mari, l'existence 
d'un quartier d'habitat pour le clergé lié aux temples, 
comme on en connaît dans le sud (cf. pour ce dernier 
Charpin 1986). Si les populations spécialisées (artisans et 
marchands), comme celle des femmes du harem et des 
prisonnier( e)s des ergastules, devaient vivre en permanence 
en ville - et pour ces dernières, dans le seul Palais -, la 
situation est moins nette pour les gens de la cour: on sait 
en effet que le roi lui-même était souvent en déplacement 
(Durand 2003-2004, p. 836-838), avec les grands de sa 
cour - et même la population féminine quitta le Palais, 
sinon même Mari, dans la deuxième partie du règne de 
Zirnrî-Lîm, avant d'y revenir à la toute fin de la période 
(Ziegler 1999, p. 17-19). Le statut concret des« fils de la 
ville » est pour sa part encore très obscur. 

Au pied du tell, l'espace compris entre les deux 
murailles n'était pas à proprement parler une zone 
urbaine, mais« l'extérieur» (kidûm), espace d'horticul­
ture périurbaine (salhum) où devait se trouver un monde 
de petites maisons et de jardins, qui faisait la transition 
avec les campagnes environnantes, elles-mêmes organi­
sées pour partie en cercles concentriques autour des 
villes et villages. Les autres grandes villes du royaume 
ne présentait pas ce schéma à double muraille, le mur 
de Terqa étant situé au niveau du tell même, comme sans 
doute celui de Saggarâtum, cette dernière possédant par 
ailleurs une ville basse (adassum) qui en l'occurrence 
ne devait pas être enclose. 

b) Les campagnes, espace privilégié de l'habitat 
antique. - Le poids des campagnes dans l'habitat 
antique des vallées de l'Euphrate et de ses affluents à 
l'âge du Bronze apparaît assez nettement dans l'inadé­
quation entre le nombre de toponymes présents dans les 
textes, pour l'espace compris entre Deir ez-Zôr et Abu 
Kemal, et celui des sites que la prospection a permis 

d'y retrouver (cf. Durand 1990d, p. 123) : selon cette 
dernière, on ne connaît ainsi que 27 sites datés du 
Bronze moyen dans la vallée (Geyer-Monchambert 
2004, p. 114), quand l'étude des textes de serments et 
de recensements, qui portent sur le même espace, en 
dénombre au minimum 86 (Millet-Albà 2001). Cette 
discordance entre les deux types de sources disponibles 
amène à envisager pour l'âge du Bronze moyen, un rôle 
important de l'habitat rural, non reconnu lors de la 
prospection. Le phénomène peut être confirmé par 
plusieurs indices: s'il est en effet généralement admis 
que les populations « rurales », C.-à-d. les paysans qui 
cultivaient la terre, vivaient dans les campagnes, au 
contact de leurs champs, le poids de ces espaces dans 
l'organisation de l'implantation humaine est, souvent, 
sous-estimé. Les textes de Mari montrent désormais 
clairement que même les grands serviteurs qui, comme 
Asqudum, se faisaient attribuer de grandes maisons près 
du Palais, possédaient à la campagne des biens propres, 
en plus de terres octroyées comme rémunération, et que 
c'est là qu'étaient leurs véritables« maisons », à la fois 
lieux de vie et de production où vivaient leur famille et 
de nombreux domestiques - phénomène particulière­
ment net pour la puissante famille de Lâ'ûm, dans les 
campagnes de Terqa et Zurubbân (van Koppen 2002, 
p. 289-37). Il en va de même pour des serviteurs comme 
les barbiers, attachés par fonction à la personne du roi, 
mais qui ne logeaient au Palais que par intermittence 
(lorsque le roi s'y trouvait et que c'était leur tour de 
service) et vivaient le reste du temps à la campagne, sur 
leurs terres ou celles que leur concédait le roi en 
échange de leur fonction (LAPO 18, n° 1255). Ce 
phénomène n'était certainement pas exceptionnel, 
puisque l'essentiel de la population travaillant pour le 
compte du Palais à qui l'on fit prêter serment en ZL 10 
vivait dans les bourgs du royaume sous lequel ces 
hommes et ces femmes sont enregistrés, et il est 
remarquable que, même lorsqu'ils sont organisés en 
« quartiers» (bâbtum) et enregistrés à Mari même, ils 
continuent d'être catalogués comme relevant de telle 
ville ou tel village, non de la capitale (Millet-Albà 
2001), et il ne faut sans doute pas les considérer comme 
de véritables habitants de Mari, mais bien plutôt voir là 
la marque qu'ils s'y trouvaient, pour raisons de service, 
au moment du recensement, et y ont été enregistrés, 
mais vivaient en réalité en dehors pendant une partie 
importante de l'année. À ces villages, il faut de surcroît 
ajouter l'existence de fermes isolées (dimâtum), qui ne 
présentent pas à Mari l'importance qu'elles avaient en 
Haute-Mésopotamie, où est attesté un « Pays des 
fermes» (Mât dumâtim, cf. Durand 1998a, p. 253), 
mais sont néanmoins présentes - il devait s'agir de 
bourgs ruraux, formés de quelques fermes et ayant, 
ainsi, droit à une qualification comme lieu-dit. On 
connaît par ailleurs des fermes isolées qui représen­
taient un bâtiment d'exploitation en habitat rural 
dispersé pouvant, au même titre que le champ (a-sà), 
être accordées en tenure - sans doute aux plus hauts 
fonctionnaires (Reculeau 2006). 

E. LES AUTORITÉS SÉDENTAIRES ET LE CONTROLE DU 

TERRITOIRE. - Autorités centrales, provinciales et 



351 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 352 

locales. - Le contrôle, par l'autorité royale, de ces 
territoires où prédominaient les phénomènes d'habitat 
dispersé et où les espaces naturels étaient encore 
fortement implantés, passait par divers relais, qui 
faisaient de façon concrète le lien entre le roi et ses 
sujets. Les mieux connus d'entre eux sont les gouver­
neurs de district (sâpitum), en particulier ceux des 
districts centraux (Mari, Terqa et Saggarâtum), qui 
étaient nommés par le roi et exerçaient localement le 
pouvoir en son nom: en ce sens, les autorités provin­
ciales relèvent directement du pouvoir royal, et ce sont 
elles qui assuraient les fonctions de police au sein du 
royaume, à l'aide des « commandos d'intervention» 
(bazahâtum), groupes d'hommes armés que l'on 
envoyait parcourir les zones sauvages de la vallée ou le 
rebord immédiat du plateau, en particulier pour arrêter 
des fuyards - mais aussi pour réaliser diverses opérations 
« civiles », comme la cueillette des plantes sauvages. 
Le statut de ceux qui sont parfois considérés comme les 
«auxiliaires» du gouverneur (Lion 2001, p. 147-151), 
l'intendant (abu bîtim) et le responsable du cadastre (sa 
sikkatim), est quant à lui différent, dans la mesure où 
ces personnages s'occupaient de la gestion du seul 
domaine royal (Durand 1997, p. 157-158). 

La situation est sensiblement différente en ce qui 
concerne les autorités locales, représentées par les 
scheichs (sugâgum), qui exerçaient, en domaine 
sédentaire (il en existait aussi pour les nomades ; cf. 
Nakata 1989), le pouvoir au niveau des villes et des 
bourgs, et dont la nomination dépendait, en général, de 
l'accord entre les élites locales (LAPO 16, na 80) et le 
pouvoir royal. Assistés d'un« lieutenant» (laputtûm), ils 
avaient en particulier la charge d'organiser le recense­
ment et la mobilisation de ceux qui, dans leur localité, 
étaient assujettis au service militaire et aux travaux 
d'entretien en échange d'une rémunération par le palais. 

Corvée et service : nouvelles perspectives sur la 
mobilisation des populations rurales. - Un élément 
important concernant les relations entre l'autorité royale 
et les populations sédentaires concerne la question de la 
"corvée" due au roi, une opinion partagée par tous les 
spécialistes étant que « durant toute l'histoire mésopo­
tamienne, les populations civiles sont tenues d'accom­
plir pour le compte de l'état et à sa demande des travaux 
collectifs, de manière saisonnière ou occasionnelle, pour 
renforcer ponctuellement la main d'œuvre servile» 
(Lafont S., Dictionnaire de la civilisation mésopota­
mienne, art. « Corvée»). Dans les archives de Mari, ces 
« corvées» porteraient essentiellement sur l'entretien 
des canaux et les différents travaux agricoles concomi­
tants de la moisson des terres du Palais. Plusieurs indices 
militent néanmoins en faveur d'une compréhension plus 
restrictive, pour l'époque amorrite, de cette « corvée» : 
les grands travaux d'infrastructure réalisés par les rois, 
et en particulier l'entretien des canaux, n'étaient en 
réalité pas le fait de sujets corvéables, mais de personnes 
ayant passé un contrat de travail avec l'administration 
palatiale, selon lequel ils échangeaient des mobilisations 
ponctuelles (service militaire ou civil) ou un service 
permanent (<<fonctionnaires» ou « serviteurs du Palais») 

en échange d'un entretien sous forme de rations alimen­
taires ou de la concession de terres du Palais pour qu'ils 
les mettent en culture, selon le système de l' ilkum. Parmi 
ces populations se trouvaient des membres des bourgades 
benjaminites, dont la mobilisation pouvait s'avérer 
délicate (LAPO 17, na 800) ; ces derniers n'étaient 
toutefois pas « indépendants », en ce sens qu'il semble 
qu'ici la gestion de la main d'œuvre que l'on devait en 
échange des terres d'ilkum passait par l'intermédiaire 
des autorités locales, les terres étant certainement 
octroyées de manière commune et non individuelle, 
selon un procédé connu pour les groupes professionnels 
- charge aux responsables de fournir le service en temps 
voulu, sous peine de scandale comme ici en cas de 
défaillance. Ce fait explique que les rois de Mari n'aient 
eu à leur disposition qu'un nombre limité d'hommes 
- autour de 4 000 soldats, moins de 3 000 personnes 
mobilisables pour le service civil, la différence s'expli­
quant sans doute par le fait que partaient à la guerre des 
« nobles », que la naissance prémunissait contre le 
travail de force (Reculeau s.p.). 

La mobilisation de l'ensemble de la population, et en 
particulier des membres des communautés paysannes 
non liées au Palais, les muskênum, existait bien, mais 
de façon limitée : annuellement, la seule véritable 
corvée était d'ordre agricole et consistait à participer 
aux moissons et au battage du grain cultivé sur les terres 
du Palais. De façon ponctuelle, ces populations 
pouvaient être mobilisées pour défendre le royaume 
face à un danger imminent, seuls cas de conscription 
générale attestés, en prenant les armes ou plus souvent 
en consolidant les glacis défensifs, mais la notion de 
corvée s'applique mal à ce type de situation. 

Un contrôle incomplet des territoires et des popula­
tions. - a) Les velléités de contrôle du pouvoir royal. -
L'image du « roi mésopotamien» est encore souvent 
celle d'un despote absolu, ayant tout pouvoir sur ses 
sujets, selon une conception héritée de traditions historio­
graphiques aujourd'hui en grande partie dépassées mais 
qui trouvent, il est vrai, un écho dans les déclarations des 
anciens souverains eux-mêmes, prompts à se décrire 
dans leurs inscriptions comme maîtres en leur royaume 
de la nature et des hommes. Il convient néanmoins de 
faire ici la part de la rhétorique dans de telles déclara­
tions, qui sont loin d'être idéologiquement neutres: la 
légitimation du pouvoir, à l'époque amorrite, se partage 
en effet entre l'affirmation d'une monarchie mêlant 
élection divine et principe héréditaire (Charpin 232-248), 
qui représente la conception « orientale» du pouvoir, 
celle des centres urbains de Mésopotamie, et un principe 
encore fort de choix d'un chef par accord des Anciens, 
issu du monde bédouin, avec une tendance marquée, du 
point de vue de l'idéologie royale, à faire prévaloir la 
première conception sur la seconde (Durand 2005-2006). 
Le pouvoir royal tend dès lors à se réserver certains 
domaines traditionnellement perçus comme relevant de 
la sphère patrimoniale ou clanique, comme le droit à la 
vengeance (Durand 2002; 2005-2006). 

b) Les stratégies d'évitement et les limites du contrôle 
royal. - Dans les faits, cette affirmation du contrôle royal 



353 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 354 

sur les populations sédentaires n'allait néanmoins pas 
de soi, et les résistances étaient nombreuses : même sous 
sa forme restreinte, la mobilisation des populations 
locales n'était pas aisément obtenue de l'autorité 
palatiale, et nombreux sont les exemples montrant que, 
face aux demandes royales, les tentations d'évitement 
et de résistance passive étaient grandes. On le constate 
fréquemment, pour le service civil et militaire, par les 
résistances offertes par les Benjaminites à offrir au roi de 
Mari les troupes réclamées, n'envoyant d'ordinaire que 
50 % des hommes requis (LA PO 17, n° 654). Pour les 
simples particuliers qui souhaitaient échapper à la 
corvée sur les champs du Palais, la solution fréquente 
était la fuite; on la constate lors des mauvaises années, 
quand leurs propres moissons sont mauvaises et qu'ils 
cherchent à éviter la mobilisation pour aller se faire 
embaucher ailleurs comme moissonneurs salariés ou 
rejoindre les membres de leur clan qui nomadisaient 
dans la steppe (ARM XXVII, n° 26). Qu'en l'occurrence 
le gouverneur ait cherché à prévenir ces phénomènes en 
posant des forces de gendarmerie aux endroits straté­
giques pour intercepter les fuyards témoigne du 
phénomène d'affirmation du pouvoir royal relevé plus 
haut, mais en montre aussi les limites, en ce sens que ce 
contrôle était loin d'être perçu comme allant de soi par 
les sujets du roi. Cette autonomie des autorités locales, 
les complexes relations intertribales et les possibilités 
de fuite individuelle expliquent qu'aucun roi n'ait jamais 
pris le risque de recenser une région comme celle de 
Qattunân, ou que la mobilisation du district de Terqa, de 
forte population benjaminite, semble avoir été très 
restreinte, - de peur de voir les sujets sinon se révolter, 
du moins s'en aller (Reculeau 2005). 

Bibliographie 
Battini-Villard 1999 = L. Battini -Villard, L'espace 

domestique en Mésopotamie de la /Ir dynastie d'Ur à 
l'époque paléo-babylonienne, BAR International Series 
767, 2 vol., Oxford, Hadrian Books. - Becker 1991 = 
C. Becker, « Erste Ergebnisse zu den Tierknochen aus 
TaU Seh I:Iamad - Die Funde aus Raum A des Gebaudes 
P », dans H. Kühne (éd.), BATSH 1, p. 117-132. -
Bongenaar (éd.) 2000 = A.C.V.M. Bongenaar (éd.), 
Interdependancy of Institutions and Private Entrepre­
neurs, MaS Studies 2, Leyde, NINO. - Bottéro 1957 = 
J. Bottero, Textes économiques et administratifs, ARMT 
VII, Paris, Geuthner. 

Cadelli 1994 = D. Cadelli, <.<. Lieux boisés et bois 
coupés », FM II, p. 159-173. - Charpin 1980 = 
D. Charpin, Archives familiales et propriété privée en 
Babylonie ancienne: étude des documents de « Tell 
Sifr », HEO 12, Paris-Genève, Droz ; 1981 = « La 
Babylonie de Samsuiluna à la lumière de nouveaux 
documents », BiOr 38, col. 517-547 ; 1983 = « Relecture 
d'ARMvIII: compléments », MARI 2, p. 61-74; 1985 = 
« Les archives du devin Asqudum dans la résidence du 
"chantier A" », MARI 4, p. 453-462 ; 1986 = Le clergé 
d'Urau siècle d'Hammurabi (Xi){-XVIlf' siècles av. J.-C), 
Hautes Études Orientales 22, Genève-Paris, Droz ; 
1996 =« Maisons et maisonnées en Babylonie ancienne 
de Sippar à Ur. Remarques sur les grandes demeures des 

SUPP. AU DIeT. DE LA BIBLE 

notables paléo-babyloniens », dans K.R. Veenhof (éd.), 
Houses and Households in Ancient Mesopotamia, 
CRRAI40, Leyde, NINO, p. 221-228 ; 2006 = « Pour 
une estimation de la population du royaume de Mari », 
NAB U 2006/96. - Charpin-Durand 2002 = D. Charpin 
et l-M. Durand, « "S'il y avait eu des porteurs, je 
t'aurais offert davantage ... " Échanges de présents entre 
dignitaires d'Alep et de Mari », dans O. Loretz, 
K.A. Metzler. et H. Schaudig (dirs), Ex Mesopotamia et 
Syria Lux, Fs. Dietrich, AOAT 281, Münster, Ugarit­
Verlag, p. 95-104. 

Durand 1982b = J.-M. Durand, Textes administra­
tifs des salles 134 et 160 du Palais de Mari, TCM 5, 
Paris, Geuthner ; 1987a = « Babyloniens à Mari », 

MARI 5, p. 618-620 ; 1990d = « Problèmes d'eau et 
d'irrigation au royaume de Mari: l'apport des textes 
anciens », dans B. Geyer (dir.), Techniques et pratiques 
hydro-agricoles traditionnelles en domaine irrigué, 
BAH 136, Damas, IFAPO, p. 101-142 ; 2002 = <.< Le 
culte d'Addu d'Alep et l'affaire d'Alahtum », FM VII ; 

2003-2004 = « Assyriologie », Annuaire du Collège de 
France 2003/2004, p. 817-859 ; 2004 = « Peuplement 
et sociétés à l'époque amorrite : (1) les clans 
bensim'alites », dans C. Nicolle (éd.), Nomades et 
sédentaires dans le Proche-Orient ancien, CRRAI46 = 
Amurru 3, p. 111-197 ; 2005-2006 = « Assyriologie », 
Annuaire du Collège de France 200512006, Paris, 2006, 
p.603-619. 

Ergenzinger 1991 = P.J. Ergenzinger, « Geomor­
phologische Untersuchungen im Unterlauf des Habiir », 
dans H. Kühne (éd.), BATSH 1, p. 35-50. - Ergenzin­
ger et al. 1988 = P.J. Ergenzinger, W. Frey, H. Kühne et 
H. Kürschner, « The reconstruction of environment, 
irrigation and development of settlement on the Habur 
in North-East Syria », dans lL. Bintliff, D.A. Davidson 
et E.G. Grant (éds), Conceptual Issues in Environmen­
tal Archaeology, Édimbourg, Edinburgh University 
Press, p. 108-128. 

Frayne 1990 = D.R. Frayne, Old Babylonian Period 
(2003- I595 BC), RIME 4, Toronto. - Frey et Kürschner 
1991 = W. Frey et H. Kürschner, « Die aktuelle und 
potentielle natürliche Vegetation im Bereich des Unteren 
habiir (Nordost-Syrien) », dans H. Kühne (éd.), BATSH 
1, p. 87-103. 

Geyer 1985 = B. Geyer, MARI 4 = B. Geyer, 
« Géomorphologie et occupation du sol de la moyenne 
vallée de l'Euphrate dans la région de Mari », MARI 4, 
p. 27-39 ; 1990 = <<. Aménagements hydrauliques et 
terroir agricole dans la moyenne vallée de l'Euphrate ». 

dans B. Geyer (éd.), Techniques et pratiques hydro­
agricoles traditionnelles en domaine irrigué, BAH 136, 
Damas, IFAPO, p. 63-85. - Geyer-Monchambert 
2003 = B. Geyer et J. Monchambert (dirs), La basse 
vallée de l'Euphrate syrien du Néolithique à l'avène­
ment de l'islam, Mission Archéologique de Mari VI, 
BAH 166, 2 vols, Beyrouth, IFPO. 

Heimpel 1997 = W. Heimpel, « Disposition of 
households of officiaIs in Ur III and Mari », ASJ 19, 

S.B. - XlV. - 12-



355 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 356 

p. 63-82. - Hudson 1996 = M. Hudson, « The 
Dynamics of Privatization, from the Bronze Age to the 
Present », dans M. Hudson et B.A. Levine (éds), 
Privatization in the Ancient Near East and Classical 
World, Peabody Museum Bulletin 5, Peabody Museum 
of Archaeology and Ethnology-Harvard University, 
Harvard MA, p. 33-57. 

Joannès 2000 = F. Joannès, «Relations entre intérêts 
privés et biens des sanctuaires à l'époque néo-babylo­
nienne », dans A.C.V.M. Bongenaar (éd.), MaS 2, 
p.25-41. 

Kerbé 1987 = J. Kerbé, Climat, hydrologie et 
aménagements hydro-agricoles de Syrie, Atelier 
National de Reproduction des Thèses-Presses Universi­
taires de Bordeaux. - van Koppen 2001 = F. van 
Koppen, « The Organization of Institutional Agriculture 
in Mari », JESHO 44, p. 451-504 ; 2002 = « Seized By 
Royal Order. The households of Sammêtar and other 
magnates in Mari », FM VI, p. 289-372. - Krupp et 
Schneider 1991 = F. Krupp et W. Schneider, « Bestand­
serfassung der rezenten Fauna im Bereich des Nahr al­
hiïbür », dans H. Kühne (éd.), BATSH 1, p. 69-85. 

Lafont 1985 = B. Lafont, « Le $âbum du roi de Mari 
au temps de Yasmah-Addu », dans J.-M. Durand et 
J.-R. Kupper, Miscellanea Babylonica. Mélanges offerts 
à Maurice Birot, Paris, ERC, p. 161-179 ; 1988 = 
« Chapitre 2, la correspondance de Sidqum-Lanasi », 

ARMxxvr/2, n0509-541 ; 1991 =« Un homme d'affaire 
à Karkemis », dans D. Charpin et F. Joannès (éds), 
Marchands, diplomates et empereurs. Études sur la 
civilisation mésopotamienne offertes à Paul Garelli, 
Paris, ERC, p. 275-286 ; 1997 = « Nouvelles lettres de 
Sidqum-Lanasi, vizir du royaume de Karkémish », 

MARI 8, p. 781-784 ; 2001 = « Fortunes, héritages et 
patrimoines dans la haute histoire mésopotamienne. À 
propos de quelques inventaires de biens mobiliers », 
dans C. Breniquet et C. Kepinski (éds), Études mésopo­
tamiennes. Recueil de textes offerts à J.-L. Huot, Paris, 
ERC, p. 295-313. - Lerouxel2002 = F. Lerouxel, « Les 
échanges de présents entre souverains amorrites au 
XVIIIe siècle d'après les Archives de Mari », FM VI, 
p. 413-463. - Lion 2001 = B. Lion,« Les gouverneurs 
provinciaux du royaume de Mari à l'époque de ZimfÎ­
Lîm », Amurru 2, p. 141-209. 

Maekawa 1996 = K. Maekawa, « Confiscation of 
Private Property in the Ur III Period : a Study of é-dul­
la and nig-GA », ASJ 18, p. 103-168; 1997 = « Confis­
cation of Private Property in the Ur III Period : a Study 
of é-dul-la and nig-GA (2). Supplement 1 », ASJ 19, 
p. 273-29l. - Margueron 1991 = J.-Cl. Margueron, 
« Mari, l'Euphrate et le Habur au milieu du IIIe 
millénaire », BCSMS 21, p. 79-100 ; 2004 = Mari, 
Métropole de l'Euphrate au Ille et au début du Ile 
millénaire av. J-c., Paris, Picard-ERC. - Michel 1991 = 
C. Michel, « Les "diamants" du roi de Mari », FM [1], 
p. 127-136. - Millet Albà 2001 = A. Millet Albà, La 
population du royaume de Mari à l'époque du roi Zimrî­
Lîm d'après les archives du palais de Mari, thèse de 
Doctorat (inédite) sous la direction du Pro J.-M. Durand 

soutenue à l'EPHE Ive section, Paris, le 1 er juin 2001 ; 
2004 = « La localisation des terroirs benjaminites du 
royaume de Mari », Amurru 3, p. 225-234. 

Nakata 1989 = I. Nakata, « A Further Look at the 
Institution of sugiigütum in Mari », JANES 19, p. 113-118. 

Powell 1984 = M.A. Powell, « Sumerian cereal 
crops », BSA 1, p. 48-71 ; 1991 = « Epistemology and 
Sumerian Agriculture : The Strange Case of Sesame 
and Linseed », AuOr 9 (= Mél. M. Civil), Barcelone, 
p. 155-164. 

Reculeau 2005 = H. Reculeau, « Les fugitifs au 
Proche-Orient ancien », Les Dossiers d'Archéologie 
300 (n° spécial « Guerres antiques et impérialismes en 
Orient »), février 2005, p. 32-39 ; 2006 = Les paysages 
ruraux des vallées du Moyen-Euphrate et de ses 
affluents au Ile millénaire av. n. è., thèse de Doctorat 
(inédite) sous la direction du Pro D. Charpin, soutenue 
à l'EPHE Ive section, Paris, le 18 nov. 2006 ; s.p. = 
« L'implantation sédentaire dans la vallée de l'Euphrate 
à l'âge du bronze : un modèle centre/périphérie? Le 
cas du royaume de Mari (Syrie) au XVIIIe S. av. n. e. » 

Sanlaville 1985 = P. Sanlaville, « L'espace géogra­
phique de Mari », MARI 4, p. 15-26; 2000 =Le Moyen­
Orient arabe. Le milieu et l'homme, Paris, Armand 
Colin, coll. « U Géographie ». - Stol 2004 = M. Stol, 
« Wirtschaft und Gesellschaft in der altbabylonischen 
Zeit », dans D. Charpin, D.O. Edzard et M. Stol, 
Mesopotamien. Die altbabylonische Zeit, OBO 160/4, 
Fribourg-G6ttingen, Academie Press-Vandenhoeck und 
Ruprecht, p. 643-975. 

Van der Toorn 1996 = K. van der Toorn, Family 
Religion in Babylonia, Syria and Israel, SHCANE 7. -
Villard 1987 = P. Villard, « Un conflit d'autorité à 
propos des eaux du Balih », MARI 5, p. 591-596 ; 
2001 = « Les administrateurs de l'époque de Yasmah­
Addu », dans J.-M. Durand et D. Charpin (éds), Mari, 
Ebla et les Hourrites, dix ans de travaux, deuxième 
partie, Amurru 2, p. 9-140. 

Wilkinson 1995 = T.J. Wilkinson, « The Archaeolo­
gical Landscape of the Balikh Valley, Syria », Annual 
Report of the Oriental Institute : 1994-1995, p. 18-21 ; 
2004 = On the Margin of the Euphrates. Settlement and 
Land Use at Tell es-Sweyhat and in the Upper Lake 
Assad Area, Syria, OIP 124, Chicago, The Oriental 
Institute of the University of Chicago. 

Ziegler 1994 = N. Ziegler, « Deux esclaves en fuite 
à Mari », FM n, p. 11-21 ; 1999 =« Le Harem de Zirnrî­
Lîm»,FMIv. 

H. RECULEAU. 

VI. LA VIE RELIGIEUSE 

I. LE PANTHÉON ET LES TEMPLES 

Le panthéon de Mari est connu par plusieurs textes ainsi 
appelés quoique aucune mention n'assure qu'on trouve 
bien dans leur énumération la totalité des dieux honorés à 
Mari ; ils n'ont reçu leur dénomination que du simple fait 
du grand nombre des dieux qui s'y trouvaient énumérés. 



357 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 358 

Deux manuscrits principaux de la sorte existent: 
a) Le premier représente une longue liste de divinités 

précédant la liste du matériel nécessaire à une conduite 
rituelle. Il entre donc dans la catégorie des mémoran­
dums typiques de l'époque paléo-babylonienne où l'on 
convenait généralement, avant l'accomplissement de 
l'acte sacré, de l'ordonnancement gestuel et des 
dépenses sacrées. Il est vraisemblable que de tels 
documents ne s'expliquent que par le fait que les 
conduites rituelles n'étaient pas encore standardisées et 
n'étaient que des réponses chaque fois différentes à une 
nécessité du culte. On devait ainsi noter par écrit les 
divinités et les dépenses à propos desquelles on avait 
obtenu-des avis favorables suite à des interrogations 
oraculaires préalables. D'autres exemples montrent en 
effet que l'on devait tenir compte d'impératifs 
extérieurs à la conduite rituelle proprement dite; le roi 
Hammu-rabi se vit ainsi obligé d'exclure des protago­
nistes religieux d'un traité de paix un dieu aussi 
important que le dieu-Soleil, pour des considérations 
d'ordre hémérologique ; un autre texte montre la 
demande faite à une divinité de la façon dont elle devait 
être représentée: forme animale ou humaine? etc. Tout 
cela doit être aujourd'hui pris en considération à propos 
de ce mémorandum cultuel parce qu'on ne sait pas si la 
liste qui a été transmise représente bien un ordre 
canonique et complet, ce qui révélerait un véritable 
panthéon, où un arrangement ad hoc de ce dernier 
(exclusion ou insertion d'autres figures) suite à des 
motivations religieuses du moment. 

b) Le second manuscrit à notre disposition est une liste 
de dépenses sacrées (offrandes d'animaux) en fonction 
de différentes personnalités divines. Jusqu'à présent on 
n'a pu que constater un désordre assez grand dans 
l'énumération et une fantaisie peu compréhensible dans 
les lots qui sont allouées. La compréhension du moment 
historique des offrandes et celle de la nomenclature du 
texte « suite des temples» (sihirti bftât ilâni) conduisent 
à comprendre que le roi a fait le tour des temples de sa 

[Estar (dINANNA)] Estar 
2 [ninEstar (dINANNA) Dêrftum] Estar Dêrftum 

[Annunîtum] Annunîtum 
4 [li Dagan] Dagan 

( ?) 

Bêl(dLUGAL)-mâtin Bêl mâtim 

capitale où il venait juste d'entrer et de sa région. Les 
divinités ne seraient donc pas énumérées selon un 
principe hiérarchique (ce qui a été remarqué depuis 
longtemps avec étonnement) mais selon un ordre géogra­
phique, celui de l'emplacement des temples dans la ville 
au sortir du palais royal, avec un grand tour jusqu'à Dêr 
et un retour dans la capitale par la rive droite. 

Le premier texte est certainement à attribuer au règne 
de Yahdun-Lîm, le second à celui de ZimrÎ-Lîm. Les 
grandes différences que l'on remarque entre les deux 
tiennent ainsi à la fois à la différence des époques, mais 
aussi à leurs motivations. L'occasion du rituel archaïque 
n'est pas précisée mais, vu son contenu, elle a toute 
chance de représenter une des cérémonies du kispum, 
celle qui était en l'honneur des défunts, donc de faire 
plutôt référence à des réalités de Dêr, une bourgade au 
sud de Mari où devaient avoir été enterrés les premiers 
Bensim'alites arrivés dans l'alvéole; la seconde se 
trouve de facto énumérer les occupants des différents 
temples et il se trouvait, manifestement, des dieux qui 
n'y étaient qu'hébergés et qui étaient en fait allogènes 
à Mari, comme la Darne d'Agadé et KissÎtum. 

Le premier a été publié sous l'appellation erronée de 
« Panthéon d'Ur III », parce qu'il se trouve écrit dans 
une écriture antérieure à la « babylonisation » instaurée 
par Yahdun-Lîm et que cette graphie avait été interpré­
tée, vu son apparence archaïque, comme contemporaine 
de la troisième dynastie d'Ur (XX le siècle av. n. è.). Elle 
n'est en fait que de la fin du XIXe siècle av. n. è. ou -
plus vraisemblablement - du tout début du XVIIIe siècle. 

La liste donnée ci-dessous a été restaurée d'après 
d'autres parallèles et surtout grâce au fait qu'on se 
trouve posséder, une fois la réforme de l'écriture 
accomplie, une rédaction qui se conforme aux standards 
plus récents. Dans la partie de gauche ont donc été 
données les équivalences en écriture plus récente, 
postérieures à la babylonisation et dont nous sommes 
plus familiers. 

6 Salas (dNIN-HURSAGA) Salas (dNIN-HURSAGA) 
Bêlt-ekallim (dNIN-É-GAL) 

8 Nikkal (dNIN-GAL) 
Bêl(dLUGAL)-Terqa 

10 Lillum 
Sensurrum 

12 li Kuwasurâtum 
Hubur (dKUR) 

14 li Bêlet bêrî (dNIN-KI.TUL) 

16 

Aya (dEN-KI) 
Taski(m)-Mamma 

Nikkal 
Bêlt-ekallim (dNIN-É-GAL) 
Bêl Terqa 
Lil[lum] 
Sas[surum] 
Kûsa[râtum] 
[dHubur (HILIB)] 
[Bêlet bêrî] 

[Aya ('ày-a)] 
[Taski(m)-Mamma] 



359 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 360 

Âmûm (dNÈ-IRI Il-GAL) [Âmûm (dNERGAL)] 
18 ninAdmu(dUTU) [SamaS] 

20 ninHisamîtum (Esamîtum) [Hisamîtum] 
ninHibirtum (Ebirtum) [Hibirtum] 

22 Estar (dINANNA)-s arbat [Estar-s arbat] 

li Ikrub-El [Ikrub-EI] 

24 Dumu-zi [Dumu-zi] 
Ila-abra (dNIN-SUBUR) [Ila-abra (dNIN-SUBUR)] 

26 ninBi$illa [Estar bisrâ] 
ninNannâya [Nannî] 

28 dNISABA [ ( ?)] 
dMastaba [Ilân ( ?)] 

30 dBa'ih [dBalih] 

dSu'r [dSehrum] 

32 ISâr ISâr 

Misâr Misâr 

34 Tar'am-Mêr [Tarâm-Mêr ( ?)] 
Itûr-Mêr [Itûr-Mêr] 

36 Gazba [Gazbaba ( ?)] 
nin (H)attu [Hattâ] 

38 dINI-SIM [ ( ?)] 
li ninMurârat [u Murârat] 

Il est vraisemblable que l'on trouve ici, en fait, 
plusieurs panthéons relatifs à diverses villes du centre 
du royaume, Dêr, Mari et Terqa, principalement. 
L'usage d'idéogrammes sumériens et de graphies 
traditionnelles rend nécessaires de longs développe-

ments pour bien identifier les divinités. On se reportera 
pour le détail à l'étude de J.-M. Durand, La Religion en 

Syrie à l'époque amorrite (en cours de publication). 
Le panthéon de l'époque de Zimrî-Lîm, en revanche, 

se présente ainsi : 

Bêlet ekallim (6) Palais royal 
2 Samas sa samê (2) 

Estar sa ekallim (1) = 9 

4 Dagan (6) Zone de la ziggurat 
Salâs (dNIN-HURSAGA) (6) 

6 Samas (dUTU) (6) 
Sîn (dSU'EN) (2) = 20 

8 Itûr-Mêr (6) = 6 Nord-Est du tell 

Dêrîtum (7) Dêr 
10 Annunîtum (6) Sehrum 

Hubur (dIGI.KUR) (2) = 15 Canal d'irrigation 

12 Addu (6) Appân 
Nannî (2) Falaise de l'alvéole 

14 Hanat (2) = 10 Haute région de Mislân (?) 

Âmûm (dNERGAL) (6) ~uprum 

16 Aya (É-A) (6) = 12 



361 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 362 

Estar (2) Mari-Ouest [Temple d'Estae] 
18 Bêlet Agade (2) + divinités invitées 

Numusda (2) 
20 KiMîtum (2) = 8 

Hisamîtum (2) Chapelles mariotes 
22 Mârat altim (2) 

Nin-harrak (1) 

24 !Shara (1) 

Bêlet hi!;iârî (1) = 7 

Dans la première colonne à droite de l'énumération 
ont été indiquées les victimes offertes à chaque divinité; 
dans la seconde, les localisations par où le roi est censé 
être passé pour accomplir son « grand tour », la sihirtum, 
selon un rituel qui ne manque pas d'analogies dans 
d'autres religions sémitiques. 

D'autres textes de la même époque indiquent 
également des panthéons de petites villes des environs 
de Mari ou de Terqa. 

Ainsi avons-nous pour Terqa, elle-même: 

2 

4 

6 

Dagan 

!Sartum 

Yakrub-EI 

Samas (dUTU) 

Salas (NIN-HURSAGA) 

Mârat-Iltim 

------(?)I-------

Annunîtum 

8 Bêlet bêrî 

Âmûm (NERGAL) 

10 HiSamîtum 

Dêrîtum 

ou pour Suprum, une ville de garnison qui protégeait 
la rive gauche dans l'alvéole, selon trois textes: 

a) Addu, Nannî, Estar bisrâ, Âmûm (NERGAL) 
selon ARMT XXI, n° 23 ; 

b) Âmûm (NERGAL), Addu, Estar bisrâ selon 
ARMT XXIII 269 ; 

c) Annunîtum, Âmûm (NERGAL), Humûsum, 
Ullânum, Bêlet bêrî, Estar bisrâ selon ARMT XXIII, 

n° 319. 

Il est difficile de savoir si tous les dieux de la cité sont 
repérables d'après ces trois listes (a), (b) et (c) ou si 
d'autres doivent y être ajoutés. 

Tous ces dieux mentionnés dans les listes de 
panthéons de l'époque de Zirnrî-Lîm ne reçoivent pas 

un culte attesté harmonieusement pendant tout le règne, 
car ces documents ne traitent que d'occurrences sacrées 
du tout début du règne. Tous sont effectivement au seing 
du devin Asqûdum et leur datation les regroupe dans un 
seul et même dossier qui appartient aux deux ou trois 
premiers mois de la première année de règne. Ils 
représentent certainement un moment exceptionnel de 
la religiosité de Mari, celui où le nouveau roi rend visite 
à ses dieux. 

Pour ce qui est de l'époque éponymale, on dispose 
de bien moins de renseignements. On sait de plus, 
désormais, que si les « rituels de Mari » que l'on a 
retrouvés dans le palais royal mélangés aux autres 
textes, sont bien à attribuer à la religiosité du royaume 
de Haute-Mésopotamie, ils ont néanmoins toute chance 
de représenter un culte extérieur à la grande ville 
euphratique et même de provenir, sinon tout au moins 
pour leur majeure partie, de Subat-Enlil d'où ils ont dû 
être ramenés vers l'an 5 ou 6 du règne de Zimrî-Lîm. Il 
est donc difficile d'en tirer quelque chose pour les 
divinités honorées à Mari pendant l'intermède haut­
mésopotamien. Une remarque incidente de SamsÎ­
Addu comme quoi ce n'est qu'à Assur, centre religieux 
de son royaume, qu'il y aurait eu à son époque autant de 
dieux qu'à Mari montre en tout cas que, sous son règne, 
le culte n'a pas dû être négligé sur les bords de 
l'Euphrate. 

II. LES REPRÉSENTATIONS DIVINES: STATUES 
ET BÉTYLES 

La documentation de Mari al' intérêt de montrer 
toute la complexité de la notion de « représentation 
divine ». On croit généralement qu'elle ne fait pas 
grand problème et qu'elle représente à peu de chose 
près la même situation que dans le paganisme en 
général, les Hébreux représentant, avec leur refus de 
l'anthropomorphisme, une exception. En fait, très peu 
de représentations divines en Mésopotamie ont été 
conservées; cela n'est peut-être pas dû à un simple 
hasard archéologique, corroboré par le fait que les 
matières précieuses dans lesquelles elles sont censées 
avoir été avaient dû faire, tout particulièrement, l'objet 
d'un lourd pillage. 

En fait, quand l'on regarde les ex-voto de Zirnrî-Lîm, 
on voit qu'à part une exception concernant la déesse 



363 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 364 

Annunîtum de Sehrum, au tout début de son retour à 
Mari, le nouveau roi de Mari n'a jamais offert à ses 
divinités principales que des statues d'orants le représen­
tant ou des trônes vides. En revanche, pour les premiers 
sacrifices destinés au culte d'Estar, on le voit se préoccu­
per vivement de l'absence de sikkanum et en faire 
chercher d'urgence dans la région de Halébiyé. Plus tard 
dans son règne il agira de même. 

Ce terme de sikkanum provient d'une racine sakânum 
qui signifie « installer de façon temporaire» ; ce sens 
est très bien documenté et ne souffre pas d'exception, 
pour ce qui concerne tant les humains que les 
troupeaux. Le sikkanum doit donc avoir été conçu, si 
l'on en croit sa désignation, comme une structure instal­
lée temporairement pour représenter la divinité. On 
pense, dès lors, aux exemples des Bédouins arabes 
cherchant, au moment de la halte du soir, dans le désert 
quatre pierres, trois pour installer le foyer, la quatrième 
étant dressée comme représentation divine. Quand le 
campement était levé, la pierre consacrée était manifes­
tement laissée sur place comme ayant perdu sa valeur 
d'un moment. Il a dû en être de même à Mari puisque 
l'on voit des bétyles être expédiés à la capitale plusieurs 
fois dans le règne. Un seul envoi n'était donc pas 
suffisant ; il fallait renouveler les supports. On ignore 
cependant le sort ultime des bétyles après la cérémonie 
religieuse. Le fait qu'il y ait eu un endroit appelé 
« Bétyles de Dagan» semble indiquer que les anciens 
supports des sacrifices étaient non pas jetés, ou débités, 
mais conservés dans un lieu particulier. 

Il est intéressant de constater que ce sont ceux qui se 
réclamaient d'origines bédouines qui recouraient au 
culte des Bétyles. Le phénomène se présente donc 
beaucoup plus ample dans le temps et dans l'espace 
qu'on ne le croyait en le considérant, jusqu'à il y a peu, 
comme une pratique surtout occidentale et plutôt 
récente. 

En revanche, les tenants du royaume de Haute­
Mésopotamie, originaires de régions plus à l'Est, et sans 
doute même du pays d'Akkad, étaient les adeptes de 
dévotions qui s'adressaient à des représentations person­
nalisées de la divinité. Une lettre de remontrances du roi 
Samsî-Addu à son fils Yasmah-Addu, en soulignant les 
frais considérables qu'entraînait une telle façon de faire 
souligne bien la nécessité qui était alors ressentie de 
disposer d'une représentation figurée pour toute divinité 
que l'on célébrait à l'occasion des fêtes mensuelles. 

On tient là une différence essentielle entre citadins et 
bédouins pour l'époque amorrite. La notion de statue 
n'était certes pas ignorée dans l'Ouest et il semble bien 
qu'il existait à Alep une représentation du dieu de 
l'Orage par rapport à laquelle on se demandait comment 
placer l'ex-voto le figurant envoyé par le roi de Mari, 
mais il semble bien que les traditions d'aniconisme qui 
font partie de façon si patente de la tradition des 
religions hébraïque et islamique plongeaient leurs 
racines dans une très haute antiquité et ne représentaient 
certainement pas un sentiment plus épuré ni relative­
ment récent de leurs croyances religieuses. 

Un texte remarquable a été cité plus haut, selon 
lequel on demandait à la divinité comment elle voulait 
être représentée: le choix lui était laissé d'une représen­
tation humaine ou animale, preuve que la figure de la 
divinité elle-même n'était pas fixée ne varietur, mais 
était susceptible d'une multiplicité de formes non 
encore canonisées. 

Il est également intéressant de remarquer qu'à côté 
du culte des pierres il existait aussi une attention 
particulière portée aux arbres. Dans le culte, on attachait 
ainsi une importance toute particulière à des emblèmes 
divins, représentations mobiles de la divinité en quelque 
sorte, lesquels étaient constitués au moyen de troncs 
d'arbres sassugum ; cette sorte de peuplier a peut-être 
son correspondant dans la documentation d'Emar sous 
les espèces de la réalité sasSâbêtum. Elle peut corres­
pondre à l'ashéra qui accompagnait les anciennes 
~~présentations yahvistes. 

III. LE TEMPLE ET LE PERSONNEL CULTUEL 

Le temple syrien se présente au début du ne millénaire 
de façon tout à fait différente de son analogue d'Irak du 
centre ou du sud. De la même façon que l'on ne trouve 
pas l'équivalent des ziggurats et des grands complexes, 
tant le personnel que ses propriétés semblent avoir été 
fort réduits par rapport à ses homologues irakiens. 

La réalité du temple syrien ne peut pas être définie 
uniquement en relation avec des structures construites 
en briques ou en pierres. Les textes parlent en effet de 
parties annexes dénommées « anneaux» ou « cornes» ; 
des visiteurs pouvaient y résider, quelquefois pendant 
un temps assez long Gusqu'à sept jours) ; d'autres textes 
décrivent à son propos des structures en forme de tentes 
qui devaient certainement servir de lieux d'habitation. 

Les principaux temples se trouvaient naturellement 
dans les villes majeures. On connaît l'importance du 
culte de certaines divinités et leur rayonnement par tout 
le Proche-Orient: Kudur-mabug de Larsa a envoyé un 
ex-voto à Terqa ; les princes benjaminites avaient une 
immense dévotion envers Dagan de Terqa ou celui de 
Tuttul ; le temple de la Dame de Nagar hébergeait de 
façon analogue dans la région du Kawkab une réalité 
divine dont se réclamaient plusieurs royaumes importants 
de la Haute-Djéziré ; cependant, jusqu'à présent aucun 
de ces temples eux-mêmes n'a été retrouvé et on ne sait 
pas encore ce que représentait leur monumentalité. 

On se doute en outre, à la vue de la toponymie des 
régions, qu'il existait dans les campagnes une série de 
petites chapelles qui balisaient l'espace humain en 
marquant des lieux sacrés qui pouvaient être l'emplace­
ment d'une source, d'un arbre ou d'une pierre vénérés, 
ou encore le lieu d'un monument commémoratif qui 
gardait le souvenir d'un événement ou d'une tombe. 

En ce qui concerne le mahanum (<< campement») des 
Bédouins bensim' alites, où recevait un culte majeur le 
« dieu de l'Orage du mahanum », il faut sans doute 
comprendre que les structures sacrées qui permettaient 
d'assurer les rites en son honneur devaient présenter 
une forme éminemment mobile et transportable ; sans 



365 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 366 

aller jusqu'à évoquer la structure de« l'arche d'alliance» 
que les Hébreux transportaient avec eux au fur et à 
mesure des déplacements de leur propre mabanah dans 
le désert du Sinaï, on peut se demander si le siège 
qu'offrit à la divinité, à la fin de son règne, le roi Zirnrî­
Lîm n'était pas tenu pour le support (éventuellement 
vide) d'une représentation non figurée; c'était peut-être 
devant cet objet facile à véhiculer qu'un culte était 
rendu à une divinité aniconique. 

Le culte était l'affaire d'un administrateur que l'on 
dénommait sangûm à en juger par l'idéogramme 
SANGA qui le notait et sa monnaie akkadienne 
documentée par nos textes. Il peut cependant n'y avoir 
là qu'un phénomène d'écriture car les textes connais­
sent, par ailleurs, l'usage de kumrum qui correspond 
beaucoup plus à la désignation du prêtre (païen) et qui 
semble avoir été en usage dans l'Ouest. Cet adminis­
trateur n'était pourtant pas, à proprement parler, un 
prêtre comme on entend un tel terme, consacré et 
jouissant d'un rapport spécifique avec le monde du 
sacré. 

Il semble en outre avoir existé un chef du clergé 
(wakil sangî, « chef des administrateurs sacré ») qui 
recevait de l'autorité politique son primat sur ses 
collègues qui s'occupaient des autres cultes. Confor­
mément à ce que l'on sait du sangûm en Irak, il avait un 
rôle surtout économique, gérant sans doute le surplus 
de toutes les dépenses sacrées, peut-être en assurant 
l'écoulement comme ses homologues de l'Est; l' orga­
nisation des temples semble ainsi avoir constitué, à un 
niveau particulier et à un autre général, une exploita­
tion par ferme, chacun des bénéficiaires devant 
vraisemblablement effectuer des reversements, dont 
bénéficiait en bout de course le palais; le système était 
donc analogue à celui de l'Irak mais aussi à celui que 
l'on voit encore en œuvre à l'époque d'Emar. Le culte 
à Emar semble en effet avoir été confié à des individus 
qui obtenaient de la sorte l'exclusivité de certains 
secteurs religieux, comme celui des enterrements. 
Quelques familles d'Emar se partageaient de même la 
charge de « barbiers » dont les activités devaient être 
au moins en partie d'ordre religieux. 

On peut se demander si, dans certains endroits, ce 
n'était pas l'autorité qui gérait le temple qui assumait 
l'administration de la ville. Si cela semble assuré pour 
Assur dont le« prince» n'était pas autre que l'adminis­
trateur du temple du dieu, on doit désormais poser la 
question pour lmâr et Tuttul. Ces deux villes importantes 
n'avaient pas de rois à l'époque amorrite (sauf le cas 
transitoire d'une royauté benjaminite sur Tuttul) ni de 
gouverneurs quoiqu'elles soient bien intégrées à des 
ordres politiques cohérents, celui du royaume du 
Yarnhad pour Imar et celui de Mari pour Tuttul. 

Or, toutes deux possédaient des assemblées munici­
pales, dites tahtamum, et on sait pertinemment qu'à 
Tuttul résidait sous Zirnrî-Lîm un hazzannum du roi de 
Mari. Or un tel dignitaire avait à l'époque surtout pour 
charge de représenter un suzerain auprès d'un roi qui 
reconnaissait de ce fait sa qualité de vassal. Par ailleurs, 
au moins deux notabilités locales successives parais-

sent avoir eu un poids particulier dans la cité. On peut 
donc se demander s'ils n'étaient pas des grands prêtres 
qui, sous couvert de l'administration du temple, 
géraient en fait la cité de Tuttul. Il est dit explicitement 
de l'un deux qu'il avait un trône, ce qui peut faire 
allusion non seulement à un roi temporel mais aussi à 
un pouvoir spirituel. 

Les biens sacrés ne sont pas très apparents dans la 
documentation actuelle qui est surtout d'ordre palatiale ; 
les temples sont néanmoins crédités de la possession de 
certaines matières précieuses où les administrateurs 
royaux pouvaient aller puiser sur ordre du roi ou après 
son autorisation, parce qu'ils en avaient besoin. Ces 
biens ne semblent pas localisables chaque fois dans des 
magasins du temple; parfois on a l'impression qu'ils 
étaient plutôt déposés dans des lieux palatiaux où ils 
devaient être individualisés d'une façon ou d'une autre. 

On voit, à l'occasion d'apports de butin vers la 
capitale, des travailleurs être donnés à des divinités. Leur 
spécialité est, de façon compréhensible, d'ordre culinaire. 
Il faut donc comprendre qu'ils concouraient à préparer 
les sacrifices, assez souvent désignés par le générique 
naptanum « repas », soit ce qu'il fallait préparer pour la 
table du dieu. Il devait ainsi y avoir des bâtiments 
annexes à la cella, qui n'ont pas été individualisées lors 
des fouilles et où cette nourriture sacrée était préparée. 
Cette domesticité d'un ordre particulier devait habiter de 
façon naturelle à proximité des temples. 

Où, en revanche, habitaient les musiciens et 
musiciennes qui animaient le repas du dieu ou étaient 
chargés de psalmodier les textes sacrés du culte? Sans 
doute pas avec les autres au palais, puisqu'une lettre dit 
que, lors de sa dernière maladie, le roi de Carkémish 
avait épuisé son personnel de musiciens à force de dons 
à Nergal, pour prévenir que la terrible divinité ne décide 
sa mort. Pour que l'anecdote ait un sens, il faut que, 
d'une façon ou d'une autre, ces artistes aient quitté le 
palais royal pour un autre lieu où ils opéraient 
désormais au service du dieu. 

Faute de documents directement originaires du 
monde du temple, ses gens sont de façon générale mal 
connus. Il semble avoir eu un personnel féminin 
original qui se répartissait entre « épouses du dieu» 
(dam ding ir-ra) et « sœurs du dieu» (nin dingir-ra), ce 
qui voulait certainement dire quelque chose, même si 
les deux expressions semblent avoir alterné pour 
certaines des prêtresses. C'est sans aucun doute parmi 
ce personnel féminin que l'on pourrait trouver les 
meilleurs exemples de prêtres, dotés des sentiments de 
piété et de dévotion que l'on attend d'une telle profes­
sion, plutôt qu'au sein de leurs analogues masculins, 
plus portés sur la gestion économique et l'exercice de la 
puissance. 

La grande prêtresse de Dagan de Terqa, la mieux 
connue, dame Kunsîm-Mâtum, était sœur de Yasmah­
Addu, roi de Mari. Selon les grands exemples d'Irak du 
Sud, l'arrivée au pouvoir d'un nouveau roi appartenant 
à une autre dynastie n'entraîna pourtant pas sa déposi­
tion, ce qui montre la force sacrée de la fonction. 



367 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 368 

Cette grande prêtresse ne logeait certainement pas au 
temple de la ville. Celle qui succéda à Kunsîm-Mâtum 
se vit en effet attribuer à son arrivée une grande maison 
qui appartenait peut-être à une riche prébendière 
défunte ou qui se fit expulser de chez elle selon un 
système de réquisitions bien documenté à l'époque. 

Les prêtresses sont généralement énumérées lors des 
recensements avec le reste de la population, ce qui 
semble indique qu'elles logeaient au milieu de la 
communauté laïque. 

Une partie importante de la population féminine des 
régions centrales du royaume de Mari se voit gratifiée 
de l'épithète de « consacrée» (qadistum, ou qassat, 
selon une forme dialectale propre à Mari). Cela pose le 
problème de savoir ce qu'elles représentaient, qadistum 
étant souvent compris comme désignant des femmes 
consacrées mais de vie dissolue. Si l'on intègre cette 
catégorie à la documentation ultérieure de la région du 
Moyen-Euphrate, il semble qu'il s'agisse là de femmes 
qui avaient obtenu, sans que cela soit explicitement dit, 
de pouvoir vivre indépendamment et non sous la tutelle 
d'un homme (père défunt, frère cadet ou absent) sans 
que s'applique à elles la suspicion de mener « mauvaise 
vie» ou d'être « disponibles pour les convoitises» 
d'autrui, ce qui pourrait être le cas d'une femme non 
protégée par un père, un mari ou un frère. Elle pouvait 
éventuellement se choisir ultérieurement un époux. La 
qadistum n'a évidemment nulle contrepartie masculine. 

Le « clergé » masculin de rang inférieur est mal 
discernable. On ne peut y ramener les devins ou les 
extatiques. Les premiers sont des techniciens de la 
divination (ceux qui s'intéressent à l'hépatoscopie sont 
le mieux documentés) ; ils devaient former un corps de 
métier dont les services se partageaient selon les indivi­
dus entre la pratique du Palais et celle des privés. Les 
seconds constituaient des bandes d'individus à la limite 
de la rupture sociale et leur conduite relevait apparem­
ment du pathologique. 

Les techniciens de la purification (wâsipum et 
mussirum, mais d'autres existent) devaient de même 
constituer des corps de métier aux services desquels on 
recourait à l'occasion ; ils ne devaient pas être très 
différents des « médecins »-asû, apparentés à nos 
« chirurgiens », selon l'usage ancien du terme. La 
société d'alors ne faisait pas fondamentalement de 
différence entre « purification de la faute» et « traite­
ment de la maladie qui s'en suivait », si ce n'est au 
niveau des moyens de savoir de quoi il s'agissait et de 
la façon dont il fallait traiter le mal. Tous ces gens ne 
sont pas à considérer comme des catégories de prêtres 
et ne devaient pas obligatoirement graviter autour du 
temple même s'il était fréquenté par une bonne partie 
de leur clientèle. 

Une catégorie d'asociaux qui se rattachaient au 
temple semble avoir été formée par ceux que l'on 
dénommait assinnum. Le terme n'est pas d'origine 
sémitique comme le montre sa désinence en -innum, 
qu'il partage avec d'autres «métiers» comme l'aluzin­
num par exemple. Le terme a été très diversement 

apprécié et traduit par les spécialistes. Le meilleur 
parallèle pour les imaginer, d'après ce qui est raconté à 
leur sujet, semble être fourni à une époque ultérieure 
par la population très particulière des « galles », les 
prêtres de Cybèles, ou la faune de ceux qui gravitaient 
autour de la « Déesse syrienne », tels que les décrit 
l'auteur grec Lucien de Samosate. 

Il faut sans doute aussi compter les mendiants, 
malades, réprouvés et asociaux de tout poil parmi ceux 
qui hantaient les abords du temple, en quête de la 
charité des particuliers ou des autorités, voire peut-être 
des guérisons que ne devait pas manquer d'apporter la 
toute puissance des dieux. 

Il n'est pas encore prouvé formellement que certains 
temples fonctionnaient comme centres d'accueil pour 
réfugiés en leur accordant un droit d'asile. Il est 
néanmoins intéressant de voir que, si l'on ne peut 
encore trouver dans des textes d'époque amorrite un 
terme qui signifie clairement« asile », c'est sur la racine 
d'où provient le terme qui désigne le réfugié politique 
(de très haut standing), soit le kaltum (ou qeltum), qu'a 
été construit plus tard le terme hébraïque de miqlôt 
« lieu d'asile », au propre celui où un kaltum (ou 
qeltum) pouvait se réfugier. 

IV. LA VIE RELIGIEUSE: DÉVOTIONS (ex-voto, etc.) 

Les textes administratifs montrent souvent à l' œuvre 
les artisans de Mari occupés à fabriquer les ex-voto 
commandés par la piété royale et la correspondance de 
l'intendant Mukannisum raconte dans de très difficiles 
lettres le détail technique des opérations. Il est facile de 
comprendre par l'abondance du matériel (et les plaintes 
des responsables) qu'il ne s'agissait pas là de tâches 
épisodiques mais de lourds programmes qui demandaient 
beaucoup d'énergie. Il ne semble pas, pourtant, que les 
moyens aient toujours été à la hauteur des attentes. Les 
réserves en matières précieuses semblent avoir été très 
limitées et le protocole (isiktum) d'exécution sur lequel 
étaient tombés préalablement d'accord le roi et ses 
artisans se révélait souvent trop juste. Les malfaçons 
n'étaient pas rares non plus. Pratiquement la réalisation 
d'un ex-voto se faisait au détriment d'un autre, défait 
pour que s'accomplisse l'œuvre nouvelle. 

Certains ex-voto, comme de juste au Proche-Orient, 
servent à donner leur nom à l'année: il s'agit des 
représentations royales offertes à des divinités ou des 
trônes somptueux, voire le grand palanquin dont se vit 
gratifier Dagan de Terqa. 

Cependant, rares sont les textes dont on dispose et 
qui devaient accompagner ces ex-voto, ou être mis sur 
eux. On en posséde un tout petit corpus d'époque 
éponymale, qui représente des dévotions de SamsÎ­
Addu et de Yasmah-Addu, son fils. D. Charpin a publié 
ces textes tout en considérant qu'il pouvait ne s'agir là 
que de brouillons ou de simples projets d'inscriptions 
proposés au choix du roi. Un réexamen récent des 
« trois coupes d'or », un texte d'ex-voto d'époque 
moyenne retrouvé à Emar, représente effectivement un 
tel choix entre trois versions concurrentes d'un même 
texte. 



369 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 370 

Au Ile millénaire les seules inscriptions royales 
réelles qui ont été retrouvées à Mari sont à attribuer au 
roi Yahdun-Lîm ; elles doivent être à peu près contem­
poraines de la grande réforme de l'écriture opérée par 
ce roi, ou du moins participent de la même conception. 
Le roi, agissant en prince mésopotamien, commence 
par raconter un exploit militaire et conclut en parlant 
de construction ou raconte tout au long ses travaux 
d'irrigation. Sans mettre évidemment en doute la réalité 
de tels travaux guerriers ou agricoles, force est de 
constater que l'on a là affaire à des textes très lourde­
ment idéologisés qui se conforment à des modèles 
extérieurs et ne correspondent que peu à ce que l'on 
produisait sur les bords de l'Euphrate. 

Une inscription existe de Zimrî-Lîm célébrant la 
construction d'une glacière à Terqa et connue par 
plusieurs duplicatas Il faudrait lui en attribuer une autre 
où il raconterait la déroute des deux frères, fils de 
Samsî-Addu. Le texte fera l'objet d'un nouvel examen. 

V. PROPHÉTIES ET RÊVES 

Dans le corpus des textes de Mari, prophéties et rêves 
représentent deux groupes à profondes résonances pour 
tout le Proche-Orient ancien qui intéressent plusieurs 
des spécialistes de domaines connexes, au premier rang 
desquels se trouvent naturellement les biblistes. Ce sont 
des domaines où beaucoup de travail a été fait et pour 
lesquels on dispose d'une ample bibliographie. 

Les deux sortes de textes appartiennent à un bien plus 
vaste ensemble qui illustre la façon générale dont les 
dieux et les humains communiquaient entre eux. En ce 
sens, prophéties et rêves tout comme les (plus rares) 
lettres envoyées par les dieux indiquent les moments où 
les divinités prenaient l'initiative de communiquer leurs 
volontés aux humains, alors que la divination ou l'orda­
lie étaient le plus souvent des questions posées par les 
hommes à la divinité. 

Néanmoins, on peut trouver des prophéties 
provoquées, tout comme on peut voir des interrogations 
hépatoscopiques solliciter des compléments d'infor­
mation sur des messages, ou des signes, envoyés par les 
dieux. 

La caractéristique fondamentale de la prophétie à 
l'époque amorrite consiste avant tout dans le fait qu'elle 
provient d'une divinité qui soutient avec constance le 
roi, l'assure de son appui infrangible et l'encourage 
dans ses entreprises, sans le menacer outre mesure de sa 
colère et de ses foudres. 

Les principales prophéties surviennent en fait à des 
moments dramatiques de l' histoire de Mari, lors 
d'attaques de l'ennemi ou de grandes rébellions. Plutôt 
qu'un phénomène récurrent, il s'agit donc d'un signal 
qui arrive lors de grandes angoisses. On a soupçonné 
que, plus d'une fois, cet appui divin survenait à point 
nommé lorsque la cause du roi n'était juridiquement 
pas aussi assurée qu'on aurait bien voulu le faire croire 
au bon peuple : guerre contre un suzerain envers qui 
devaient certainement avoir été prêtés des serments en 
bonne et due forme (l'Élam, voire Esnunna), vassaux à 

qui on refusait leur droit (les Benjaminites). Ces 
prophéties ont d'ailleurs parfois été doublées par de 
grands serments auxquels on a entraîné la population 
du royaume, mâles et femmes. 

De plus rares prophéties sont des promesses faites au 
nom des dieux en échange d'avantages exigés. L'exem­
ple le plus net est la célèbre lettre transmise par l' âpilum 
de Samas qui réclamait des foules de choses pour toute 
une population divine. L'intention politique est là 
encore très visible puisqu'en échange le dieu ne 
demandait pas moins à Zirnrî-Lîm que d'annexer Kurdâ 
et de le débarrasser de son roi, Hammu-rabi. 

Le grand artisan des prophéties semble avoir été celui 
que l'on appelle âpilum, mais auquel correspond plutôt 
la dénomination d'aplûm dans la langue propre de Mari. 
On ne sait s'il faut comprendre « celui qui répond» (à 
la place du dieu) ou « celui qui fait que (les dieux) 
répondent ». Dans certains contextes, il double par un 
discours prophétique lyrique les secs verdicts dichoto­
miques du devin par hépatoscopie. Il en présente donc 
un commentaire explicite; dans d'autres, il se propose 
à dicter pour le roi le libellé d'une lettre du dieu. Il est 
possible que ce fût en recourant à ses services que l'on 
était capable de transmettre à la divinité une lettre où 
l'on exposait ses demandes personnelles. 

Les rêves représentent un phénomène assez curieux 
dans l'histoire du Proche-Orient. Alors qu'il n'est pas 
question de nier le fait brut que les individus rêvaient 
souvent, voire chaque nuit, rares en sont les attestations, 
excepté certaines périodes où le rêve est l'objet de 
beaucoup d'attention. La Mari de l'époque de Yahdun­
Lîm ou de Zimrî-LÎm en est une. A contrario, on 
constate que la non-mention de rêves pendant la période 
du royaume de Haute-Mésopotamie est à interpréter 
non pas comme un phénomène fortuit mais comme un 
propos délibéré. Cela fait donc système, à la même 
période, avec l'absence de prophéties ou de quête des 
bétyles. Il faut voir là des marqueurs nets d'un rapport 
différent avec le monde du divin selon qu'il s'agit de 
rois d'origine bédouine ou citadine. Le fait mérite 
grande attention car cette si profonde différence se 
produit dans l'étroite période documentaire d'un seul 
quart de siècle, avec retours en arrière, sans que rien 
dans la documentation archéologique subsistante ne 
permette aujourd'hui de s'en rendre compte. 

Les rêves documentés par Mari sont d'une clarté telle 
qu'on n'a pas besoin d'une clef des songes ou d'inter­
prètes spécialisés pour les comprendre. Ce sont, en 
effet, des rêves-messages et non pas allégoriques, où 
éventuellement le dieu se manifeste comme délivrant 
un message à transmettre. On peut, aussi bien, les 
considérer comme des prophéties qui ne sont pas 
délivrées à l'état de veille à celui qui les reçoit. 

Le seul problème était donc de savoir s'il faut tenir 
compte du rêve. Toute une casuistique semble s'être 
alors développée, distinguant entre un simple phénomène 
de vision nocturne (notée par le verbe amârum « voir») 
et une autre plus intime (notée par le verbe natâlum). Le 
français qui oppose « voir » et « regarder » peut 



371 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 372 

comprendre la nuance qu'il Y a entre « je vois quelque 
chose» et« cela me regarde» ; natâlum, dans l'évolu­
tion de la langue, finit d'ailleurs à aboutir au sens de 
« appartenir à quelqu'un ». 

C'est le devin bârûm qui décide, non pas au moyen 
de sa divination (qui n'est jamais attestée explicitement 
à ce moment de la décision) mais par le simple examen 
du « moment du rêve ». Il semble ainsi que des songes 
du début de la nuit aient été systématiquement et 
d'emblée négligés. Cette approche correspond à celle 
d'un Homère opposant les véridiques« portes de come» 
aux fausses « portes d'ivoire », sans que l'on puisse 
décider si la rencontre est fortuite (réaction d'ordre 
psychologique) ou atteste la permanence d'une tradition 
occidentale d'herméneutique. Ce n'est qu'ensuite qu'une 
interrogation hépatoscopique décidait du caractère faste 
ou non de l'événement. 

J.-M. DURAND. 

VI. LA DIVINATION 

A. UNE PRATIQUE OCCIDENTALE DE LA DIVINATION. -

L'illusion documentaire. - Il n'est pas question de 
traiter ici du problème, d'ailleurs sans solution, de 
l'origine ultime de la divination. Tout au plus est-il 
possible d'évoquer le moment de son apparition dans 
l' histoire mésopotamienne: la divination n'est quasiment 
pas attestée pour le Ille millénaire dans le Sud mésopo­
tamien, et quoique l'on doive se garder de l'argument a 
silentio, elle n'est certainement pas une pratique très 
présente dans la culture proprement sumérienne. Il 
faudrait donc considérer son introduction en Mésopo­
tamie comme le fait des populations venues du Nord ou 
de l'Ouest, détentrices des traditions sémitiques qui ont 
fait la culture dite « akkadienne» ou« babylonienne ». 
Mais la documentation du Tell Hariri vient bouleverser 
en bien des points les représentations malheureusement 
encore trop souvent rapportées par l'historiographie 
récente de la pratique divinatoire la mieux attestée dans 
les sources du Proche-Orient, l'examen des entrailles 
et du foie d'un animal sacrifié. 

Un premier apport des archives de Mari est de 
montrer que le recours à l'interrogation oraculaire 
n'était pas le seul fait du roi et de la capitale. La corres­
pondance royale mariote montre qu'il y avait des devins 
partout, dans les capitales des royaumes voisins, mais 
aussi les villes et bourgades des districts du royaume 
de Mari. Les rois et administrateurs, mais aussi les 
simples particuliers pouvaient avoir recours à leurs 
services. 

Un autre consensus a longtemps voulu que l'extispi­
cine ait été un fait babylonien qui aurait été emprunté 
secondairement par tout le Proche-Orient. Ainsi a-t-on 
opposé généralement deux rapports au monde, deux 
cultures originellement imperméables l'une à l'autre, 
celle de l'Est babylonien, qui aurait maîtrisé, entre 
autres « sciences », cet art divinatoire, preuve d'une 
observation et d'une interprétation précoces des signes 
du monde, et celle de l'Ouest, plutôt versée dans les 
prophéties et un rapport direct au divin. Selon ce 
modèle aujourd'hui dépassé, Mari, au contact des deux 

cultures, aurait été sensibilisée aux deux pratiques (cf. 
supra J.-M. Durand, col. 215-17 et 369-71). La 
documentation de Mari fait apparaître au contraire que 
cette technique oraculaire est connue par tout le Proche­
Orient, avec des propriétés et un vocabulaire 
spécifiques localement, et que l'importance prétendue 
de la divination babylonienne est en grande partie le fait 
d'une illusion documentaire que l'on a mis longtemps 
à estimer: c'est en effet par la masse des textes qui ont 
été codifiés dans les grands centres cultuels du 1er 

millénaire, de la Babylonie jusqu'à Ninive, qu'on a pris 
connaissance de la pratique de l' extispicine en Mésopo­
tamie. Or non seulement Mari montre que la divination 
était pratiquée dans tout l'ouest du Proche-Orient au 
début du Ile millénaire, mais aussi que l'art du devin 
mariote n'était pas un simple décalque de celui que 
pratiquait son homologue babylonien. 

Les particularismes mariotes. - Malgré l'absence 
de compendium ou de vastes corpus techniques tels 
qu'on en a retrouvé en Babylonie, il faut cependant 
supposer qu'ils existaient à Mari, car la réponse du 
devin ressemble assez souvent à une citation de telles 
œuvres. Peut-être seulement étaient-ils transmis 
oralement; peut-être sont-ils encore enfouis dans les 
bibliothèques privées de devins, hors du palais; peut­
être, enfin, ont-ils disparu au moment du tri opéré par 
les hommes de Hammu-rabi dans les archives royales. 
Les quelques textes techniques qui ont été retrouvés au 
palais permettent d'affirmer qu'il existait une école 
hépatoscopique propre aux Bords-de-l'Euphrate 
(Rutten 1938 ; Durand 1988, p. 63-65) : la forme même 
du compte rendu est particulière à Mari, puisque les 
devins, s'ils ne rendent pas compte de leur consultation 
oralement, envoient leurs rapports sous forme de lettre, 
à la différence des comptes rendus que l'on trouve en 
Babylonie, qui répondent à une forme propre (Koch­
Westenholz 2002 et pareillement Richardson 2002) ; 
peut-être cela tient-il simplement au fait que les 
rapports retrouvés à Mari sont adressés au roi ou aux 
administrateurs et que la lettre est la forme obligée de 
ces communications officielles, alors que les rapports 
babyloniens concernent des particuliers. 

Par ailleurs, les termes employés à Mari pour 
désigner les parties du foie où les dieux ont écrit lors 
du sacrifice de l'agneau sont différents de ceux utilisés 
à Babylone. Ils décrivent les mêmes réalités mais 
relèvent de symboliques différentes : ainsi la vésicule 
biliaire est-elle appelée« le Pasteur» (SIPA ou rê'ûm), 
image confortée par l'existence d'une partie du foie 
appelée « l'Enclos» (tarba,$um). De même, caractéris­
tique propre à la symbolique ominale mariote, d'autres 
dénominations telles que« Porte-du-Palais », « Secret» 
ou « Emblème », renvoient à l'espace palatiallui-même 
(ibid., p. 280) : « Dans ce présage, le "Regard" se 
trouvait à l'endroit normal ; le "Chemin" était là et... ; 
le "Secret" n'avait pas de "Renforcement" ; la "Porte­
du-Palais" était en bon état; dans 1"'Emblème" du 
"Pasteur", il Y avait une "Arme" ; elle accompagnait le 
"Pasteur" ; les "Assises" du "Pasteur" étaient, à droite, 
sectionnées et, à gauche, arrachées; la "Forteresse" de 



373 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 374 

gauche était fendue comme un sakkum ; la droite du 
"Doigt" était sombre ; la gauche du "Doigt" était 
attachée; 1"'Excroissance" était énorme. Les Poumons 
étaient en bon état et... Le ki$rum, à droite, était... Les 
Parties-Hautes étaient en bon état ». 

Autre fait qui distingue la tradition des Bords-de­
l'Euphrate, c'est la marge d'incertitude qui est quasi 
revendiquée quant à l'interprétation des signes orninaux, 
loin de l'application d'une doctrine ne varietur telle 
qu'elle semble exister dans la tradition babylonienne du 
1er millénaire; cela apparaît notamment dans une lettre 
de Samsî-Addu où le roi semble critiquer une interpré­
tation trop « littérale» du présage et tente de minimiser 
les aspects négatifs mis en évidence par le devin 
(Durand 1988, p. 53-54 [A.3340] ; ARM l, n° 54 citée ci­
dessous). 

Par ailleurs, lorsque les devins mariotes sont confron­
tés à leurs homologues babyloniens, notamment lorsque 
Zimrî-Lîm envoya des troupes pour aider Hammu-rabi 
dans ses opérations militaires contre l'Elam, l'impres­
sion qui prévaut est, d'une part, une certaine suspicion 
quant à l'interprétation des résultats et, d'autre part, un 
sentiment d'hétérodoxie : le recours à la cordelette du 
sceau personnel (sissiktum) ou à la motte de terre 
(kirbânum), supports sur lesquels on prend les présages 
concernant une personne ou un lieu lointain, est attesté 
pour Mari, mais pas pour Babylone (<< l'art du devin », 

ci-dessous). La lettre XXVI 103 le dit explicitement 
pour le kirbânum. Elle rapporte un dialogue entre les 
devins du roi de Mari, Hâlî-Hadûn et Inib-Samas avec 
les devins de Hammu-rabi de Babylone, quand il s'est 
agi de prendre les oracles pour le salut de plusieurs 
villes alliées de Mari (Durand 1988, p. 269-270): «J'ai 
dit: "Tu as fait ainsi sans motte de terre". Lui m'a 
répondu: "Nous faisons ainsi; nous faisons prendre les 
présages sans avoir recours à la motte de terre". Voilà ce 
qu'il nous a dit ». 

Il faut donc affirmer encore une fois, à la lumière de 
la documentation du Tell Hariri, que non seulement la 
divination hépatoscopique à l'époque amorrite était un 
phénomène connu de toute la Mésopotamie, mais 
encore qu'il devait exister différentes écoles avec leurs 
particularismes locaux. Babylone n'était que l'une 
d'entre elles. Elle doit au hasard de la production ou de 
la conservation de ses archives techniques d'être 
devenue par la suite le conservatoire de cette pratique, 
mais elle n'en fut en aucun cas la source unique qui 
aurait irrigué, plus tard, l'ensemble du Proche-Orient. 

B. DIVINATION ET EXERCICE DU POUVOIR. - Un 
préliminaire à toute action. - Le rôle essentiel de la 
divination dans l'exercice du pouvoir tient au fait 
qu'elle représente le préliminaire à toute action. Les 
alliances et accords diplomatiques sont de même 
soumis à l'approbation des dieux. Ainsi, lors des 
négociations entre Zimrî-Lîm et Hammu-rabi au sujet 
de la possession de la ville de Hît, le roi de Mari a-t-il 
chargé un devin d'interroger les dieux (XXVI 160 = 
Durand 1988, p. 326 sq.) : « Prends ainsi les oracles, 
d'urgence, concernant la cession de Hît au roi de 

Babylone : "Zimrî-Lîm doit-il céder Hît au roi de 
Babylone, sera-t-il sauf, son pays en bon état, et 
s'accroîtra-t-il ?" ». 

De même pour tout voyage ou expédition militaire, le 
roi de Mari doit s'en remettre aux présages du dieu de 
l'Orage, Addu d'Alep, comme le montre la lettre 
A.1968, où les paroles du répondant-âpilum d'Addu 
d'Alep citant le dieu lui-même sont rapportées à ZimrÎ­
Lîm (Durand 2002b, p. 134 [n° 38]) : « Lorsque tu 
partiras en campagne, ne sors point sans avoir pris 
d'oracle. Lorsque moi, dans un oracle de moi, j'aurai 
été favorable, tu sortiras en campagne. S'il n'en est pas 
ainsi, ne franchis pas la porte ». 

Ce même souci anime le roi quand, s'adressant à la 
reine mère, il lui écrit (ARM l, n° 54 = MARI 3, 1984, 
p. 158 = LAPO 18, n° 1097) : « Je cours partout à la 
recherche de présages qui soient bons» / «Je multiplie 
les expéditions mais c'est en fonction des bons présages 
que j'obtiens ». 

La divination joue aussi un rôle important dans des 
sujets aussi divers que la santé du roi ou de ses proches, 
la vie religieuse, le choix d'administratifs fidèles et 
sûrs. Une lettre de Bannum au roi, au tout début du 
règne de Zimrî-Lîm, montre à quel point il est 
important pour le souverain de s'entourer de devins 
sincères, qui n'induisent pas le pouvoir en erreur quand 
il doit prendre une décision (XXVI 5 = Durand 1988, 
p. 81 sq). Il ne faut cependant pas accorder au devin, 
dont la fonction est donc avant tout préventive, un rôle 
plus grand qu'il n'en a : si les oracles sont mauvais, il 
reste toujours au roi la possibilité de s'en remettre à la 
« Fortune» et de passer outre les indications apportées 
par les devins; à l'inverse, une réponse positive de 
l'oracle n'est pas synonyme de contrainte. Le souverain 
a en outre deux moyens de se prémunir contre un devin 
qui viendrait à sortir de son domaine d'activité : d'une 
part une connaissance personnelle des techniques 
divinatoires, et d'autre part le serment qu'il fait prêter 
à tout devin entrant en fonction. 

La connaissance des dirigeants en matière de 
divination. - Les archives de Mari montrent qu'il 
devait y avoir des devins un peu partout dans le 
royaume de Mari, au moins en tout lieu d'habitation 
sédentaire durable. Mais la dissémination du savoir 
ominal dans le royaume n'est pas limitée à la présence 
des seuls devins : force est de constater que les 
dirigeants et toute personne évoluant dans la sphère du 
pouvoir politique ou administratif devaient avoir une 
connaissance, au moins élémentaire, de la pratique 
divinatoire. La preuve en est que les reines et rois, mais 
aussi certains hauts personnages sont dits avoir « vu » 
eux-mêmes les présages: en XXVI 454 (Lackenbacher 
1988, p. 379 sq.), il est affirmé clairement que la reine­
mère les« a vus» (imûr) personnellement. Ces mêmes 
dirigeants n'hésitent pas à se communiquer non 
seulement les résultats des interrogations, mais les 
constatations techniques elles-mêmes, pour les livrer à 
l'interprétation de leurs pairs qui devaient ainsi être 
capables, sinon de reconnaître les signes omineux (ittât 



375 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 376 

têrêtim) sur un foie, du moins de leur accorder un sens 
et une valeur. Pour preuve, cette lettre d'ISme-Dagan à 
son frère, Yasmah-Addu (ARM IV, n° 54 = LAPO 18, 
n° 952) : «Tu as fait porter les présages (obtenus lors) 
des sacrifices offerts pour nous. Je les ai examinés. 
Voici ce que tu m'écrivais: "La graisse du cœur est 
sombre juste sur la droite; le cœur lui-même est sombre 
à droite et à gauche et il y a une longue division". C'est 
vraisemblablement la tache sombre de gauche qui ne 
t'a pas donné confiance. Voilà que je viens de te 
renvoyer ces présages. Je les ai examinés: outre que les 
taches sombres sont à des endroits séparés, il y a aussi 
une longue division. Ce n'est en rien quelque chose 
d'inquiétant ». 

De même, les devins, dans les comptes rendus qu'ils 
font parvenir au roi, donnent la description physique 
des parties du foie observé, comme en témoigne la 
lettre de IShî-Addu au roi, citée plus haut. 

Parfois la lettre du devin au roi mentionne que le 
compte rendu est accompagné des entrailles, après un 
traitement spécifique par le feu (.$arâpum), pour contre­
examen. Sûrement le roi était-il entouré des devins les 
plus renommés, aptes à se livrer à cette contre­
expertise. Il reste impossible de dire si ces mentions 
renvoient aux organes eux-mêmes, qui seraient séchés 
ou peut-être incinérés, ou aux maquettes de foies en 
argile, comme l'a supposé L. Oppenheim. De telles 
maquettes ont en effet été retrouvées à Mari, antérieures 
à Zimrî-Lîm, et utilisant alternativement le système 
d'écriture« ancien », et le système« moderne» introduit 
par Yahdun-Lîm. Toujours est-il que cette connaissance 
qu'ont le roi et vraisemblablement certains de ses 
conseillers des bases de l'interprétation des présages 
constituait un garde-fou contre un éventuel manque­
ment du devin. 

Le Protocole des devins. - La seconde manière dont 
l'autorité politique se protège réside dans le serment 
solennel que le devin est tenu de prêter. Le texte du 
serment qui fut juré sûrement par tous les devins au 
début du règne de Zimrî-Lîm, puis par tout nouveau 
devin entrant au service du roi a été découvert (XXVI 
1 = Durand 1988, p. 13 sq.). Il ressort de ce texte que le 
devin était soumis à des devoirs impératifs : tout 
d'abord, il devait communiquer d'urgence au roi le 
compte rendu des présages négatifs obtenus lors d'une 
interrogation de routine (présages de type têrêtum). 
Mais le devoir de rapport est universel : il concerne 
aussi tout signe mauvais survenu lors d'une interroga­
tion hépatoscopique mais portant sur un autre sujet que 
celui sur lequel on a sollicité la divinité, lors d'une 
interrogation survenue, par exemple, à l'occasion du 
sacrifice d'un particulier. De même, le contenu de tout 
« omen mauvais et défavorable» (sÎrum lemnum u lâ 
damqum) doit être l'objet d'un rapport: le signe défavo­
rable est alors un signe fortuit survenu lors d'un 
sacrifice rituel, lors d'un phénomène atmosphérique, ou 
encore lorsqu'est constatée une malformation d'un 
nouveau-né (izbum) humain ou animal, ou d'un fœtus 
non venu à terme (izmum), par lequel on juge que la 
divinité a exprimé son mécontentement, ou du moins a 

voulu attirer l'attention. Ce mauvais présage de type 
sÎrum fait l'objet d'une première interprétation par le 
devin qui l'a observé, puis entraîne une interrogation 
oraculaire approfondie si l'autorité à laquelle il est 
rapporté le juge nécessaire. Ainsi, une éclipse de lune 
entraÎna-t-elle cette lettre d'Asqudum au roi (XXVI 81 
= Durand 1988, p. 221) : « Le 14, il y a eu une éclipse 
de lune et le fait même de cette éclipse est quelque 
chose de mauvais. l'ai pris les oracles pour le bien-être 
de mon Seigneur et celui du district d'amont (Terqa). 
Les oracles étaient sains. Il faut maintenant que mon 
Seigneur, là où il est, fasse prendre des oracles pour son 
bien-être et celui de la ville de Mari ». 

Le devin est tenu par son serment de faire attention 
non seulement à ses propres interrogations, mais aussi à 
celles de ses collègues, non seulement aux réponses 
ominales, mais aussi aux questions posées par les 
personnes qui ont recours à ses services : ainsi, quand 
une question est apparemment hostile au roi, concernant 
sa santé ou l'organisation d'un complot, doit-il refuser 
de procéder au sacrifice, et dénoncer le comploteur. 

Enfin, le Protocole des devins montre qu'est érigé en 
secret d'État toute question ou tout présage concernant 
le roi. Il est évident que tout ce qui peut menacer le roi 
doit être caché. Mais il en va de même pour toute 
question à partir de laquelle quelqu'un pourrait déduire 
les projets du roi. En définitive, ce double devoir 
d'information et de secret font du devin un élément 
essentiel du système de « renseignement» du roi de 
Mari. Cela explique que les devins du roi travaillent 
toujours par deux, l'un sous la surveillance de l'autre, 
ce qui constitue une exception dans l'administration 
royale mariote. Cela explique aussi les situation tendues 
qui sont relatées dans les lettres au moment où, pendant 
la guerre contre l'Elam, devins mariotes et devins 
babyloniens doivent travailler ensemble. Une lettre du 
général Ibâl-pî-El est très explicite à ce sujet: elle 
montre l'embarras des devins quand ils doivent rendre 
compte de leurs résultats devant les généraux d'ISme­
Dagan, que le roi de Mari ne souhaite pas informer de 
ses intentions, mais auxquels Hammu-rabi a accordé 
une place importante dans son conseil, plus importante 
même qu'à ses propres conseillers, à en croire Ibâl-pî­
El (XXVI 104 = Durand 1988, p. 270 sq.) : « Lorsque 
HâlÎ-Hadûn et Inib-Samas, une ou deux fois, eurent pris 
les oracles et lorsqu'ils rapportèrent les oracles, ISar­
Lîm, Mutu-Hadqim et Rîm-Addu ne se sont pas 
écartés ; étant présents, ils entendent à chaque fois la 
teneur des oracles. À part le rapport secret des devins, 
quel autre secret (y a-t-il) ? Alors que ses propres 
serviteurs n'entendent point les rapports secrets des 
devins, eux l'entendent ! » 

C. LES DEVINS ET LEUR SCIENCE. - L'extispicine à 
Mari. - Le devin à Mari est un technicien, dont la 
relation avec la divinité n'est pas directe (au contraire 
du prophète-âpilum directement inspiré par le dieu). Le 
terme qui le désigne est bârûm, participe du verbe 
barûm« voir ». Au sens propre, le devin est donc« celui 
qui voit », à comprendre comme « celui qui lit ». Au 
même titre que le scribe capable de lire un texte dans 



377 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 378 

l'argile, le devin lit à la surface du foie et des viscères. 
Cette caractéristique a deux conséquences. La première 
est que l'érudition du devin est souvent doublée d'une 
formation de scribe. Un exemple clair de « devin qui 
sait écrire» est connu aujourd'hui en la personne de 
Sîn-ismeanni, devin et scribe, auteur de plusieurs lettres 
de Shemshara (Charpin 2004b, p. 177). Dans l'admi­
nistration palatiale mariote, on voit des devins être aussi 
bien employés comme administratifs pour leurs qualités 
de scribes et non pour leur art divinatoire. La seconde 
conséquence est que, dans la mesure où il ne semble 
pas exister, sur les Bords-de-l'Euphrate, de centre de 
formation à la divination, le savoir du devin, comme 
celui du simple scribe d'ailleurs, devait en grande partie 
se transmettre de père à fils dans la sphère privée. 

L'interrogation oraculaire se déroule en plusieurs 
« mains » ou « donnes » (qâtum) : un agneau pur, dont 
les viscères et en particulier le foie sont censés être 
vierges de tout signe, est apporté par celui qui interroge 
les sorts. La mise à mort de l'animal est rituelle et fait 
suite à une cérémonie de purification. Le devin ne 
sacrifie vraisemblablement pas lui-même l'animal, mais 
n'est présent que comme assistant. Une question 
explicite est posée au moment du sacrifice et la divinité 
écrit sa réponse sur le foie de l'agneau. Le devin doit 
alors énumérer les parties ominales des viscères selon 
un ordre strict, lire et interpréter les signes qu'il y voit. 
Le fait d'examiner et de voir les présages se dit par le 
verbe amârum « voir ». Une contre-épreuve est nécessaire 
pour valider l'interrogation: c'est la piqittum, pour 
laquelle un deuxième agneau est sacrifié. La question 
est alors posée à la forme négative et la réponse est 
confirmée si le dieu répond toujours dans le bon sens, 
c'est-à-dire l'inverse par rapport à la première« donne ». 

Il n'y a pas, en Mésopotamie de divinité figurant le 
« Destin » ou la « Fortune » comme celles que l'on 
connaît pour le monde classique, et qui serait maîtresse 
d'un avenir préétabli. La divination se présente donc 
comme un dialogue avec une divinité qui peut, au cours 
des « donnes» successives, changer d'avis sur ce qui va 
advenir. Deux dieux « techniciens » en matière de 
divination sont généralement interrogés : ce sont le 
Soleil-Samas et le dieu de l'Orage-Addu. Mais à Mari, 
un dieu comme Dagan, le dieu-roi du Moyen-Euphrate, 
peut être sollicité quand il s'agit d'une question mettant 
en jeu l'intégrité du territoire et de la royauté (XXVI 
176 = Durand 1988, p. 358 sq. : le roi doit« s'enquérir 
du désir de Dagan, de Samas et d'Addu »), de même 
que Marduk, avec qui le roi de Babylone a un rapport 
privilégié, a pu être interrogé par Hammu-rabi (XXVI 
385 = Charpin 1988, p. 203 sq. : « Je me suis plaint à 
Samas et Marduk et ils m'ont sans cesse répondu 
"oui" »). 

Le moment de la divination et la validité des 
présages. - Au sujet du moment du sacrifice divina­
toire, il faut souligner d'abord que certains événements 
fortuits constituent un moment néfaste pour la prise de 
présages. Ainsi, dans la lettre XXVI 143 (Durand 1988, 
p. 307), est-il clairement dit: «Au moment où Samas­
în(â)-mâtim est arrivé, le jour même il a plu et il n'a pas 

pris les présages. (Ce n'est que) le second jour (qu')il a 
pris les présages ». 

Le contexte de pureté doit être absolu, et on voit par 
cet exemple que la pureté de l'agneau sacrificiel ne suffit 
pas. Une intempérie imprévue rend le jour impropre au 
sacrifice. Ces contretemps ne vont pas sans problèmes, 
dans la mesure où les présages, pour certains d'entre 
eux, doivent être pris ponctuellement et dans l'urgence, 
et pour d'autres, au contraire, de manière régulière. 

On a dit plus haut que la divination était, d'une part, 
un préliminaire à tout déplacement du roi et à toute 
action politique, militaire ou diplomatique, et qu'on la 
pratiquait, d'autre part, dès qu'un signe fortuit, 
événement atmosphérique, rêve ou autre, était interprété 
comme la manifestation d'une volonté divine. L'inter­
rogation porte alors sur un souci particulier et sur un laps 
de temps assez court. Elle peut être répétée tous les deux 
ou trois jours, tant que le problème en question n'est pas 
résolu, ou si la nature de celui-ci évolue. 

Hormis cette pratique ponctuelle, il apparaît claire­
ment qu'on interrogeait les sorts tout au long de 
l'année, au début de chaque mois, au moment d'indé­
cision où un mois se termine et où commence le 
suivant, la têbibtum (voir Calendrier et culte, col. 405-
25). Les présages concernent en général le mois 
complet qui suit et une zone géographique clairement 
délimitée: les dieux se prononcent au sujet du « salut 
d'une ville/du pays ». 

L'art du devin. - Si l'on doit rappeler encore une fois 
que l'observation des signes fortuits que l'on a évoquée 
plus haut n'est pas tant conçue, à Mari, comme un 
moyen de prédire l'avenir qu'interprétée comme une 
mise en garde envoyée par la divinité et qu'elle entraÎ­
nait une interrogation des sorts par l'extispicine, il faut 
cependant admettre que le sacrifice des ovins ne devait 
pas être l'unique technique divinatoire utilisée. A 
l'époque paléo-babylonienne, la compétence du bârûm 
s'étend à la libanomancie (CAD B, p. 122b). La divina­
tion par les « oiseaux de trou» (i$$ur hurri) ou par des 
« colombes » (summatum) est par ailleurs attestée 
ponctuellement dans la correspondance des devins. La 
nature de ces oiseaux et les techniques qui leur sont 
associées sont peu claires, mais on peut supposer que 
cette méthode particulière devait avoir surtout l'intérêt 
d'être beaucoup moins onéreuse. La seule technique 
réellement documentée pour Mari reste donc l'extispi­
cine. 

La gestuelle rituelle du devin vise essentiellement à 
instaurer d'une manière réelle ou symbolique une relation 
de proximité avec le sujet ominal, de manière à ce que 
celui-ci soit désigné de manière univoque à la divinité. Si 
le sujet est présent, l'usage veut que le devin lui «touche 
le front ». Si le sujet est absent, on avait recours à des 
ersatz de sa personne, une mèche de cheveux et la 
cordelette du sceau personnel (sissiktum). De même pour 
les lieux, si le devin consulte les sorts sur le salut d'une 
ville ou la réussite d'un siège, plusieurs textes confirment 
l'importance de prendre les oracles sur les lieux concer­
nés eux-mêmes. Ainsi, pendant une campagne militaire, 



379 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 380 

sur les lieux mêmes des opérations, une lettre de Bahdî­
Lîm au roi (XXVI 177 = Durand 1988, p. 360) précise-t­
elle: «En outre, je viens d'expédier un devin. Il est parti. 
Il doit s'approcher à une demi-lieue et, ayant passé la nuit 
en aval de Sarrum, il reviendra prendre les présages». 

Quand cela est impossible et que le devin prend les 
présages à distance, il est d'usage d'envoyer une motte 
de terre, le kirbânum, symbolisant le lieu à propos 
duquel on veut prédire l'avenir (voir ci-dessus, au sujet 
de cette particularité de la divination mariote). 

Le langage technique codé utilisé par les devins dans 
l'énumération et la description des parties du foie et des 
viscères a été évoqué plus haut. Quelques beaux 
exemples de comptes rendus d'extispicine viennent 
compenser, dans la correspondance des devins, l'absence 
dans les archives de Mari d'une littérature technique ou 
scolaire portant sur la divination (Nougayrol 1968, 
p.226-227), et montrent que l'on doit résolument 
considérer que l'on a affaire, avec Mari, aux premières 
attestations d'une divination à la syrienne, plus proche 
en bien des points, de ce que l'on connaît pour Emar, 
autre capitale importante du Moyen-Euphrate, près de 
cinq siècles plus tard, que de ce qu'a laissé la très riche 
documentation babylonienne du 1er millénaire. 

Bibliographie 
Charpin 1988 = D. Charpin, « Première Partie, 

Chapitre 3 : Les représentants de Mari à Babylone », 

dans D. Charpin, F. Joannès, S. Lackenbacher et 
B. Lafont, Archives épistolaires de Mari 112, ARMT 
xxvI/2, ERC, Paris, p. 139-205. 

Guichard 1997 = M. Guichard, « Présages fortuits 
à Mari », MARI 8, p. 305-328. 

Koch-Westenholz 2002 = U. Koch-Westenholz, 
« Old Babylonian Extispicy Reports », dans C. Wunsch 
(éd.), Mining the Archives (= Mél. Walker), Dresde, 
p. 131-145. 

Lackenbacher 1988 = S. Lackenbacher, « Troisième 
Partie, Chapitre 2 : Les lettres d'Abimekim », dans 
D. Charpin, F. Joannès, S. Lackenbacher et B. Lafont, 
Archives épistolaires de Mari 1/2, ARMTxxvI/2, ERC, 
Paris, p. 371-399. 

Nougayrol1968 = J. Nougayrol, « Rapports paléo­
babyloniens d'haruspicine », leS 21, p. 219-235. 

Richardson 2002 = S. Richardson,« Ewe Should Be 
So Lucky : Extispicy Reports and Everyday Life », dans 
C. Wunsch (éd.), Mining the Archives (= Mél. Walker), 
Dresde, p. 229-244. - Rutten 1938 = M. Rutten, «Trente­
deux modèles de foies en argile inscrits provenant de Tell 
Hariri, Mari », RA 35, p. 36-52. 

A. JACQUET. 

VII. L'ORDALIE 

L'ordalie, en tant que mode ultime d'administration de 
la preuve, est une pratique juridique courante largement 
répandue dans tout le Proche-Orient ancien. Les « codes» 
de lois la mentionnent en effet explicitement dans leurs 
paragraphes, aussi bien à l'époque néo-sumérienne que 

paléo-babylonienne ou médio-assyrienne. Les documents 
administratifs sumériens ou akkadiens, de l'époque 
pré-sargonique, puis de Suse (paléo-babyloniens) ou de 
Nuzi (médio-babyloniens), attestent son existence sans 
apporter toutefois beaucoup d'information quant à la 
réalité qu'elle recouvre. Un récit apologétique d'époque 
récente, concernant N abuchononosor II de Babylone, 
évoque enfin l'ordalie, mais sert en fait à montrer surtout 
l'infaillibilité de la justice divine et la faveur dans 
laquelle les dieux tenaient le roi qui la faisait appliquer 
(Lambert 1965). 

Les documents découverts dans le palais royal du tell 
Rariri ont permis, il y a maintenant 25 ans, de mettre en 
situation cette coutume dans le monde mésopotamien 
(Bottéro 1981), et notamment de la rapprocher d'autres 
pratiques, non plus strictement juridiques, mais 
religieuses, comme la divination ou les procédés 
exorcistiques (Durand 1988). La diversité des épreuves 
physiques dans lesquelles consiste l'ordalie apparais­
sent par ailleurs, grâce à Mari, avec une plus grande 
clarté (Charpin 1992b). 

On exposera ici trois points sur lesquels la documen­
tation de Mari a apporté une information particulière­
ment nouvelle: tout d'abord, l'endroit où se déroulait 
l'épreuve, lieu unique sur l'Euphrate, la ville de Rît; 
ensuite, les aspects juridiques de l'ordalie comme 
procédure judiciaire; enfin, le déroulement concret de 
l'ordalie et ses implications humaines. 

A. L'UNICITÉ DU LIEU: RÎT. - Si cela ne permet pas de 
tirer des conclusions sûres pour le reste de la Mésopo­
tamie (notamment pour la sphère babylonienne dont on 
ne sait quasiment rien), il est tout à fait significatif, 
cependant, de constater que la documentation de Mari 
attestant l'ordalie fait toujours référence à la ville de 
Rît: dans certains textes, Rît est mentionnée explicite­
ment; dans d'autres, le rapport de l'épreuve est fait par 
Meptûm, le fonctionnaire qui exerçait le contrôle 
effectif sur la région pour le compte de Zimrî-LÎm. 
L'endroit relevait donc politiquement de Mari. Sa 
voisine Babylone en convoitait les gisements de bitume 
dont elle avait besoin entre autres pour calfater ses 
bateaux. Le bitume de Mari venant en partie d'ailleurs, 
on doit penser que l'attrait qu'elle trouvait à Rît tenait 
surtout au rôle majeur qu'elle jouait dans la vie 
judiciaire et politique de l'époque. Ainsi, contrairement 
à ce qu'affirmait J. Bottéro, pour qui tout cours d'eau 
pouvait être le lieu d'une ordalie, il semble que, dans le 
cas de Mari, la ville de Rît devait avoir le monopole de 
cette pratique. On ne comprendrait pas, sinon, pourquoi 
on s'y rendait depuis l'Ida-Mara~, ou le Yarnhad, depuis 
Imâr, Carkémish, le Zalmaqum, voire de l'Élam. 
Aucune de toutes ces régions en effet ne manquait de 
cours d'eau, et toutes ont un accès, soit immédiat (Imâr, 
Carkémish), soit plus direct (lda-Mara~, Élam) à 
l'Euphrate qu'en allant à Rît, et en des endroits où son 
cours est bien plus impétueux. 

La ville de Rît et le dieu-Fleuve sont désignés tous 
deux par le même idéogramme (d)fd(ki), le nom de la 
ville ne comportant pas nécessairement, dans les graphies 



381 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 382 

paléo-baby Ioniennes, le détenninatif postposé des noms 
de lieu (ki). Il en ressort une ambiguïté de l'expression 
« aller à (d)fd(ki) », qui peut désigner le fait de se rendre 
à l'ordalie, ou simplement le fait de se rendre au fleuve, 
le plus souvent pour abreuver les troupeaux (la graphie 
courante en akkadien phonétique de nârum « le fleuve» 
permet cependant d'écarter alors la ville de Hît et 
l'ordalie), ou de se rendre à Hît, sans qu'il soit question 
d'ordalie. L'identification du nom d'une ville au nom 
de son dieu est un phénomène très bien attesté dans la 
toponymie paléo-babylonienne et on supposera donc 
que Hît était par excellence la « Ville de la rivière 
ordalique », survivance possible du Ille millénaire, 
perceptible seulement dans les sources d'époque 
amorrite. 

Quant à l'existence d'un temple du dieu-Fleuve, bien 
comprise par J. Bottéro comme nécessaire à l'interro­
gation du dieu dans le cadre d'une ordalie, il n'est pas 
sûr qu'il en ait existé un ailleurs qu'à Hît, malgré la 
popularité du dieu, bien attestée par l'abondance des 
noms théophores de dfd dans l'onomastique. Pour Hît 
elle-même, nous ne sommes malheureusement pas bien 
renseignés sur le temple du dieu ni sur le culte qui lui 
aurait été rendu. 

B. LA PRATIQUE JUDICIAIRE DE L'ORDALIE. - L'ordalie 
est le recours à une instance supérieure, le « jugement du 
dieu », quand le jugement des hommes est considéré 
comme faillible: c'est le mode ultime d'administration 
de la preuve, mis en œuvre en général en l'absence de 
preuves matérielles ou d'arguments irréfutables utilisa­
bles par le juge pour rendre son verdict. Le système 
judiciaire de l'Orient ancien ignore en effet l'intime 
conviction du juge et la relaxe de l'accusé faute de 
preuve. Les « codes » de lois permettent d'établir le 
catalogue des cas où l'on a recours à l'ordalie : elle est 
attestée aussi bien dans les affaires civiles (litiges portant 
sur des biens, revendications foncières notamment), que 
dans les affaires pénales. La documentation de Mari 
fournit des illustrations à bon nombre de cas. 

A. L'ordalie sert dans plusieurs cas attestés à démêler 
des conflits d'ordre économique, suite à une accusation 
concernant des biens matériels, quelle que soit la valeur 
en cause (des textes juridiques sumériens présentent des 
cas d'ordalie pour déterminer la propriété d'un champ 
ou de quelques moutons). 

Une lettre de Yaqqim-Addu au roi (Durand 1988, 
n° 254) rapporte une ordalie concernant des biens 
contestés entre deux personnes. Les termes de l'accusa­
tion ne sont pas bien déterminés, mais l'accusé Iddin­
I1tim se disculpe, apparemment, « par devant le Fleuve» 
dans une affaire concernant des vêtements: « Jusqu'à 
ce que Yaddin-Samas m'envoie, j'ai laissé mes habits et, 
à mon retour, j'ai prouvé par devant le Fleuve qu'Cil y 
avait à moi) 2 habits, 3 chemises ainsi qu'un vase-GAL 
en bronze parmi les effets des escorteurs qu'ils avaient 
laissés en s'enfuyant, chose qu'auparavant j'avais pu 
prouver et dont j'avais parlé à mon Seigneur». 

Apparemment, deux ordalies ont donc été nécessaires 
pour clore l'affaire, puisque selon les propos d'Iddin-

Iltim, non seulement la preuve déjà apportée une fois, 
mais que l'accusé, sûrement, n'est plus en mesure de 
faire valoir (<< chose qu'auparavant j'avais pu prouver ... »), 
mais encore la parole du roi, qui était au courant de 
l'affaire (<< ..• et dont j'avais parlé à mon Seigneur»), 
n'ont pas suffi à lever l'accusation contre Iddin-Iltim. 

Une lettre de Zû-Hadnim au roi (Durand 1988, 
n° 256) rapporte, malheureusement sans donner de 
détails, une affaire apparemment très grave, puisqu'elle 
nécessite le déplacement pour l'ordalie de 80 notables 
d'Imâr, des « Têtes du pays» (qaqqadât mâtim) « à 
cause de l'argent de la déesse Ba'lta-mâtim ». L'affaire 
concerne certainement des biens revendiqués par le 
temple de cette déesse d'Imâr et qui y auraient été 
dérobés. 

Une liste de champs indique, enfin, au sujet d'une 
parcelle, qu'on a eu recours à une épreuve ordalique 
pour résoudre un procès mettant en cause Abî-matar et 
Alpân qui en revendiquaient tous deux la propriété 
(Charpin 1992b). On verra plus bas en quoi l'épreuve 
physique a consisté. 

Il faut ranger au nombre de ces affaires, parmi les cas 
d'ordalie décrits par la correspondance mariote, les cas 
d'abord compris comme « politiques» par le premier 
éditeur des lettres (Bottéro 1981, p. 1013), parce qu'elles 
traitent de contestations territoriales et qu'elles mettent 
en cause des princes vassaux de Zirnrî-LÎm : elles n'illus­
trent que des cas de contestations de propriété entre 
différents clans étroitement apparentés et tous dépendant 
de la sphère de pouvoir de Zirnrî-LÎm, et non des 
règlements de conflits diplomatiques entre États 
souverains et indépendants. 

Une première affaire concerne la revendication de la 
ville de Sunhûm par deux princes de 1'Ida-Mara~ : Ilî­
Estar, roi de Sunâ, affIrme que la ville lui a été prise par 
Ilî-Addu, roi de Kiduhhum, petit État limitrophe de Sunâ, 
et la revendique comme faisant partie du ha-la (zittum), 
c.-à-d. « lot du patrimoine » ou « part allouée » aux 
Bédouins. Sûb-râm, en tant que sâpifum de Subat-Enlil, 
accompagné des Anciens du Pays d'Apum, dont 
Kiduhhum fait sûrement partie, exécute les ordres de 
Zirnrî-LÎm et envoie son rapport au roi: l'affaire est 
remise entre les mains de Haya-Sûmû, le roi d'Ilân-~urâ, 
qui doit arbitrer la résolution du conflit. Il s'agit de 
trancher pour savoir si la ville a bien été donnée comme 
« terre bédouine» et revient à Ilî-Estar, ou si elle est 
«terre indigène », partie du pays d'Apum, revenant à Ilî­
Addu (Durand 2004, p. 146-148). 

Le même Haya-Sûmû est impliqué dans une autre 
affaire de revendication territoriale donnant lieu à une 
ordalie. Le récit de l'épreuve est fait à Zirnrî-LÎm par 
Meptûm (Durand 1988, n° 249), et oppose Haya-Sûmû 
à Sûb-râm pour une ville et une terre dont on ne sait ni 
le nom ni la localisation. Suite à l'épreuve ordalique, 
une tablette de non-revendication est rédigée pour 
confirmer les droits de Sûb-râm et des Bédouins sur la 
ville et la terre. 

Dans ces affaires, le litige est transposé du niveau de 
l'individu à celui du clan, mais on a, comme dans les 



383 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 384 

cas de revendications sur des biens matériels, des 
parties en présence appartenant au même « cercle 
naturel» et l'intervention d'un prince suzerain en lieu 
et place de juge ou d'arbitre qui calme des vassaux en 
faisant administrer par l'ordalie la preuve de la 
propriété des territoires revendiqués. 

B. Les affaires de diffamation recouvrent deux 
domaines distincts où la preuve est difficile à faire, à 
moins d'un « flagrant délit» : c'est la rumeur publique 
qui vise la femme présumée adultère, et l'accusation de 
pratiquer la sorcellerie. 

a) L'ordalie en matière d'adultère est documentée de 
manière très vivante par plusieurs lettres de Mari 
(Lafont 1999, p. 269-276). En premier lieu, la reine du 
Zalmaqum, épouse de Yarkab-Addu fut l'objet d'une 
accusation d'adultère et une de ses suivantes eut à subir 
l'ordalie pour prouver que « nul n'a ouvert l'entre­
deux-jambes de sa maîtresse ». L'affaire est rapportée 
par Meptûm (Durand 1988, n° 249). L'épreuve ordalique 
subie par la servante devait apporter des preuves et 
établir de manière sûre les réponses aux questions 
suivantes: « Ta maîtresse a-t-elle fait de la sorcellerie 
contre Yarkab-Addu, son Seigneur? A-t-elle trahi les 
secrets du palais? Un autre a-t-il ouvert l'entre-jambe 
de ta maîtresse? Ta maîtresse a-t-elle fauté envers son 
Seigneur? ». 

À la lecture de ces chefs d'accusation, il apparaît que 
l'adultère n'est que la dernière accusation portée contre 
la femme mariée et que, mentionnée en dernier après 
celles de sorcellerie et de divulgation des secrets du 
palais, elle ne devait être prononcée que pour renforcer 
(ou tenter d'expliquer) les accusations précédentes qui 
relevaient du crime de lèse-majesté. L'adultère apparaît 
nettement, cependant, comme une des raisons de 
recourir à l'ordalie à l'encontre d'une femme mariée. 

D'autres lettres rapportent le recours à l'ordalie dans le 
cas d'adultères au sein de couples de simples particuliers 
(Durand 1988, n° 250), dans un contexte parfois 
complexe, par exemple quand on n'arrive pas à retrouver 
la femme en question (Durand 1988, n° 252) : la lettre 
relate vraisemblablement l'escapade adultère d'une 
femme mariée qui aurait accompagné dans son voyage le 
dénommé Sîn-iddinam habitant de Dûr-Yahdun-Lîm. 
L'expression si'at bâbim (littéralement « camarade de 
porte») par laquelle la femme est désignée est obscure 
mais a été rapprochée de celle de se 'itum, qui désigne à 
Mari les « favorites» ou « concubines» du roi, et connue 
aussi dans les Lois assyriennes, (se 'itu/sawitu avec son 
équivalent idéogrammatique dam-kaskal-Ia), comme 
l'épouse d'occasion qui accompagne un marchand en 
déplacement (Lafont 1999, p. 244-246 et 387). 

b) Les accusations de sorcellerie surviennent quand 
quelqu'un tombe malade alors qu'il est établi que les 
dieux n'ont aucun motif de colère contre lui. On reporte 
alors la responsabilité sur une personne de l'entourage 
du malade. Le recours à l'ordalie, procédé de preuve 
irrationnel, est particulièrement indiqué pour ces 
affaires où le délit lui-même est irrationnel. Outre 
l'affaire impliquant la reine du Zalmaqum évoquée plus 

haut, le cas le plus explicite dans la documentation 
mariote est rapporté, encore une fois, par une lettre de 
Meptûm (Durand 1988, n° 253). L'affaire a ceci d'éton­
nant qu'elle implique deux enfants: une fillette est en 
effet accusée d'avoir ensorcelé la nourriture d'un jeune 
garçon, ou le bois qui a servi à la cuire. La mère de la 
fillette se soumet à l'épreuve ordalique après avoir juré 
de l'innocence de sa fille: « (Je jure que) ma fille Mârâ­
Estar n'a en rien ensorcelé Hammî-Epuh, fils de 
Dâdiya. Cette femme, ni à la porte ni ailleurs, n'a donné 
du bois ensorcelé ni ne l'a fait manger à Hammî-Epuh, 
fils de Dâdiya, sous forme de pain, de nourriture, de 
bière ou quoi que ce soit ». 

Elle n'en réchappe pas et il n'est pas dit ce qui arrive 
à la fillette. Le garçon lui, se trouve finalement « libéré 
de l'ensorcellement ». 

C. Les accusations de trahison relèvent du domaine 
particulier du politique, que les « codes» de lois ou les 
textes juridiques traitant d'affaires privées, par nature, 
ne documentent pas. Elles sont l'objet en revanche de 
plusieurs lettres des archives de Mari qui, provenant du 
palais, traitent quant à elles essentiellement de politique. 

On a vu ci-dessus que la trahison était un des chefs 
d'accusation à l'encontre de la reine du Zalmaqum qui 
était soupçonnée d'avoir« trahi les secrets du palais », 
ou littéralement, d'avoir « fait sortir la parole du 
palais» (awât ekallim usê!jû). 

Le problème de la trahison (ou du renseignement, si 
l'on se place du point de vue mariote) se pose de 
manière générale dans de nombreuses cours de vassaux 
du nord du royaume où des filles de Mari ont été 
données en mariage. Ainsi le roi Hâya-Sûmû d'Ilân­
surâ, soutenant une cause non conforme aux désirs du 
roi de Mari en choisissant la soumission aux Élamites, 
reproche-t-il à sa propre épouse Kirû, d'informer son 
père ZimrÎ-Lîm des orientations de la politique de son 
mari (Durand 1984a, p. 178 ; Charpin 1988, p. 43-46) : 
« Tu passes ton temps à parler avec mes servantes et 
serviteurs et tu fais rapport complet à ton père et, toi, tu 
envoies à sa disposition des notices sur Ilân-~urâ ». 

Contrairement à la reine du Zalmaqum, il ne semble 
cependant pas que Kirû fût inquiétée pour avoir trahi 
les secrets du palais. Sûrement sa position par rapport 
au roi de Mari la tenait-elle à l'abri de représailles 
judiciaires contre son comportement. 

C'est ainsi qu'une lettre de Yatar-Ami annonce à 
Zirnrî-Lîm l'envoi de deux sujets du roi de Carkémish 
accusés d'avoir été au courant d'un coup de main contre 
la ville d'Errêt et de n'en avoir rien dit (Kupper 1998, 
n° 20). Selon les termes de Yatar-Amî, l'affaire doit 
donner lieu à une ordalie et il prie le roi de Mari de les 
faire conduire à Hît. Ne pas faire remonter à l'autorité 
centrale des informations la concernant, surtout quand 
elle est menacée, est une faute d'une extrême gravité 
pour un serviteur. En l'occurrence, le fait que les sujets 
du roi de Carkémish aient été au courant ne peut être 
prouvé et seule l'ordalie doit permettre de savoir ce 
qu'il en est. 

e. LE DÉROULEMENT DE L'ORDALIE. - Le déroulement 
de l'ordalie est pour la première fois assez bien 



385 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 386 

documenté par les textes de Mari. Après avoir vu tout 
d'abord que les « passages obligés» de l'épreuve 
ordalique sont très semblables à ceux qui ont lieu dans 
l'interrogation oraculaire, on exposera ensuite les 
dimensions humaines de l'épreuve : le recours à des 
substituts, et les suites de l'ordalie. 

A. Les « passages obligés» de l'épreuve ordalique 
sont très semblables à ceux qui ont lieu dans l' interro­
gation oraculaire: à des rituels préliminaires, font suite 
une déclaration solennelle, puis l'épreuve en elle-même 
donnant lieu parfois, comme pour la divination, à 
plusieurs « donnes », et enfin, le rapport qui est envoyé 
à l'autorité qui va décider en fonction du message divin. 

a) Un seul texte documente un geste rituel préalable 
à l'ordalie; il consiste en l'occurrence à verser de l'eau 
sur la main (ana qât NP mê nadânum) de la femme 
d' Iddin-Iltim, qui va subir l'épreuve pour son mari 
(Durand 1988, na 254) : «On a mis de l'eau sur la main 
de la femme d'Iddin-Iltim et, au petit matin, on a fait 
réciter à cette femme selon la teneur de la tablette de 
mon Seigneur ». 

L'adverbe mustertam « au petit matin» séparant les 
deux verbes, il semble que l'eau a été versée sur la main 
la veille au soir. Une telle veillée a déjà été observée 
par J. Bottéro avant certaines ordalies, notamment dans 
le récit néo-babylonien qui est fait dans le texte connu 
comme Nabukadnezzar, King of Justice, iii 24 sq. 
(Lambert 1965 ; Bottéro 1981, p. 1028-1029 et 1052). 
Quant au geste de verser de l'eau sur les mains, il est 
difficile de dire quelle symbolique il recouvrait à Mari. 
Il est significatif, toutefois, de remarquer qu'on en 
trouve un parallèle dans le contexte d'une cérémonie 
d'engagement politique, lors des négociations entre 
Mari et Babylone au sujet de Hît : la veille du jour où 
Hammu-rabi prête serment par les dieux en faveur de 
Zirnrî-Lîm, on lui verse de l'eau sur les mains (Lacken­
bacher 1988, n° 469). Un tel rite a été jugé comme 
atypique, compte tenu du petit nombre de textes qui 
l'attestent. Il semble cependant logique de considérer 
qu'un certain degré de pureté devait être atteint avant 
de se présenter devant la divinité, que ce soit pour 
l'ordalie ou le serment par les dieux, et que des rites 
préparatoires devaient avoir lieu plus systématiquement 
que ce que laissent entendre les rapports faits au roi, où 
les aspects juridiques, le contenu de la déclaration et la 
preuve apportée par le dieu sont mis en avant. 

b) La déclaration solennelle devant la divinité qui 
précède l'épreuve ordalique permet, d'un point de vue 
juridique, de rapprocher l'ordalie du serment. Dans le 
cas du serment, c'est la crainte d'un châtiment divin qui 
guide la parole de celui qui jure, et c'est la déclaration 
elle-même qui constitue la preuve. La confirmation 
n'est pas demandée immédiatement au dieu. C'est ce 
qui différencie l'ordalie, et la rapproche par là-même 
de la pratique divinatoire, puisque la divinité est sollici­
tée directement et doit se prononcer sur la validité des 
déclarations, de même qu'elle répond directement aux 
questions du devin sur le foie de l'agneau. 

L'épreuve ordalique commence donc par une 
déclaration solennelle. Le cas de la femme d'Iddin-Iltim 

SUPP. AU DICT. DE LA BIBLE 

(voir ci-dessus, Durand 1988, na 254) est en cela aussi 
atypique, puisqu'il est précisé qu'elle a dû réciter en 
fonction de la teneur de la tablette du roi. Dans le cas 
d'ordalies visant à prouver la culpabilité ou l'innocence 
d'une personne, la déclaration arrive en réponse à des 
questions normalement posées précisément par le juge 
en charge de l'affaire. Ainsi, même si l'intime convic­
tion du juge s'efface normalement derrière le verdict 
divin, les questions qu'il pose à ce moment peuvent, par 
ce qu'elles insinuent, inciter l'accusé à renoncer à 
l'ordalie ou à la lui faire subir dans des conditions 
défavorables (Lafont 1999, p. 269 sq.). On possède une 
autre déclaration solennelle d'une femme soupçonnée 
d'adultère, qui montre bien comment celle-ci se livre à 
une longue rétrospective des événements, sans que l'on 
puisse toutefois associer avec certitude cette déclara­
tion à une ordalie (XXVI/2 n° 488 = Lackenbacher 
1988, p. 423 sq.). 

Un cas particulier semble constitué par les litiges en 
matière de propriété foncière où il semble que chacune 
des deux parties revendiquant la terre se soumet à 
l'ordalie, et prononce donc une déclaration solennelle. 
La liste de terrains déjà citée, qui mentionne une ordalie 
concernant l'une d'elles (Charpin 1 992b) n'évoque pas 
les déclarations solennelles mais montre bien en 
revanche que les deux hommes impliqués dans ce litige 
ont subi l'ordalie. L'exemple le plus complet est apporté 
par la lettre de Sûb-Râm déjà citée (Kupper 1998, 
n° 95) où chacune des deux parties dit le contraire de 
l'autre, terme à terme. On lit en effet aux lignes 24-26 : 
« Cette ville est assurément ma ville et se trouve avoir 
été donnée de tout temps au lot des Yabasâ », et l'affir­
mation antithétique aux lignes 29-30 « Cette ville est 
assurément celle de Subram et se trouve avoir été 
donnée de tout temps au lot des Hanéens ». Ce même 
texte montre par ailleurs la proximité qu'il y avait entre 
la conception de l'ordalie et celle de l'interrogation 
oraculaire: pour représenter matériellement la terre au 
sujet de laquelle ils font leur déclaration, on demande 
aux gens de prendre dans leurs mains de la terre de la 
ville contestée. On y voit un parallèle exact à la 
technique du kirbânum employé par la divination (voir 
supra, Divination, col. 379). 

c) Les aspects sportifs de l'épreuve peuvent recouvrir 
des réalités diverses. Comme l'a montré J. Bottéro, 
l'épreuve proprement dite en Mésopotamie se limite 
exclusivement à l' « ordalie par l'eau ». Le texte déjà cité 
(Charpin 1992b) décrit une épreuve sûrement difficile 
et exceptionnelle, puisqu'il s'agit de « soulever une 
meule et lui faire traverser le fleuve », ce que le premier 
nageur ne parvient pas à faire, alors que le second y 
réussit. Le plus souvent cependant, le verbe clef qui 
indique la participation à l'épreuve est salûm« plonger », 

et les participants sont désignés par le terme de sulûm 
« groupe de plongée », voire « plongeurs profession­
nels ». Mais plus qu'un simple plongeon, l'épreuve 
comportait des aspects sportifs définis et appréciés par 
le juge et sous les yeux de témoins officiels, prud'hommes 
et notabilités de la ville. Il s'agissait d'abord de 
« descendre à l'intérieur du dieu ». La noyade était 

S.B. - XlV. - 13 -



387 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 388 

évidemment un échec immédiat, tout comme le fait de 
« ressortir» trop tôt du fleuve. Le verbe pasârum qui 
désigne à la fois un mouvement et le fait de « se libérer 
(d'une accusation, ou d'une prison) » indique que 
l'épreuve a finalement été réussie. Sûrement s'agissait­
il de « nager entre deux eaux », comme le montre une 
lettre décrivant la plongée, où un homme âgé a accompli 
à l'intérieur du fleuve un déplacement décrit comme 
ipsur sur une certaine distance (Durand 1988, p. 520). 

Ici encore peut s'exprimer l'arbitraire du juge, 
puisque c'est lui qui estime apparemment la distance à 
parcourir. Le déroulement de l'épreuve, plongeur après 
plongeur, est observé par le juge qui, comme le devin 
sur le foie de l'agneau, interprète les événements vécus 
par le groupe de plongée comme autant de signes 
envoyés par la divinité. Il est capable, si le verdict n'est 
pas de son ressort, d'en faire rapport au roi pour qu'il 
adapte sa sentence à la volonté du dieu. 

B. Les dimensions humaines de l'ordalie restent 
difficiles à apprécier. Il est seulement possible d'avan­
cer quelques remarques sur la gravité ressentie par les 
contemporains (et le caractère finalement sûrement 
exceptionnel) du recours au jugement du dieu-Fleuve, 
et son corollaire pratique, l'emploi de substituts pendant 
l'épreuve. 

a) Plusieurs indices rassemblés à la lecture de la 
documentation commentée ici montrent que l'ordalie 
était une procédure d'une extrême gravité: d'une part, 
il apparaît clairement dans la correspondance mariote 
que, du simple particulier au roi d'Élam, tout un 
chacun, n'avait pas accès à l'oracle sans l'autorisation 
du roi de Mari. 

D'autre part, le sort réservé aux accusateurs en cas de 
fausse accusation montre qu'on ne sollicite pas le 
jugement du dieu impunément: afin qu'on ne suscite 
pas à tort la procédure ordalique, les codes de lois sont 
d'une très grande sévérité envers les accusateurs abusifs, 
et les décisions des juges dans de tels cas illustrés par 
les documents de Mari montrent bien qu'ils doivent 
subir le châtiment qu'ils comptaient voir infliger à leurs 
victimes. Ainsi Yatar-Âmi (voir plus haut) fait-il mettre 
en prison les accusateurs et expose le verdict éventuel 
qu'il envisage selon l'issue de l'ordalie: « Si ces indivi­
dus s'en tirent, je ferai brûler par le feu leurs accusa­
teurs. Si ces individus périssent, je ferai don de leurs 
maisons et de leurs gens à leurs accusateurs ». 

b) Cette gravité ressentie relativement au recours à 
l'ordalie (et le danger que représente l'épreuve elle­
même) trouvent une traduction concrète dans la pratique, 
le recours à des substituts. Les cas évoqués plus haut, 
concernant la contestation de territoires opposant deux 
clans sont les plus clairs : deux « groupes de plongée» 
représentant chacun une communauté s'affrontent. 

Il apparaît par ailleurs que femmes de haut rang, 
enfants, hommes trop âgés ne sont pas eux-mêmes 
soumis à l'épreuve mais remplacés par des proches, 
souvent de condition plus humble ou par un parent, 
dans le cas d'un enfant. Il devait donc y avoir un risque 
réel lors de la cérémonie, même s'il faut garder à 

l'esprit que l'ordalie n'était qu'un moyen de preuve et 
non un mode d'exécution de la peine de mort. On voit 
d'ailleurs qu'un des champions plongeant pour Haya­
Sûmû « coule à pic» et se noie. 

Par delà sa dimension judiciaire, l'ordalie est en 
définitive très comparable à l'interrogation oraculaire: 
des rites préalables à l'épreuve sont sûrement nécessaires, 
l'exposé des chefs d'accusation se fait sous forme de 
questions, semblables à celles que le devin énonce 
clairement avant d'en chercher la réponse sur le foie de 
l'agneau. La description de l'épreuve ressemble à la 
lecture de signes exprimant la parole du dieu. L'ordalie 
s'inscrit donc dans ces procédés propres à l'Orient 
ancien d'interrogation de la divinité; si l'hépatoscopie 
est une forme de divination portant sur l'avenir, l' orda­
lie peut être identifiée à une forme de divination portant 
sur le passé. 

Bibliographie 
Bottéro 1981 = J. Bottéro,« L'ordalie en Mésopota­

mie ancienne » dans Annali della Scuola Normale 
Superiore di Pisa, xI/4, p. 1005-1067. 

Charpin 1988 = D. Charpin, « Première Partie, 
Chapitre 2 : Les représentants de Mari à Ilân-Sûrâ », dans 
D. Charpin, F. Joannès, S. Lackenbacher et B. Lafont, 
Archives épistolaires de Mari If2, ARMT xxvII2, ERC, 
Paris, p. 31-137 ; 1992 = « Les champions, la meule et le 
fleuve », FM 1, p. 29-38. 

Durand 1984a = J.-M. Durand, « Trois études sur 
Mari », MARI 3, (spéc. p. 127-180) ; 1988 = Archives 
épistolaires de Mari Ill, ARMT xxvI/1, ERC, Paris 
(spéc. p. 509-528) ; 2004 = « Peuplement et sociétés à 
l'époque amorrite : (1) les clans bensim'alites », 
Amurru 3 (eRRAI 46), p. 111-197. 

Kupper 1998 = J.-R. Kupper, Lettres royales de 
l'époque de Zimrz-Lîm, ARMT XXVIII, ERC, Paris. 

Lackenbacher 1988 = S. Lackenbacher,« Troisième 
Partie, Chapitre 2 : Les lettres d'Abimekim » et « -, 
Chapitre 3: Les lettres de Buqâqum », dans D. Charpin, 
F. Joannès, S. Lackenbacher et B. Lafont, Archives 
épistolaires de Mari 112, ARMT xxvI/2, ERC, Paris, 
p. 371-439. - Lafont 1999 = S. Lafont, Femmes, Droit 
et Justice dans l'Antiquité orientale, OBO 165, 
Fribourg-Gottingen (spéc. p. 244-246 et p. 387). -
Lambert 1965 = W.-G. Lambert, « Nebuchadnezzar, 
King of Justice », Iraq XXVII, p. 1-11. 

A. JACQUET. 

VIII. LES RITUELS DE MARI 

A. SACRIFICES ET RITUELS DANS LES SOURCES 
MARIOTES. - Les mots du sacrifice. - Derrière les 
occasions festives impliquant des rituels qu'atteste 
amplement la documentation administrative du palais 
de Mari, il faut distinguer deux notions, entre lesquelles 
la langue même des textes de Mari fait la différence. 

a) Le rite (par$um) apparaît comme la norme 
abstraite porteuse du sens du sacrifice, sa motivation 
tant originelle que finale: il s'agit en effet d'une part de 



389 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 390 

la cause du sacrifice, qui réside dans une affabulation 
historique ou mythologique particulière, qui n'est que 
rarement accessible pour le cas précis de la religion 
mariote ; le parsum porte d'autre part en lui-même le 
but de l'acte rituel, qu'il soit à des fins de purification, 
de propitiation ou, motivation majeure de la religion des 
Bords-de-l'Euphrate, de commémoration. Il n'est pas, 
là non plus, aisé de déterminer à quoi renvoie chaque 
moment du culte attesté dans la documentation 
administrative, qui reste à bien des égards opaque. 

Les textes de comptabilité des différents services 
administratifs du palais de Mari, bureau de l'huile, du 
grain ou de la viande, notent, à des dates précises, des 
destinations et/ou des occasions de dépenses des divers 
produits circulant dans le palais: les destinations sont, 
en apparence, faciles à interpréter, car on dépense un 
produit « pour» (ana) un dieu, un objet de culte, une 
personne ; les occasions sont résumées sous la forme 
« lorsque/au moment de ... " » (inûma ... ) + nom de 
mois, de rituel, ou, plus problématique, de divinité ou 
de personne. Dans ce dernier cas, il manque alors bien 
souvent un verbe permettant de saisir l'action du dieu 
ou de la personne occasionnant une dépense (une 
arrivée, un départ, un geste technique lié au culte ?). 

S'ajoute à cela un second problème: les occasions 
rituelles mentionnées par la documentation administra­
tive restent souvent insaisissables du fait de l' étymolo­
gie imprécise des termes les désignant d'une part, et de 
leur relatif isolement par rapport à un contexte sacrifi­
ciel précis d'autre part. Pour chacun de la quarantaine 
de termes rencontrés, il faudrait pouvoir le replacer en 
relation avec un parsum et déterminer quel geste il 
implique et quel sens il contient. Ainsi, certains termes, 
longtemps tenus pour des sacrifices, se sont-ils révélés 
n'être en rien des moments rituels, dès lors que l'on a 
pu retrouver leur contexte, et par là-même, leur sens. 

b) L'application concrète de la norme dans les gestes 
et la parole, la forme du sacrifice (ce qu'on appellerait 
aujourd'hui la liturgie) relèvent de l'isiktum, «ce à quoi 
on est engagé à faire» (voir infra, Le serment, col. 428), 
qui trouve une traduction satisfaisante par« protocole ». 
Al' époque amorrite, la liturgie ne semble ne pas être 
fixe une fois pour toutes, mais relève plutôt de la volonté 
ponctuelle de la divinité, interrogée à chaque occasion 
par des devins (voir supra, La divination, col. 371 sv.). 
C'est à travers les rares exemples de « protocoles » 
retrouvés dans le palais de Mari qu'il est possible de 
distinguer, parmi les occasions rituelles évoquées plus 
haut lesquelles constituent une forme fondamentale 
du sacrifice, et lesquelles ne sont qu'une modalité 
accompagnant celle-ci (comparable aux libations, 
oblations et offrandes qui, dans la Bible, accompagnent 
l'holocauste, forme fondamentale du sacrifice). 

Les textes de Mari distinguent deux grandes formes 
de sacrifice: niqûm et naptânum. 

- Le niqûm, substantif construit sur le verbe naqûm, 
« verser », fait allusion au fait de verser le sang de 
l'animal et désigne souvent un sacrifice sanglant 
accompli devant la divinité. Dans ce dernier cas, le 

nombre et la nature des animaux sont précisés. Mais le 
verbe naqûm peut aussi être utilisé pour désigner 
simplement la libation de farine ou d'un liquide versé 
sur le sol. Dans les deux cas, un personnel religieux de 
techniciens, prêtres, devins, est indispensable au bon 
déroulement du sacrifice. 

- Le naptânum est un repas sacrificiel, présentation de 
l'animal sur la table du dieu, et mime du repas de la 
divinité ou partage du repas avec elle. Le verbe patânum 
« manger, participer à un repas » est donc naturellement 
utilisé pour dire « consommer le sacrifice ». Les aliments 
présentés lors de ces repas sacrificiels sont ordinaires et 
identiques à ceux consommés lors des repas du roi, 
diverses farines, viandes et boissons. Ce ne sont pas les 
aliments eux-mêmes mais leur partage et leur consom­
mation qui donnent un sens au sacrifice. La forme du 
repas, moment festif par excellence (qu'il s'agisse du 
repas du roi ou de celui de la divinité) implique la partici­
pation de techniciens que l'on voit apparaître aussi bien 
dans la documentation administrative que dans les 
« protocoles » de Mari, tels que les divers amuseurs 
(chanteurs, acrobates, lutteurs, baladins) et le personnel 
de la« table» (les «porteurs (de plats) », les« habilleuses », 
préposées au costume des convives et peut-être au linge 
de la table, les « chambrières », etc.). 

C'est autour de ces deux formes fondamentales que 
s'organise le culte d'époque amorrite, tel qu'il est attesté 
par les « protocoles» présentés plus bas. L'usage de 
l'expression sumérienne siskur2-re recouvre indistincte­
ment les deux formes du sacrifice, même si l'emploi de 
ni-gub est préféré pour désigner le repas-naptânum. 

D'autres gestes rituels, enfin, accompagnent les 
sacrifices proprement dits. Ils concernent essentielle­
ment la purification et l'entretien des lieux et objets où 
se manifeste la présence du divin, sans qu'il soit 
toujours possible de faire la part des choses entre la 
valeur spirituelle et la fonction pratique du geste: ainsi 
la « purification» d'un temple ou d'une chapelle peut­
elle n'être qu'une forme ritualisée de nettoyage du lieu. 
Les représentations divines, anthropomorphes (statues), 
aniconiques (pierres levées), ou symboliques (emblèmes 
divins) sont, elles aussi, honorées en même temps 
qu'entretenues, essentiellement par des onctions d'huile, 
geste à forte signification rituelle en lui-même, mais qui 
s'inscrit en même temps dans une série d'actions plus 
pragmatiques d'entretien des objets telles que le bain 
de la statue, le nettoyage des vêtements ou le polissage 
des parures et bijoux. 

La nature des « rituels de Mari ». - Le palais de 
Mari d'époque amorrite a livré quatre textes tenus 
aujourd'hui pour des « protocoles » rituels, dont 
malheureusement aucun texte littéraire ne vient éclairer 
la motivation par une affabulation mythologique. Ces 
« rituels » de Mari se distinguent par ailleurs des 
exemplaires de bibliothèque d'époque moyenne et 
récente en ce qu'ils ne sont pas des œuvres véritable­
ment rédigées et destinées à être conservées pour elles­
mêmes, mais plutôt des textes dont la fonction est 
utilitaire, technique, et répondant à des besoins 
immédiats. 



391 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 392 

Une des tablettes, le protocole d'un événement festif 
lié au culte de la déesse Estar d'Irradân, comporte un 
colophon qui définit le texte comme une tuppi isikti 
sarrim, « tablette indiquant comment le roi doit agir» 
(voir ci-dessus pour isiktum). Les « rituels» de Mari, 
dans leur forme, ne sont en effet que des successions 
d'indications et de prescriptions formant un canevas 
liturgique elliptique: le technicien qui les utilise connaît 
les tenants et aboutissants de chacun des moments 
évoqués, les gestes qui y sont liés, les textes qui se 
cachent derrière la seule mention d'un incipit. Les 
« rituels» de Mari sont en ce sens très comparables aux 
autres textes relevant de la « littérature technique », 

précis divinatoires ou médicaux, ou autres psaumes 
pénitentiels, mis par écrit non pour être conservés mais 
pour être utilisés, soit par la pédagogie, soit dans le 
cadre d'une pratique, divination, prière, cérémonie 
religieuse. 

Ce type de littérature ne doit d'ailleurs pas être distin­
gué outre mesure des textes de Mari tenus pour plus 
« littéraires », qui apparaissent en réalité de plus en plus 
comme autant de textes de circonstance: la supplique 
Les Malheurs d'un scribe a été rédigée par un scribe 
voulant faire valoir sa maîtrise du sumérien auprès du 
roi et demander un retour en grâces; l'Épopée de ZimrÎ­
Lîm, doit s'inscrire, comme les Chroniques éponymales 
ou la version mariote de la Révolte contre Nâram-SÎn 
pour l'époque du Royaume de Haute-Mésopotamie, 
dans le genre d'une littérature commémorative utilisée 
vraisemblablement lors du culte des ancêtres de la 
dynastie (Durand 2003b, p. 6). 

Date et origine des textes. - Aucun des rituels de 
Mari n'est daté explicitement, mais plusieurs éléments 
permettent de comprendre qu'ils n'appartiennent pas à 
l'époque de Yahdun-LÎm ou de ZimrÎ-Lim mais 
renvoient à des réalités du Royaume de Haute-Mésopo­
tamie (Durand-Guichard 1997, p. 27-28). Si la datation 
des textes fait donc peu de doute, l'origine géogra­
phique des rituels décrits dans ces protocoles a donné 
lieu en revanche à plusieurs propositions. 

Compte tenu des éléments de datation de ces 
documents, et du reflet qu'ils offrent de traditions 
essentiellement akkadiennes du culte, on peut légitime­
ment se demander ce qui explique la présence de ces 
textes dans le palais de Mari. On peut en effet rapprocher 
les rituels d'autres textes de Mari dont l'origine 
extérieure est aujourd'hui assurée: l'extrait de la geste 
de Nâram SÎn retrouvé à Mari renvoie aux origines 
agadéennes de la dynastie du Royaume de Haute­
Mésopotamie et doit être daté du règne de SamsÎ-Addu. 
Plus convainquant encore, le cas des Chroniques 
Éponymales retrouvées dans le palais de Mari, qui se 
terminent par la mention de la défaite de Saggarâtum 
qui mit fin au Royaume de Haute-Mésopotamie, et qui 
se trouvent datées d'un éponyme de Subat-Enlil 
postérieur à l'avènement de ZimrÎ-LÎm apparaissent 
bien comme un texte composé dans l'ancien Royaume 
de Haute-Mésopotamie et ramené ultérieurement à Mari 
par ZimrÎ-LÎm. Selon J.-M. Durand ces deux textes 
devaient avoir leur place dans les fêtes commémoratives 

de la dynastie, et proviennent sûrement de Subat-Enlil, 
ramenés par les serviteurs de Zirnrî-LÎm quand la ville 
entra dans l'orbite politique de Mari (Durand 1995, 
p. 279). Dans ce sens, plusieurs arguments tout à fait 
recevables ont été exposés, montrant que le lien entre 
les Rituels et le palais de Mari n'était pas une évidence 
et que non seulement « les rites décrits dans ces textes 
peuvent tout aussi bien avoir été accomplis à Subat-Enlil 
ou Ekallâtum pour la même famille royale », mais 
encore que les textes pouvaient être des « copies de rites 
dynastiques célébrés dans l'un des autres centres du 
royaume de SamsÎ-Addu» (Fleming 1999, p. 160-161). 

Le contenu religieux des textes et en particulier les 
divinités concernées par les rituels indiquent cependant 
assez nettement la Mari d'époque éponymale. Certes, 
le kispum et le humtum étaient des fêtes attestées par 
toute la Syrie amorrite, et célébrées dans la tradition du 
Royaume de Haute-Mésopotamie. Mais le cas des 
figures d'Estar et Estar d'Irradân est plus difficile à 
apprécier. n semble que les quatre textes trouvés 
proviennent du même endroit. n faudrait donc recher­
cher un lieu qui soit à la fois le siège d'une royauté 
propre à accueillir les cérémonies du kispum et du 
humtum, et le sanctuaire où seraient honorées une 
Estar reine et la figure particulière d'Estar d'Irradân. 
Pour toutes ces raisons, il semble difficile de faire venir 
ces textes d'une ville de l'Est ou du Nord, où les 
grandes divinités féminines sont Bêlet-Nagar, Bêlet­
Apim, l'Estar de Ninêt et l'Estar d'Assur. Si le rite 
décrit est marqué certainement par les traditions du 
Royaume de Haute-Mésopotamie et semble en tout cas 
différent de celui de l'époque de ZimrÎ-lÎm, les rituels 
qui apparaissent dans les quatre protocoles s'inscrivent 
en revanche parfaitement dans le contexte du palais de 
Mari. 

n est tout à fait pensable que ces rituels datant du 
règne de Yasmah-Addu documentent un culte rendu aux 
deux Estar présentes au palais à cette époque: d'une 
part, l'Estar palatine dont le temple (S. 132) était encore 
consacré aux activités religieuses sous Yasmah-Addu ; 
d'autre part, l'Estar d'Irradân, divinité venue de la 
région d'Ekallâtum dont la statue est accueillie à 
l'époque de Yasmah-Addu dans une chapelle palatiale 
située dans la zone du temple de Bêlet-Ekallim. 

Les deux rituels pour Estar évoquent, dans le 
« temple de la déesse », la participation de Samas, 
auquel il est fait des offrandes ou sacrifices. Or les 
panthéons de Mari distinguent bien un Samas sa samê, 
« Samas des Cieux », qui est à demeure dans le palais, 
et spécialement dans la zone sacrée du temple de Bêlet­
Ekallim. Sa statue doit compter parmi les diverses 
images divines présentes dans le temple de la déesse. n 
devient tout à fait vraisemblable que le « temple de la 
déesse» (é iltim) mentionné dans les rituels désigne, à 
l'époque de Yasmah-Addu la zone du temple de Bêlet­
Ekallim dans le palais de Mari. C'est à cette zone qu'il 
faudrait associer les quatre« rituels» de Mari: c'est ici 
que doit se situer le sacrifice pour Estar d' Irradân ; c'est 
dans le temple de l'Estar palatine à proximité de celui 
de Bêlet-Ekallim que prend place la troupe des partici-



393 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 394 

pants au grand« rituel d'Estar» ; quant aux deux autres 
« rituels» (le kispum et le humtum), qui font certaine­
ment partie du même lot, on note de même la présenta­
tion du sacrifice devant Samas lors du kispum (col. i), et 
le temple de la déesse et sa cour sont par ailleurs 
évoqués à la fin du texte, à l'occasion du humtum, qui 
donne lieu lui aussi à un sacrifice pour Samas (col. iii). 

En poussant la logique à son terme, il faudrait donc 
supposer que le temple de Bêlet-Ekallim serait le lieu 
des principaux rituels du calendrier à l'époque de 
Yasmah-Addu, le kispum mensuel, le humtum annuel, 
et les sacrifices d'Estar. 

B. LES TEXTES. - À l'image de l'ensemble des textes 
« littéraires» de Mari, les « rituels» sont peu nombreux, 
et ont tous fait aujourd'hui l'objet d'une publication 
(Durand-Guichard 1997). On discutera d'abord le statut 
du texte tenu pour le « rituel du kispum » depuis l'editio 
princeps qu'en a donnée M. Birot (Birot 1980), qui 
apparaît désormais sous un jour différent et ne doit 
sûrement plus être considéré comme un «rituel ». Sera 
ensuite présenté un court protocole établi pour un 
moment précis du culte dans le calendrier annuel, le 
humtum, dont on a d'ailleurs une mention dans le texte 
relatif au kispum. L'attention sera portée pour finir sur 
deux protocoles de rituels en l' honneur d' Estar et de la 
figure particulière d'Estar d'Irradân. 

Le « rituel» du kispum. - La première colonne du 
texte concerne le kispum (col. i, l. 1-31). La documen­
tation administrative de Mari montre que le kispum 
avait lieu deux fois par mois, le 1 er du mois, moment de 
la nouvelle lune, et le 16 du mois, moment de la pleine 
lune. Le 1er jour du mois, il concerne les rois défunts 
(lugal-mes) et les maliku, membres défunts de la famille 
royale dignes d'exercer les pouvoirs suprêmes, mais n'y 
ayant sûrement jamais accédé. Babylone, sous les 
successeurs d'Hammu-rabi, indique en outre que le roi, 
chef de famille, commémorait plus largement le 
souvenir des origines nomades de la tribu, en associant 
aux ancêtres défunts de la dynastie les diverses 
composantes du clan, de la famille au sens large (voir 
infra, Le calendrier et le culte, col. 413-414). 

Le texte du Royaume de Haute-Mésopotamie retrouvé 
à Mari présente le kispum comme un culte avant tout 
domestique: il a lieu « dans la ville et les alentours» (i­
na li-ib-bi uru a-damki

), c.-à-d. en fait au palais, et chez 
les « particuliers» (muskénû). Cet aspect privé et stricte­
ment familial est d'ailleurs bien attesté par un document 
de Sippar, qui se présente comme un protocole de rituel 
dans la maison d'un particulier. Le texte est de circons­
tance, puisqu'il ne règle pas le kispum pour toutes ses 
célébrations, mais pour le cas unique du 1 er du mois viii *. 
Plus loin dans le texte, une expression confirme d'ailleurs 
le caractère ponctuel du protocole établi ici (1. 23-24 
kispum annûm ikkassap : «(c'est ainsi que) sera célébré 
ce kispum-là ». Le rituel doit avoir lieu le matin, au palais 
« avant que le roi ne bouge» (la-ma a-Ia-ak lugal) et, 
chez les particuliers « avant qu'au petit matin le roi ne se 
présente à la porte (du palais ?) » (laO-ma?l i-na ka [ ... ], 
lugal mu-us-te-er-[tam ... ]). Le reste de la journée ne 

devait pas connaître d'activités cultuelles particulières : 
le roi « bouge» (il sort vaquer à ses occupations) et les 
particuliers font de même. Le kispum ne semble donc pas 
donner lieu à une célébration publique centrée autour du 
palais et de la famille royale. 

Une note à caractère administratif, signe supplémen­
taire du caractère utilitaire du texte, précise que le repas 
sacrificiel (ni-gub = naptânum), qui constitue le cœur 
même du rituel, est offert aux dépens du palais (ina 
ekallim u$sî). Pour cette fête familiale, le roi ne fait 
donc pas appel à des contributions extérieures: c'est sa 
maison qui fournit les bêtes à sacrifier. 

Le rituel palatial se déroule en trois moments 
distincts qui sont décrits brièvement par ce protocole: 

a) Il commence par deux sacrifices : 
- un mouton est sacrifié « pour les représentations de 

Sargon et Nâram-Sîn » (a-na la-ma-sà-at, lugal-ki-in Ù 

na-ra-am-dsu'en) dans la« salle des sièges» (i-na é gis­
gu-za-ha), dénomination inédite dans les descriptions 
du palais de Mari. La mention des représentations des 
deux empereurs prestigieux d'Agadé n'est pas pour 
étonner maintenant que l'on sait que la famille de 
SamsÎ-Addu était originaire du pays d'Akkad, voire 
qu'Ilâ-kabkâbu a peut-être établi un temps son pouvoir 
précisément à Agadé. 

- un mouton est sacrifié « pour l'autel» (a-na gis­
dus). C'est ici qu'il est précisé que le sacrifice « de la 
salle des sièges» a lieu « avant que le roi ne bouge ». 
La chair de l'animal sacrifié doit être cuite bouillie. 
Parmi les différentes façons d'apprêter la viande pour 
les dieux, bouillie ou rôtie, il est difficile de distinguer 
la part du protocole (occasionnel) et la part du rite lié à 
telle fête ou divinité. Il est précisé que les prémices de 
la chair (rés uzu) doivent être approchées de Samas. Ce 
moment est nécessaire certainement pour que le kispum 
soit agréé par la divinité et il n'est procédé à celui-ci 
qu'ensuite. 

b) Le kispum proprement dit a lieu alors (kispum 
ikkassap). Il est consacré ici à Sargon et Nâram-Sîn, les 
deux rois dont les représentations ont reçu précédem­
ment le sacrifice d'un mouton, ainsi qu'aux Bédouins 
Yaradû, à ceux de Numhâ, et « aux divers autres ». 
Comme signalé plus haut pour Babylone, il semble que 
le roi assume ici, au-delà du culte de la seule dynastie, 
celui des ancêtres de la famille au sens large, sûrement 
les membres défunts de l'ensemble des clans liés par 
l'histoire commune de la tribu. Une formule conclusive 
indique qu'ici s'arrête le kispum proprement dit et 
souligne le caractère unique de ce qui vient d'être 
décrit: kispum annûm ikkassap. 

c) Un dernier temps semble cependant compléter 
l'activité rituelle de cette journée particulière du 
calendrier religieux, sans qu'il soit possible cependant 
de le rattacher de manière nécessaire au kispum lui­
même : « le niqûm du roi et des particuliers est offert 
dans les temples des dieux ». L'expression i-na é-hd 
dingir-meS, que l'akkadien rend généralement par un 
pluriel déterminé ina bitât ilâni indique vraisemblable­
ment la concomitance du même geste de la part du roi 



395 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 396 

et des particuliers, chacun dans le temple des dieux 
présents et à disposition, les divinités palatiales pour le 
roi et les chapelles locales pour chacun des particuliers. 
On remarque qu'à cette occasion le texte ne précise pas 
le nombre et la nature d'animaux à sacrifier. D'après le 
parallèle fourni par la fin du « rituel» d'Estar (cf. 
col. 399-403), il est fort possible qu'il s'agisse ici de 
libations plutôt que d'un sacrifice sanglant: dans le 
protocole pour le repas sacré dans le temple d'Estar, le 
cœur du sacrifice est suivi de lustrations et de libations 
d'eau, pour lesquelles le verbe est indifféremment 
naqûm. 

La suite du protocole (col. ii, 1. 1-6) ne concerne plus 
ni le même jour, ni le kispum qui a lieu seulement le 1 er 

du mois. Le bas de la colonne i étant perdu sur une 
dizaine de lignes, il manque la mention d'au moins un 
jour et un événement. On est cependant au tout début du 
mois, puisque la colonne ii commence par indiquer que 
l'événement en question ne doit pas avoir lieu le jour 
où la lune est dans sa première phase visible (biblum). 

Quand le texte reprend, on devine que l'acte rituel est 
le sacrifice-niqûm de plusieurs animaux: innaqqû, la 
forme passive, au pluriel, du verbe désignant précisé­
ment le fait de faire couler le sang de l'animal, indique 
ce sacrifice, de même que le traitement qui est fait des 
carcasses ensuite : elles sont « brûlées devant Sîn des 
Cieux » (mahar Sîn sa samê iqqallû) ; au soir (ina 
kissikkim), elles sont approchées (uttahhû) comme 
repas sacrificiel (ni-gub = naptânum) du dieu ou des 
déesses (AN-lim u-lu-ma di-la-tim), expression obscure 
hors contexte. 

Le troisième événement cultuel (col. ii, 1. 7-15), 
clairement distingué par une ligne de séparation 
imprimée dans l'argile par le scribe, a lieu « le jour du 
gimkum » : il s'agit du sacrifice de l'âne. On ne sait ce 
que représente le jour du gimkum. S'agit-il d'un 
événement mensuel? annuel? Est-il lié à l'astronomie 
comme le biblum ? Il se peut, comme l'avait proposé 
M. Birot, que le gimkum de Mari ait à voir avec le 
kinkum d'Esnunna, qui donne son nom au dernier mois 
de l'année dans le calendrier de cette ville et représente 
ainsi un événement annuel. 

Le détail des actes constituant le rituel est donné par 
le texte: « Le jour du gimkum, les "tentes" (qersum) 
seront installées. L'âne sera mis à mort. Les dieux et le 
matériel cultuel sortiront (pour aller) dans les "tentes". 
Le dieu regagnera son temple et le roi son palais. 
(C'est) de cette manière (que) l'âne sera mis à mort. 
Puis [ ... ] ». 

Quant à l'interprétation de ce moment, elle reste très 
délicate. Il faut imaginer sûrement que le sacrifice a lieu 
en dehors de la ville, une procession emmenant le dieu 
et le roi à l'extérieur de leur résidence, puisqu'ils y 
retournent après le sacrifice. Une telle procession vers 
un lieu de sacrifice extérieur trouve de nombreux 
parallèles dans la religion syrienne d'époque amorrite et 
postérieure. On se rend avec le dieu et le matériel 
cultuel dans les « structures de tentes» (qersum ; 
Durand-Guichard, 1997, p. 65 sq. ; Fleming 2000, 
p. 489 sq.), préalablement installées, qui peuvent faire 

une fois encore référence au passé nomade de la tribu 
conférant à la cérémonie un caractère commémoratif. 
Le sacrifice de l'âne est bien attesté par ailleurs dans 
plusieurs villes syriennes (hormis et outre les sacrifices 
d'ânons accomplis lors des rituels d'alliance et de 
cooptation familiale). Mais la description est trop 
allusive ici pour permettre de comprendre la 
symbolique liée au sang de l'animal. 

L'événement suivant qui est lisible sur le fragment 
restant de la colonne suivante (col. iii, 1. 14-26) 
concerne le rituel du humtum, connu par ailleurs par un 
petit protocole qui lui est entièrement consacré (voir 
infra, col. 398-399). Sa date est perdue, et on ne sait 
combien de jours étaient détaillés dans les lacunes des 
colonnes ii en bas et iii en haut. Les gestes rituels liés à 
cette fête ne sont pas décrits ici: il s'agit simplement de 
faire entrer le humtum dans le temple de la déesse 
(col. iii 1. 17-18: hu-um-tam a-na é il-[t]im, u-se-er-re­
eb), puis de sacrifier des animaux « (constituant) le 
sacrifice du roi » à plusieurs divinités et en divers 
endroits, le premier sacrifice, et le seul lisible, étant 
constitué de « quatre moutons, sacrifice du roi, pour 
Samas, dans la cour du temple de la déesse» (col. iii. 
1. 19-21 : 4 udu ni-iq lu[gal], a-na dutu i-na ki-[sa-lim], 
sa é il-[tim]). 

Un dernier événement était mentionné pour le 7e jour 
du mois, (col. iv, 1. 3' -5'), après une ligne de sépara­
tion. Il est malheureusement illisible, et on comprend 
seulement que l'habit-lubustum du roi sera disposé sur 
le trône. On en déduit que le sacrifice de l'âne du 
gimkum et le rituel du humtum ont eu lieu avant cette 
date, entre le 3 et le 6 inclus. 

Pour résumer, trois point du commentaire doivent 
être soulignés : 

- Le texte énumère apparemment par ordre chrono­
logique plusieurs moments rituels pour le début d'un 
mois précis de l'époque du Royaume de Haute­
Mésopotamie: le 1 (kispum), un jour suivant, certaine­
ment après le 2, puisqu'il est important que le biblum 
soit passé (niqûm pour Sîn et naptânum pour « le dieu 
ou les déesses»), puis le jour du gimkum (sacrifice de 
l'âne), un jour suivant (humtum) et enfin le 7 (?). Il est 
en cela très différent des autres protocoles rituels, qui 
décrivent des cérémonies sur une journée, que ce soit à 
partir du coucher du soleil ou au matin. Ce modèle de 
cycle rituel s'étendant sur plusieurs jours et donnant 
lieu à un texte unique serait inédit pour la Syrie 
d'époque amorrite. 

- Suivent plusieurs colonnes anépigraphes, iv en bas, 
v, et vi, soit la presque totalité du revers. Sachant que les 
scribes calculent normalement la place dont ils ont 
besoin pour écrire une tablette, il faut supposer que l'on 
a ici affaire à un texte inachevé, et qu'il ne devait pas, 
à l'origine, s'arrêter le 7 du mois. On ne peut dire s'il 
devait couvrir tout le mois ou seulement une partie (la 
moitié, jusqu'à la pleine lune ?). Au septième jour, le 
scribe avait déjà utilisé plus de la moitié de la surface 
dont il disposait. Peut-être s'est-il rendu compte qu'il 
n'aurait pas assez de place pour finir? Peut-être les 



397 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 398 

dates et événements qu'il avait écrits avaient changé du 
fait d'oracles contradictoires et qu'il lui fallut 
recommencer? 

- Par comparaison avec les autres protocoles rituels, 
le « Rituel du kispum » ne décrit finalement pas précisé­
ment les gestes rituels, le comportement du roi et des 
autres participants, les chants ou textes éventuels qui 
devaient être récités lors des cérémonies. Il semble 
plutôt attacher de l'importance aux dates, au nombre 
d'animaux devant faire l'objet de sacrifices, et au sort 
réservé à leur carcasse (surtout quand celle-ci doit être 
détruite par le feu). En ce sens, on ne peut manquer 
d'accorder au Rituel du kispum un caractère adminis­
tratif ou comptable, plutôt que liturgique. 

On comprend, vu la pauvreté de la description du 
humtum, par exemple, pourquoi on possède par ailleurs 
un protocole pour le humtum (infra) : le but du texte dit 
« Rituel du kispum » n'était que de fixer l'ordre des 
fêtes, et non de donner le détail des cérémonies. 

En somme ce texte, le seul à être daté parmi les 
quatre « rituels de Mari », ne ressemble pas aux 
protocoles que l'on connaît par ailleurs (celui du 
humtum et ceux des rituels d'Estar) et apparaît plutôt 
comme une sorte ûe conducteur, inachevé pour une 
raison inconnue, pour les fêtes du mois qui va commen­
cer. Le nom qui a été donné par le premier éditeur, 
« Rituel relatif au kispum », devenu bien vite « Rituel 
du kispum » semble impropre à décrire la réalité du 
document concerné. N'est-il pas ici en réalité un 
exemple de ces mûnutum, computs qui sont établis 
chaque mois dans l'entourage du roi et que le roi a en 
sa possession, attestés à Mari pour l'époque du 
Royaume de Haute-Mésopotamie (voir infra, Le 
calendrier et le culte, col. 409) ? 

Il apparaît donc, qu'en réalité, on ne possède pas de 
protocole rituel pour le kispum; il n'en existait 
d'ailleurs peut-être pas, si le rite était l'objet de 
variations - déterminées chaque mois par la prise 
d'oracles du rés warhim - comme tendrait à l'indiquer 
la relative précision de la colonne i : la mention de 
Sargon et Naram-SÎn peut fort bien être propre à ce 
mois-là, comme tendrait à l'indiquer l'expression col. i, 
1. 23-24 : kispum annûm ikkassap : « [c'est ainsi que] 
sera accompli ce rituel aux morts ». 

Le « rituel» du humtum. - Il s'agit du protocole le 
plus concis à notre disposition. Il concerne cependant 
un moment majeur du calendrier annuel du culte à 
l'époque amorrite. Le humtum est attesté au mois viii* 
du calendrier de SamsÎ-Addu dans la documentation 
administrative de Mari d'époque éponymale, et au 
mois i du calendrier de ZimrÎ-Lîm, soit au même 
moment de l'année solaire. Pour ces problèmes de 
calendrier, la récurrence du humtum au moment de la 
moisson dans toutes les documentations où il est 
mentionné, et son lien avec le dieu-Soleil Samas 
(ce que le présent texte n'indique pas), voir infra, 
Calendrier et culte, col. 416-417. 

Quant au protocole étudié ici, il donne un aperçu de 
la cérémonie telle qu'elle avait lieu dans le Royaume 
de Haute-Mésopotamie: le texte ne précise pas de date, 

mais on a vu que c'était là une spécificité du pseudo 
rituel du kispum (voir supra, col. 393 sv.). Plus étonnant, 
le protocole ne précise pas le moment de la journée, 
mais commence directement par « Quand le roi sacrifie 
pour le humtum » (1. 1 : Inûma sarrum ana humtim 
inaqqû). Le sacrifice (de type niqûm) apparaît d'emblée 
comme un sacrifice strictement royal et impliquant la 
personne même du souverain. 

Les participants entourant le roi ne sont pas détermi­
nés, mais désignés simplement par des formes verbales 
à la troisième personne du pluriel: « ils se tiennent assis 
jusqu'au sacrifice-même, ils chantent [ ... ]. » L'incipit 
du chant n'est malheureusement pas identifiable. 

Le premier geste concernant directement le humtum 
est l'action de le soulever, le roi se mettant à sa tête, 
alors que les chants continuent. 

La procession change de lieu, montant sur la terrasse 
(ana tamlîm), et s'installant« en face du sacrifice» (ana 
pân niqêm). Suit un geste rituel obscur car attesté dans 
divers contextes impossibles pour l'instant à ramener à 
l'unité: le liptum, accompagné d'une série de chants 
(ikribum) dont les incipits restent à interpréter (Durand­
Guichard 1997, p. 71 ; Durand 1998c), pendant et après 
le sacrifice sanglant. 

Quoique la plupart des gestes et chants demeurent 
opaques, on a affaire ici au cas le plus simple parmi les 
protocoles rituels de Mari dans la mesure où il renvoie 
à un moment festif unique, un groupe indéterminé de 
participants autour du roi, un objet de culte (le humtum 
qui est « soulevé»), un lieu (le palais royal, tout lieu où 
se trouve le roi), un sacrifice sanglant et des chants. 

La composition de la procession et la teneur du 
sacrifice doivent soit être connues de tous, soit 
désignées ponctuellement par la divinité qui agrée le 
rituel. Quant aux chants, il ne fait pas de doute que les 
incipits indiquaient à tous des textes transmis oralement 
et sus par cœur. 

Le « rituel» d'Estar. - La grande fête d'Estar, ou 
fête du Pays, au mois ix, est à Mari un moment majeur 
du calendrier, sinon le plus important. La grande 
divinité féminine aux multiples facettes (Groneberg 
1997, en part. chap. VII, p. 123-154) tient un rôle de 
premier plan dans le panthéon mariote, et plus généra­
lement dans les panthéons locaux syriens. Il semble que 
ce soit le cas aussi dans le Royaume de Haute-Mésopo­
tamie et son temple apparaît comme un lieu privilégié 
du culte dans le palais de SamsÎ-Addu (voir plus haut le 
texte traitant du kispum : c'est dans la cour du temple de 
« la déesse» qu'a lieu le sacrifice du humtum). Deux 
des protocoles retrouvés à Mari décrivent un rituel la 
concernant. On n'a cependant pas trace, dans le 
Royaume de Haute-Mésopotamie, d'une« fête d'Estar» 
comparable à celle de Mari, dans la mesure où on ne 
possède ni documentation administrative ni correspon­
dance significative à son sujet pour le palais de SamsÎ­
Addu, et que l'affabulation à propos des actes rituels 
mentionnés dans le protocole ne nous est pas parvenue. 

Les événements de ce « rituel » peuvent cependant 
être suivis avec une relative précision: les premières 
lignes manquantes du protocole devaient indiquer le 



399 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 400 

lieu et l'occasion du rituel, informations qui auraient 
été décisives pour situer le rituel dans une ville et un 
calendrier cultuel qui restent malheureusement 
hypothétiques (J.-M. Durand, FM III, p. 46 n. 161). 
Seule la mention d'une lamentation entonnée pendant le 
rituel l'uru-ama-irabi « du tournant du mois» (rês 
warhi, ii 19'-20') peut indiquer que l'on est dans cette 
période située dans les derniers moments du mois et le 
début du mois suivant où l'activité rituelle est la plus 
intense. 

Le rituel commence au soir, peut-être le dernier du 
mois, certainement au coucher du soleil, début de la 
journée dans le comput habituel du temps. Une libation 
propitiatoire ou purificatoire est faite dans le temple 
d'Estar, où un lit est installé. Le roi peut y passer la nuit 
s'il le désire. La référence à un rite de « mariage sacré» 
est incertaine ici: ce rite d'union du roi et de la déesse, 
par l'entremise éventuelle d'une prêtresse, est un 
moment essentiel du culte d'Estar dans les traditions 
suméro-akkadiennes du Sud depuis le Ille millénaire; 
mais rien d'explicite ne l'atteste ni dans la région du 
Moyen-Euphrate, ni dans la tradition du Pays d'Akkad 
ou du Royaume de Haute-Mésopotamie pour l'époque 
amorrite. Il peut s'agir seulement d'un rite d'incuba­
tion, pour lequel on possède au contraire des parallèles, 
qui permet au roi d'entrer en communication avec la 
divinité avant le début des sacrifices. 

Le jour suivant, les activités commencent tôt le matin, 
avant le lever du soleil (ina ka.$âti-su), par le réveil du roi 
et l'installation du « repas de la déesse» autour duquel 
l'ensemble du rituel va désormais s'organiser. 

Dans la suite du protocole, deux types d'événements 
alternent: des temps sont consacrés à l'organisation du 
dispositif scénique qui sert de cadre au rituel autour de 
la figure d'Estar, introduction de personnages humains 
ou de figures divines; d'autres moments consistent en 
l'accomplissement de rites précis. 

Ainsi les lignes 7' à 19' de la première colonne sont­
elles consacrées à la mise en place des diverses figures 
intervenant dans le rituel : un rite de lustration précède 
l'introduction de Ningizippara (Nin-igi-zi-bar-ra « La 
Dame au regard juste »), connue aujourd'hui pour être 
la Harpe divinisée (Heimpel 2000), qui est placée de 
manière privilégiée « en face d'Estar ». C'est autour de 
cette figure, et donc face à Estar que les participants au 
rituel s'organisent: les lamentateurs, principaux récitants 
des textes sacrés, sont debout à gauche de Ningizippara, 
le chœur des chanteurs à sa droite. Le chœur des 
chanteuses occupe le second rang, en se tenant debout 
derrière eux à droite et à gauche. Les ouvriers spécialisés 
travaillant pour le palais (et le temple qu'il abrite), 
brasseurs, charpentiers, corroyeurs, tapissiers, tisserands, 
et serviteurs-gerseqqurn déposent leurs outils pour 
assister au rituel. Les barbiers, hommes de confiance du 
roi par excellence, déposent leurs rasoirs et prennent 
place debout à leurs côtés. Toute la population palatiale 
est ainsi représentée. On remarque que, pour l'heure, le 
roi n'a pas encore reçu de place dans l'assistance. 

Pourtant, le premier moment du rituel débute alors 
(i 20' -28'), puisque « une fois cette disposition prise », 

divers ustensiles contenant une nourriture courante et 
non différente de celle des repas du roi (diverses farines 
éventuellement détrempées dans une « soupe ») et de 
l'eau sont installés en face d' Estar. Cette installation 
préfigure un repas sacrificiel, mais la suite du texte est 
lacunaire et n'apporte pas de précision sur les gestes 
suivant immédiatement cette installation. 

Quand le texte reprend (ii l' -7'), il semble que l'on 
soit de nouveau dans une phase de modification de 
l'espace scénique: de nouvelles divinités, Latarak et 
les « Divinités debout» (Dingirgubbu), sont introduites 
et prennent place, assises à droite et à gauche d'Estar, 
aux places laissées libres du côté de la déesse plutôt 
qu'en face d'elle où l'espace est déjà rempli. 

Une nouvelle phase proprement rituelle commence, 
annoncée par la même expression : « une fois cette 
disposition prise» (ii 8'-18'). C'est à ce moment 
seulement qu'un rôle est assigné au roi, qui assiste au 
rituel avec une double position: il est le premier parmi 
les hommes, dont il se distingue par plusieurs signes 
comme le vêtement lullurnturn qu'il porte et sa position 
assise; il est aussi, auprès de la divinité, un serviteur 
comme un autre. Un homme de son choix prend une 
place assise sur un siège bas, place privilégiée - ce 
dernier sera servi, en même temps que les dieux et le roi 
par les gerseqqurn debout autour d'eux - en même 
temps qu'elle montre l'infériorité du serviteur par 
rapport au roi. 

Tout est prêt à ce moment pour la consommation du 
repas sacré, et les chants commencent (ii 19'-27') : les 
lamentateurs chantent une lamentation (balag) liée à la 
figure d'Estar et, dans le contexte religieux du Royaume 
de Haute-Mésopotamie, apparemment, aux rites du 
début du mois. C'est le chant Uru-arna-irabi (lamenta­
tion sur « La ville qui a été pillée»), qui place la cérémo­
nie dans la tradition liturgique sumérienne, dont les 
diverses sections (kirugu), désignées dans le protocole 
par leurs seuls incipits, vont désormais rythmer les 
étapes du rituel. L'intervention prévue à ce moment d'un 
extatique-rnuhhûrn, réalité plutôt occidentale, est mal 
comprise, mais montre à quel degré de syncrétisme on 
était arrivé alors dans le pays d'Akkad sous influence 
amorrite. Le protocole prévoit par ailleurs qu'en cas 
d'indisposition de l'extatique un acte (malheureusement 
illisible) doit avoir lieu pour le remplacer. 

L'étape suivante du rituel était liée à la section Ma' e 
urrernen de la lamentation, mais une nouvelle lacune 
dans le texte empêche de savoir en quoi elle consistait. 

Le texte reprend avec l'arrivée de la « course »­
lisrnurn« à la porte de la déesse» (iii 5'-12'). Le 
déplacement du lisrnurn est accompagné du chant de la 
section Igittendibana de la lamentation, et son entrée 
dans l'espace sacré est marquée par la récitation du 
Dingir nuwase, qualifié d'edernrna pour Enlil. Le roi 
s'est levé et un parmi les chantres, debout, récite 
l'ersernrna en s'accompagnant d'un instrument halhala­
turn. C'est dans ce contexte que se déroule le mime du 
repas divin, cœur du sacrifice (iii 13' -29'). Il implique 
un personnel spécialisé de techniciens: un « mangeur » 
(âkilurn), un « porteur (de plats) » (rnubabbilurn) et 



401 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 402 

divers amuseurs, le « lutteur» (sa hummusim) et un 
« saltimbanque» (huppum). Le premier de ceux-là doit 
mimer l'action du dieu en train de manger. La position 
du roi, debout devant le dieu durant tout le repas, indique 
encore une fois sa position d'humilité par rapport à la 
divinité. Suit le nettoyage des souillures éventuelles 
survenues lors du sacrifice et le retour à la pureté du lieu 
avant la dernière phase du rituel. La fin de la section 
Dingir nuwase du chant marque la fin du repas divin: le 
roi s'assoit. 

Les trois sections suivantes, Gidu-gidu, une 
deuxième dont le nom est perdu, et la dernière, Mugim­
mugim, continuent de rythmer le déroulement du rite. 
Les gestes correspondant à la section Gidu-gidu sont 
perdus dans la lacune qui suit. Le rite accompagnant la 
section suivante (iv l' -17') consiste en une série de 
gestes de purification au moyen d'eau apportée dans un 
baquet du temple de la déesse. La purification est 
entreprise devant la déesse, devant Samas, devant 
l'orchestre, à gauche et à droite. Les mains du roi sont 
elles aussi purifiées avec cette eau. Le final, accompa­
gné de la section Mugim-mugim (iv 18'-29'), consiste 
en des libations d'eau contenue dans une vaisselle 
particulière, réalisées par le Grand-prêtre et les « oints» 
devant la déesse et devant le chœur. 

Les chants prennent fin. De l'eau est disposée dans 
différents vases « tenus prêts pour les besoins des 
extatiques» (iv 30' -fin). 

Deux questions restent en suspens. La première est 
celle du lieu précis du rituel. Les indicateurs de lieu 
dans le texte sont confus et apparemment contradic­
toires. À première vue, le rituel a lieu dans le temple de 
la déesse: le lit du roi est placé « dans le temple-même 
d'Estar» (ina Mt Estar-ma, i 2') ; « le temple d'Estar» 
est nettoyé à fond (i 7') ; les emblèmes des déesses sont 
apportés depuis leurs temples et installés à droite et à 
gauche« dans le temple d'Estar» (ii 6'). Mais d'autres 
expressions compliquent la compréhension: la proces­
sion (lismum) entre « par la porte de la déesse» (istu 
lismum ana bâb [= ka] iltim iterbam ... , iii 9' -10') ; 
B. Groneberg (MARI 8, p. 300) souligne avec justesse 
que la question se pose de savoir ce qui se cache 
derrière la porte-bâbum. S'agit-il de la porte du temple 
ou de la porte de l'espace intérieur où la représentation 
de la divinité était gardée? On distingue en effet dans 
le temple (é = bîtum) la cella, l'espace sacré dont 
l'accès est restreint (couramment désigné aussi par é 
(bîtum), et un espace plus accessible (la cour kisallum) 
où de nombreux sacrifices se déroulaient (cf. le texte 
relatif au kispum ci-dessus, en iii 19-21 : « 4 moutons, 
c'est le sacrifice du roi pour Samas dans la cour du 
temple de la déesse », alors que juste avant, en iii 17-
18 : « on fait entrer le humtum dans le temple de la 
déesse »). La mention de l'eau apportée dans un baquet 
« depuis le temple de la déesse » (istu bît iltim, iv 3') 
tendrait à conforter l'idée que le rituel ne se déroule pas 
dans la cella mais plutôt aux abords de celle-ci, certes 
dans le temple, mais pas dans l'espace sacré inaccessi­
ble. La masse des participants, ouvriers spécialisés, 
chanteurs et chanteuses, nettoyeuses et chambrières 

n'était d'ailleurs certainement pas êrib bîtim, autorisée 
à pénétrer dans l'espace sacré. L'intervention de Samas 
qui, sans être mentionné à l'occasion du repas sacrifi­
ciel, est l'objet d'une purification en iv 6'-7', est un 
point supplémentaire: on trouve un exact parallèle dans 
le« rituel» d'Estar d'Irradân (iv 18'-21') et c'est à 
Samas en effet qu'était adressé le premier sacrifice lors 
du humtum dans la cour du temple de la déesse (voir ci­
dessus). La cour du temple de la déesse devait ainsi 
abriter une représentation ou des emblèmes de Samas, 
et c'est là que devaient se dérouler le rituel du humtum 
et le « rituel d'Estar » discuté ici. La cella pourrait être 
désignée dans ce texte par la seule expression ina bît 
Estar-ma, « dans le temple-même d'Estar », où le lit est 
installé pour la nuit. 

L'autre question, soulevée par la toute dernière 
phrase du protocole (des vases remplis d'eau sont 
« tenus prêts pour les besoins des extatiques» ) est celle 
de la récurrence de ce rituel. En effet, si à la toute fin du 
rituel du matériel est laissé à la disposition des 
extatiques, pour combien de temps cela vaut-il? On 
estime que le rituel a lieu au début du mois (voir ci­
dessus). L'activité des extatiques est-elle attendue pour 
les moments qui suivent immédiatement le rituel? pour 
le mois qui suit ? ou pour une durée indéterminée, 
jusqu'à ce que le rituel soit renouvelé? Et dans ce cas, 
à quelle échéance ? mensuelle, annuelle, ou quand la 
divinité le désire? 

Ces questions restent sans réponse, mais ne peuvent 
manquer d'être posées, tant que le statut de ce texte n'est 
pas précisément fixé. On a ici un protocole rituel pour un 
repas sacré se passant dans le temple d'Estar et centré 
autour de sa figure. On n'en sait malheureusement pas 
suffisamment sur le statut de cette déesse à la cour de 
SamsÎ-Addu pour déterminer s'il s'agit réellement d'un 
« rituel d'Estar », entendu comme un moment majeur 
du calendrier cultuel de cette déesse, ou s'il s'agit plus 
simplement d'un rite marquant un événement extérieur 
à son culte (le début du mois, ou tout autre moment), 
accompli dans le sanctuaire d'Estar parce que cette 
déesse a une place prééminente au palais comme 
divinité protectrice. 

L'interprétation se complique encore si l'on prend en 
compte l'existence parmi les <:< rituels de Mari» d'un 
protocole pour une fête consacrée à la figure particu­
lière d'Estar d'Irradân. 

Le « rituel» d'Estar d'Irradân. - Ce rituel parle 
de « la déesse» (iltum) sans la nommer. Il est cependant 
clairement consacré à Estar d'Irradân, le colophon 
indiquant : « Tablette de protocole du roi. Dans (le 
temple) d'Estar d'Irradan, lors de la fête-eSseSsum [ ... ] » 

(tuppi isikti sarrim, ina <bît> Estar Irradân, inuma 
efsessim [ ... ]). Le statut de ce texte, consacré à une 
déesse originaire d'Ekallâtum est ambigu. Il peut 
provenir d'Ekallâtum, auquel cas il reflèterait le culte de 
la déesse dans une autre ville du Royaume de Haute­
Mésopotamie. Mais on sait aussi qu'une chapelle a été 
consacrée à Estar d'Irradân à Mari sous le règne de 
Yasmah-Addu et ce protocole peut tout à fait décrire 



403 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 404 

une fête qui lui aurait été consacrée sur les Bords-de­
l'Euphrate. 

La question du lien entre ce texte et le précédent a été 
soulevée aussi (O. Charpin, apud J.-M. Durand, FM III) 
et on a supposé que le présent protocole pouvait consti­
tuer la suite du précédent, dont la tablette est entière­
ment inscrite et ne comporte pas de colophon. La 
tablette est très endommagée, mais les événements qui 
constituent le rituel semblent correspondre à ceux de la 
tablette du rituel d'Estar étudiée plus haut. Aussi, la fête 
d'Estar d'lrradân peut-elle constituer un parallèle au 
rituel d'Estar, mais certainement pas sa suite immédiate. 

La première colonne laisse deviner l'intervention de 
Sîn (i 2' et 10'). Cette mention est peut-être un simple 
marqueur temporel pour le début du mois, réglé sur la 
réapparition de la lune (Sîn) dans sa première phase, ou 
bien l'introduction de cette divinité comme participant 
à la fête, ce qui nous éloignerait du « Rituel» d' Estar. 

Un événement se produit « à la porte de la déesse» 
(i 4' ; voir plus haut les problèmes que soulève cette 
expression). Un repas sacrificiel (i 5') est installé. Un 
certain geste ne doit pas être commis à un moment 
donné (i 7' -9'). 

L'arrivée d'un groupe, d'une personne ou d'un objet 
est accueillie (i 12'), ce qui semble entraîner d'autres 
gestes rituels: la représentation de la statue est baignée 
(irammuk, i 15') et d'autres préparatifs ont lieu, sans 
qu'il soit possible d'en avoir une idée précise (i 16' -17'). 

Comme dans le rituel d'Estar, c'est la fin d'une 
première phase de préparatifs (i 18') qui permet d'assi­
gner au roi (i 19') et à la déesse Ningizippara, présente 
aussi dans le « Rituel» d'Estar (i 21 '), une place dans 
le dispositif. Un chant est entonné au son de l'instru­
ment lilissum, marque sûrement le début du sacrifice 
proprement dit (i 22' sq). 

Bien que tout reste très confus, il est possible de voir 
en raccourci dans cette première colonne l'évocation de 
l'arrivée du lismum (ou un événement similaire), les 
rites de lustration et les chants précédant le repas divin. 

La colonne ii semble commencer par la purification 
de récipients remplis ensuite « pour le roi » de farine 
(ii 1'-4'). Le roi revêt l'habit lullumtum et brandit le 
sceptre (sibirrum). Il prend place près des lamentateurs, 
dans la même position sûrement que dans le « Rituel» 
d'Estar. 

La colonne iii fait entrer en scène de nouveaux 
intervenants. Des hommes désignés par l'expression 
vague de dumu-mes vont « entrer» (erêbum, iii 2' et 
5'), et prendre part à la suite du rituel. Mais le texte 
précise qu'ils ne doivent pas entrer avant l'intervention 
des extatiques. Ceux-ci, déjà présents dans le« Rituel» 
d'Estar, comptent ici parmi eux une femme (iii 7'). 

Plusieurs actions s'enchaînent et on arrive à la récita­
tion de l'edemma (iii 14'), qui marquait, dans le 
« Rituel» d'Estar, le moment du mime du repas de la 
déesse. Le passage est très elliptique, puisque, aussitôt 
après cette mention, la servante-gabistum accomplit son 
office. 

L'arrivée d'un chant particulier (iii 17' ?) marque la 
sortie de certains intervenants. Les chants continuent, 
puis 7 servantes-gabistum accomplissent leur office (iii 
21' -24'). 

La colonne iv est marquée dans un premier temps par 
des libations faites dans une vaisselle particulière. Le 
roi enlève son vêtement lullumtum et fait une libation 
(naqûm) devant Samas « dans le temple de la déesse », 
puis devant la déesse elle-même (iv 18' -21 '). 

C'est alors seulement qu'il est explicitement dit 
qu'un vase est rempli et qu'un repas est disposé devant 
la déesse (iv 22' -24'). Ce dernier événement bouleverse 
l'ordre aperçu dans le« Rituel» d'Estar où le mime du 
repas divin avait lieu plus tôt, pendant la récitation de 
l'er.semma pour Enlil, et qui se terminait par les 
libations pour Samas et Estar. 

Les deux protocoles concernant la figure d'Estar se 
font écho, pour autant que celui d'Estar d'lrradân soit 
lisible, mais les événements ne semblent pas se 
succéder exactement dans le même ordre. En ce sens, 
ces textes que l'on appelle «rituels» apparaissent bien 
comme des protocoles, réglant pour une occasion 
précise (une fête-eSseSum, comme l'indique celui 
d'Estar d'lrradân) les modalités de l'accomplissement 
d'un rituel pour lequel il doit exister par ailleurs une 
norme (par$um) et qui serait par excellence le « Rituel 
d'Estar ». Cette norme devait cependant être l'objet 
d'une transmission orale, autorisée par la seule pratique 
religieuse et il est très peu probable qu'on en retrouve 
un jour une version écrite. 

Bibliographie 
Birot 1980 = M. Birot, « Un fragment de rituel de 

Mari relatif au kispum », dans B. Alster (éd.), Death in 
Mesopotamia (= CRRAI 26), Mesopotamia 8, Copen­
hague,p.139-150. 

Dossin 1938 = G. Dossin,« Un rituel du culte d'IStar 
provenant de Mari », RA 35, p. 1-13. - Durand 1987b 
= J.-M. Durand, « L'organisation de l'espace dans le 
palais de Mari : le témoignage des textes », dans 
E. Lévy (éd.), Le système palatial en Orient, en Grèce 
et à Rome, Actes du colloque de Strasbourg 19-22 juin 
1985, Strasbourg, p. 39-110 ; 1995 =« La religion en 
Siria durante la época de los reinos amorreos segûn la 
documentacion de Mari », dans G. deI Olmo Lete (éd.), 
Mitologfa y Religion dei Oriente Antigua II/l, SemÏfas 
Occidentales (Ebla, Mari), Sabadell-Barcelone, p. 125-
533 ; 1998c = «Travaux sur Mari », NABU 1998/94 ; 
2003b = «La conscience du temps et sa commémora­
tion en Mésopotamie: l'exemple de la documentation 
mariote », Akkadica 124, 2003, p. 1-11. - Durand­
Guichard 1997 = J.-M. Durand et M. Guichard,« Les 
Rituels de Mari », FM III, p. 19-78. 

Fleming 1999 = D. E. Fleming,« Chroniques biblio­
graphiques 1. Recent work on Mari », RA 93, p. 157-
174 ; 2000 = « Mari's large public tent and the priestly 
tent sanctuary », Vetus Testamentum 50, p. 484-498. 

Groneberg 1997 = B. Groneberg, Lob der IStar. 
Gebet und Ritual an die Altbabylonische Venusgottin, 
CM 8, Groningen. 



405 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 406 

Heimpel2000 = W. Heimpel, « Ninigizibara I und 
II », RiA 9, Berlin-New York, p. 382-384. 

A. JACQUET. 

IX. CALENDRIER ET CULTE À MARI 

A. INTRODUCTION : CALENDRIER, TEMPS vÉCU ET 
TEMPS SACRÉ. - L'usage du calendrier à Mari ne diffère 
pas de ce que l'on peut observer ailleurs en Mésopota­
mie et en Syrie dans la première moitié du Ile 
millénaire. On assiste à un retour cyclique des 
événements profanes et religieux qui rythment l'année. 
Les sociétés du Proche-Orient d'époque amorrite ne 
vivent pas pour autant hors du temps, et les nombreux 
aspects commémoratifs de la religion mariote attestent 
une conception sinon historique, du moins linéaire du 
temps vécu. 

L'usage du calendrier en Syrie amorrite et à Mari. 
- Il n'existe pas à l'époque amorrite de calendrier en 
tant qu'objet concret. On n'a affaire qu'à des construc­
tions abstraites, établies par l'usage, et qu'il faut retrou­
ver dans les documents de la pratique. 

Par ailleurs, il faut se défaire de l'idée qu'il existe des 
cakndriers proprement amorrites, caractéristiques de 
cette première moitié du Ile millénaire (idée défendue 
notamment par Cohen 1993, p. 248-268), mais différents 
calendriers locaux, celui de Mari, celui d'Esnunna, celui 
d'Ekallâtum (dit « calendrier de SamsÎ-Addu »). Ces 
villes furent certes des capitales de royaumes amorrites 
et, à certains moments, leurs calendriers se sont imposés 
pour des raisons politiques sur des horizons géogra­
phiques vastes. Pourtant, ces calendriers sont à la fois 
tributaires des calendriers royaux des grandes cités 
syriennes du Ille millénaire en usage dans l'ensemble de 
la zone syrienne et nord-mésopotamienne: le calendrier 
dit « sémitique archaïque» était partagé par les capitales 
Ebla et Mari (Charpin 1982), et en usage aussi bien à 
Gasur, Esnunna et Abu Salabikh entre 2600 et 2200 av. 
n. è. ; ils sont aussi le fruit de l'évolution de calendriers 
locaux en usage dans chaque ville (y compris Ébla, qui 
utilise, à côté du calendrier royal, un calendrier local), 
que les Amorrites installés récemment ont éventuelle­
ment et seulement modifiés. 

La période documentée se situe en effet, en matière 
de calendrier comme pour bien d'autres domaines, à la 

Calendrier de Mari (graphies pré-bab.) 
urâhum (NI.(NE).SAG) 

ii maikânum 
iii iahhum 
iv abûm 
v Hibirtum (xii) 

fin d'un processus complexe d'évolution par réaména­
gements successifs. Aussi est-il souvent difficile de 
donner un sens aux noms des mois ou, quand leur sens 
semble évident, de justifier leur dénomination. Le 
recours à la seule étymologie est en ce domaine très 
souvent inepte et amène à des interprétations fausses: 
il est en effet évident, par exemple, que le mois de la 
« moisson» (ebûrum, xii) en usage à Mari n'indique 
plus le moment où la moisson a effectivement lieu dans 
le royaume. 

Les Amorrites ont-ils un calendrier propre avant leur 
sédentarisation ? L'observation précise des astres sur 
l'horizon n'est pas possible quand on est en perpétuel 
déplacement. Du moins n'est-elle pas utilisable à des fins 
de comput du temps. Solstices et équinoxes, levers 
héliaques des principaux astres, ne deviennent des 
évidences qu'à partir du moment où on les observe année 
après année depuis un point fixe. Aussi les Amorrites 
n'ont-ils pu pratiquer qu'une observation grossière du 
soleil et de la lune. D'autres marqueurs que les astres ont 
pu cependant fournir un cadre temporel à ces populations 
nomades : la saison végétative, dont dépendent les 
transhumances et les cultures saisonnières, la saison de 
reproduction des animaux élevés par ces populations de 
pasteurs, le régime des fleuves et des rivières (que l'on 
doive les franchir ou les utiliser pour les cultures) ... Cela 
ne suffit cependant pas à constituer un calendrier. La 
question reste donc provisoirement en suspens. 

Deux calendriers sont utilisés successivement (ou 
concurremment) à Mari à l'époque des archives, le 
calendrier local de Mari utilisé par Yahdun-Lîm et 
Zimrî-Lîm, connu dans deux graphies différentes (la 
baby Ionisation de l'écriture ayant fait changer les 
graphies des noms de mois, mais certainement pas les 
réalités qu'elles recouvrent), et le calendrier du 
Royaume de Haute-Mésopotamie utilisé sous SamsÎ­
Addu et Yasmah-Addu. Les deux calendriers diffèrent 
d'une part par les noms des mois utilisés et d'autre part 
par le moment du début de l'année. Cinq mois de 
décalage existent en effet entre les deux, l'année du 
calendrier du Royaume de Haute-Mésopotamie 
commençant à l'automne, par le mois de nikmum, 
équivalant au mois vi de Mari, celui du dieu-fleuve 
Hubur. 

Royaume de Haute-Mésopotamie 
viii* niggallum (= SE.KlN.KUs) 
ix* maqrânum 
x* Dumuzi 
xia abûm 
xii * tîrum 

vi Hubur (= dIGLKUR) (dIGI-KURldKUR) i* nikmum 
vii kinûnum (dama-ki) iiO kinûnum 
viii Dagan iii* tamhîrum 
IX iilliyâtum iv* nabrûm 
x Bêlet-biri (dNIN.TUL) v* Mammîtum 
xi ki$ki$$um (TU ls-BABBAR) vi* mana 
Xll ebûrum vii* ayyarum 



407 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 408 

On n'assiste cependant pas à la substitution pure et 
simple d'un système à un autre: si le calendrier du 
Royaume de Haute-Mésopotamie est employé par 
Yasmah-Addu dans sa correspondance et l'ensemble 
des relations entretenues avec l'extérieur, le calendrier 
local de Mari reste en usage durant tout son règne dans 
l'administration interne du palais de Mari. On voit ici 
apparaître deux dimensions du calendrier en tant 
qu'objet construit: la dimension pratique, illustrée par 
le calendrier local qui se perpétue comme norme 
d'usage, et la dimension symbolique, politique car 
fondatrice de sens et d'unité, représentée par le 
calendrier royal utilisé dans l'ensemble du royaume de 
Samsî-Addu, deux dimensions qui sont réunies en 
temps normal dans un système unique. Le calendrier 
n'est d'ailleurs pas le seul objet qui connaisse ces deux 
dimensions et la concurrence à certains moments d'un 
système local et d'un système « national» : il en va de 
même en matière de poids et mesures par exemple. 

Le temps de la vie et le temps du culte. - En 
déniant aux sociétés de l'Orient ancien une véritable 
conscience historique, faute de récits d'historiens 
comme ceux d'un Hérodote ou d'un Thucydide, l'histo­
riographie moderne a longtemps enfermé la Mésopota­
mie dans une pensée prétendument mythologique (ou 
mythologisante) et nécessairement cyclique du temps. 
La réalité apparaît évidemment plus complexe. D'une 
part, la vie quotidienne des populations rurales est 
marquée par les cycles naturels, qui structurent la 
conscience du temps. Le cycle lunaire, dont la courte 
durée répète sans cesse un spectacle de mort et de 
résurrection, ou le cycle solaire, auquel est lié le retour 
des événements et des travaux de l'année agricole, sont 
chargés d'une sacralité liée à la survie même de ces 
populations et porteuse en elle-même d'une ritualité 
visant au bonheur de la communauté. Le calendrier qui 
en découle tient donc naturellement des cycles naturels. 
D'autre part, la mythologie de la création et des origines 
de la royauté sur la terre laisse apercevoir une concep­
tion véritablement linéaire du temps qui passe, concep­
tion proprement historique qui se reflète dans de 
nombreux textes à caractère commémoratif dès le Ille 
millénaire. Les relations entre les dieux et les hommes, 
qui se sont instituées de manière très précoce sur des 
bases politiques, et s'jnscrivent dans la linéarité du 
temps qui passe, sont marquées par des événements 
ponctuels que le calendrier rituel replace plus ou moins 
dans le cadre cyclique de la répétition annuelle. 

Pour autant, en matière de rite, tout phénomène de 
régularité et de répétition mérite-t-il d'être considéré 
comme le reflet d'une conception cyclique du temps? 
Sûrement faut-il commencer par couper avec la concep­
tion moderne, éminemment linéaire, du temps, qui 
incite naturellement à interpréter les cycles comme 
devant se répéter. Quand on pense « calendrier », on 
s'attend en effet à voir des événements revenir à date 
fixe, mois après mois, année après année. Autrement 
dit, nous cherchons malgré nous à retrouver une 
linéarité dans un temps apparemment cyclique. 

On ne retrouve cette répétition, et une conception 
finalement linéaire du temps, puisqu'il s'agit du temps 
qui passe, qui s'écoule, mois après mois, année après 

année, que dans les rites fondés sur les cycles naturels 
(celui de la lune et a fortiori du soleil, avec le retour 
des saisons). À Mari, il existe bien des rites mensuels 
(le culte des ancêtres), et annuels (les fêtes liées aux 
quatre « points cardinaux» de l'année solaire que sont 
les équinoxes et les solstices). Derrière leur caractère 
apparemment répétitif, ce sont certainement les 
moments du culte les plus fortement marqués par des 
aspects commémoratifs et, paradoxalement, une 
conception linéaire du temps et de l'histoire. 

Quant à la pensée « cyclique» du temps des Anciens, 
si l'on doit en trouver une, elle n'est pas placée sous le 
sceau de la répétition, mais de la succession de totalités 
finies et différentes: la succession des bala dans la Liste 
Royale Sumérienne ne signifie pas répétition éternelle du 
même, mais succession de périodes finies où la royauté 
est assumée tour à tour par des cités et dynasties. De 
même les mois et les années sont-ils vécus comme des 
totalités finies et différentes, rendues semblables 
seulement par les cycles naturels et les noms qu'on leur 
donne. Les mêmes rites ne se produisent pas chaque mois 
ou chaque année le même jour et selon les mêmes 
modalités. C'est le rapport à la divinité, et à la nature­
même de cette divinité, proche de celle de l'homme, qui 
impose le caractère mouvant du calendrier: dotés d'une 
volonté qui agit sur le monde des humains, les dieux 
peuvent changer d'avis. Rien n'est écrit de toute éternité, 
tout est remis en question à chaque nouveau cycle. Ainsi 
pour une bonne part, étudier le calendrier du culte à Mari, 
ce n'est pas tant se demander « quel culte a lieu à telle 
date? »mais «quel rite opère-t-on quand la divinité est 
dans telle disposition? » C'est là qu'il faut rechercher 
les phénomènes de répétition, au sein de cycles 
différents, considérés comme des totalités finies, et non 
dans une dimension temporelle où on a artificiellement 
réintroduit la linéarité. 

B. LE FONCTIONNEMENT DU CALENDRIER MARIOTE. -

La documentation mariote atteste l'ajout de mois 
intercalaires, mois-bis, à certaines années. Le calendrier 
de Mari correspondait donc au modèle mésopotamien 
traditionnel de calendrier, sur la base de mois lunaires 
mais d'une année solaire, avec un ajustement périodique, 
de manière que les deux systèmes concordent, au moins 
grossièrement, et qu'il n'y ait pas de glissement de 
l'année calculée, par rapport aux saisons. 

Le mois et la lune. - On a longtemps considéré que 
la tradition mésopotamienne avait aménagé un mois 
uniforme de 30 jours sur la base du calendrier lunaire 
(Limet 1970, p. 61, et encore récemment Durand 2000, 
p. 93). L'étude des récapitulatifs mensuels de compta­
bilité de la table du roi montre cependant que certains 
mois ne devaient comporter que 29 jours, voire 
exceptionnellement 28, ce qui tendrait à prouver son 
lien direct avec le cycle observable de la lune (Sasson 
1985, p. 439 sq.). Le premier jour du mois tombe le 
premier jour où la lune n'est plus visible et il est suivi 
de peu de la nanmurtum, jour de la réappartition de la 
lune dans sa première phase. Le mois était calculé sur 
la base du mois lunaire réel, et faisait de manière 
variable et empirique 29 ou 30 jours. Reste que le 



409 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 410 

moment de transition d'un mois à l'autre demeure flou 
et sa réalité se cache derrière le terme, courant mais 
ambigu, de rês warhim « tête du mois ». 

Les informations fournies par les textes sont difficiles 
à interpréter. Le terme de rês warhim montre bien la 
difficulté dans laquelle on se trouvait de décider à partir 
de quel moment le mois courant finissait et le suivant 
débutait: c'est la fin du mois, moment où l'on ne sait 
pas jusqu'où on va devoir compter et où vraisembla­
blement l'activité sacrificielle s'arrête, et la période de 
la lune noire, appelée têbibtum (avec peut-être l'idée, 
contenue dans la racine de ebêbum, que la lune « se 
purifie» en n'apparaissant pas), qui dure de 1 à 3 jours 
au début du mois. La têbibtum de la lune permet de 
reprendre une activité oraculaire valable (et bienveil­
lante) et d'établir, en même temps que l'on établit par 
calcul le déroulement du mois lunaire (dates de la 
pleine lune et des premier et dernier quartiers, 
essentielles pour des rituels mensuels réguliers comme 
le kispum ; voir ci-dessous), le catalogue des jours fériés 
du mois, sur demande de la divinité elle-même (le 
«comput" du mois, ou mûnutum). 

L'année et les saisons. - Si le mois est, du fait de sa 
brièveté, le cycle le plus aisément observé, l'année 
constitue en revanche le vrai cadre de la vie matérielle et 
économique des populations et de l'administration 
palatiale: l'activité agricole, principale source de richesse 
du royaume, est en premier lieu tributaire du retour des 
saisons et de nombreuses expressions émaillant les lettres 
d'administrateurs du royaume montrent que l'année est 
l'échelle comptable par excellence pour l'activité 
économique: on envoie en cadeau au roi les « prémices >, 
(nisannum), premiers fruits (des pistaches, des poires, 
etc.) récoltés de l'année; on réserve, après la moisson, le 
grain dont on va avoir besoin pour une année (pour les 
semailles, les rations de travailleurs, etc.) et on met sous 
scellés le reliquat. 

Quant à la vie religieuse, outre les informations que 
l'on peut tirer de la documentation administrative, qui 
montrent statistiquement que certaines cérémonies du 
culte palatial se répètent, la correspondance royale 
apporte, en quelques phrases illustrant des problèmes 
concrets de l'activité cultuelle, la preuve que ce retour 
des rites, ou du moins des préoccupations religieuses, 
est annuel. 

Or on sait la difficulté qu'il y a à faire concorder dans 
un calendrier harmonieux le mois lunaire et l'année 
solaire dans les calendriers se référant à ces deux cycles 
astronomiques comme ceux du Proche-Orient ancien. 
Le calendrier de Mari a recours quand nécessaire (et 
pas encore de manière systématique et mathématique) 
à l'adjonction de mois supplémentaires à certains 
moments de l'année : les mois les plus fréquemment 
(pour de pas dire normalement) redoublés sont les mois 
v et xii (le redoublement des mois ii, iii, ou vi apparaît a 
contrario comme exceptionnel, et souvent inexplicable). 

La moisson, pour toutes les années où il a été 
possible de la dater, semble invariablement tomber aux 
mois i ou ii. Pour cette raison, il semble que la nouvelle 

année, à Mari, ne peut concorder avec l'équinoxe de 
printemps, date beaucoup trop précoce pour les 
moissons dans la région (voir H. Reculeau). L'année 
mariote commence donc, à l'époque de Zimrî-Lîm, à la 
nouvelle lune suivant l'équinoxe de printemps (dans 
notre calendrier, à une date située entre le 21 mars et le 
20 avril). Un double système d'intercalation permet 
ensuite, pour le cas où l'année calendaire aurait 
commencé tôt après l'équinoxe (par calcul, le seuil se 
situe environ au 1er avril de notre calendrier), de faire en 
sorte que l'équinoxe d'automne tombe au mois de 
Hubur (vi) et que l'équinoxe de printemps arrive avant 
le début de l'année suivante. 

L'intercalation devait être décidée au mois d'abûm 
(iv). En effet, dans la lettre publiée sous le titre de Vie 
Nomade (Marello 1992), le bédouin Hammi-istamar se 
compare à Dumuzi, et fait à son sujet la remarque 
suivante: «Au comput de l'année (munût sattim) , on le 
tue; à chaque [hiver], il revient au temple d'Annunî­
tum ». Or à Mari, la mort de Dumuzi est célébrée au 
mois iv (abûm, voir ci-dessous). Il semblerait donc 
qu'on n'était pas en mesure de calculer avec certitude 
dès le premier mois de l'année si une intercalation serait 
nécessaire pour caler le calendrier lunaire sur l'année 
solaire et que les décisions en ce domaine pouvaient 
être prises seulement au quatrième mois, après que le 
solstice d'été fut passé. 

La première décision pouvait être alors de redoubler 
le mois suivant en intercalant un v-bis. Le respect d'une 
arrivée de l'équinoxe d'automne en vi vient peut-être 
du fait que le mois correspondant dans le calendrier de 
Samsî -Addu était le premier mois de l'année (nikmum) 
et que c'est cet événement du calendrier solaire qui était 
tenu pour indiquer le tournant de l'année dans le 
Royaume de Haute-Mésopotamie. On a pu continuer 
de respecter à Mari cette tradition sur la base de laquelle 
la date de certaines fêtes religieuses devait être calculée. 

Si l'équinoxe d'automne arrive de lui-même dans le 
courant de Hubur (vi), il est possible toutefois que l'on 
doive redoubler le mois ebûrum en ajoutant un mois xii­
bis en fin d'année, de manière que l'équinoxe de 
printemps soit passé avant que l'on célèbre de nouveau 
la nouvelle année. 

Une année de douze mois lunaires faisant entre 348 
et 360 jours (soit un écart de 5 à 17 jours avec l'année 
solaire), deux années sans intercalation peuvent se 
succéder. En revanche, normalement, deux années avec 
un mois intercalaire ne peuvent se suivre, puisque 
l'intercalation d'un mois fait commencer l'année qui 
suit très tard dans la saison. 

Avec le système d'intercalation pratiqué à Mari, 
l'année peut ainsi flotter apparemment sur une bande 
large d'un maximum de 30 jours (une lunaison) par 
rapport aux grands événements astronomiques solaires, 
et jamais plus. L'idée d'une dérive du calendrier« civil» 
par rapport au calendrier solaire ou agricole est à écarter 
définitivement, de même que l'image simpliste de mois 
de 30 jours s'étendant du 15 au 15 de nos mois. Si le 
soleil donne un repère sur lequel se règle l'année 



411 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 412 

« civile» de Mari ainsi que le calendrier du culte (du 
moins quatre de ses mois), on ne s'étonnera pas en 
revanche de voir le calendrier agricole, de même que les 
événements hydrographiques majeurs, glisser selon les 
années d'un mois à l'autre (dans cette limite de plus ou 
moins 30 jours qu'implique l'observation de l'année 
solaire et le recours à l'intercalation). 

De cette manière, ce sont quatre « points cardinaux» 
de l'année qui se dessinent, constituant un cadre 
temporel fort pour l'activité religieuse. Il s'agit tout 
d'abord des deux équinoxes : 

- L'équinoxe de printemps arrive en ebûrum xii ou 
xii-bis et le mois i, urâhum, est la première lunaison 
complète suivant l'équinoxe. Le nom du mois urâhum, 
dont l'étymologie semble devoir être recherchée du côté 
du nom de la Lune (W /YRH) serait d'ailleurs tout 
trouvé pour désigner cette première lunaison de l'année 
nouvelle, lorsque recommence le cycle d'un autre des 
grands dieux, le Soleil, vers son apogée qu'est le 
solstice d'été. C'est durant ce mois d'urâhum qu'est 
célébrée la fête du printemps, le humtum. 

- L'équinoxe d'automne arrive naturellement, ou par 
l'intercalation d'un mois v-bis, durant le mois de Hubur 
(vi). D'après la documentation administrative, le mois 
de Hubur est apparemment le moment de cérémonies 
pour Dagan, mais ce n'est sûrement pas là le plus 
important: c'est durant la première lunaison suivant 
l'équinoxe, au mois de kinûnum (vii) qu'est célébrée la 
grande fête de l'automne, le kinûnum. 

Les deux autres points d'ancrage par rapport à 
l'année solaire, les deux solstices, sont moins évidem­
ment liés au calendrier religieux. 

- Le solstice d'été arrive normalement durant le mois de 
lahhum (Dumuzi dans le calendrier« de Samsî-Addu ») 
et n'attire pas l'attention par des cultes particuliers. On 
notera cependant que c'est le moment privilégié de 
déplacements de divinités comme Ninhursag et HisarnÎ­
tum. C'est durant la lunaison suivante, en abûm (v) qu'est 
célébrée la mort de Dumuzi marquant la fin de la saison 
végétative et le retour des troupeaux dans la vallée. 

- Le solstice d'hiver doit tomber en lilliyâtum, dont le 
nom de « mois de la nuit» semble d'ailleurs tout indiqué 
pour désigner le mois où la nuit est la plus longue. C'est 
durant la lunaison suivante, au mois de Bêlet-bêrî (x) 
que Dumuzi rentre dans le temple d' Annunîtum, 
marquant la reprise des activités hivernales et le départ 
des troupeaux pour la Djéziré. C'est le moment aussi où 
commence la grande fête du pays à Mari, la fête d'Estar. 

Dans ce qui suit, on présentera tout d'abord le culte 
mensuel des ancêtres, lié aux cycles de la lune ; on 
reviendra ensuite sur les quatre rites saisonniers liés au 
cycle du soleil. On évoquera enfin la grande fête 
annuelle d'Estar, qui semble liée à un calendrier non 
pas naturel mais cultuel. 

C. LE CULTE MENSUEL DES ANCÊTRES (KISPUM). - Le 
« Rituel du kispum » de l'époque du Royaume de Haute­
Mésopotamie retrouvé à Mari (voir supra, Les rituels de 
Mari) indique que le kispum n'est pas un rituel propre­
ment royal, mais familial, accompli par tous les particu-

liers « aux alentours » de la ville en même temps que 
par le roi dans son palais. Dans sa forme, le rituel du 
kispum est un repas (naptânum), qui devait débuter par 
le geste symbolique de la « fraction» du pain : sur le 
verbe kasâpum (a/u) dans son emploi particulier de 
« rompre » est formé le substantif de forme PiRS 
indiquant non seulement l'acte de rompre, mais l'insti­
tution que constitue ce geste (Durand 1989b). 

Dans les monarchies amorrites, toutefois, le kispum 
prend une dimension commémorative complexe, reflet 
des structures tribales de la société bédouine dont ces 
familles sont issues. Les offrandes funéraires connues à 
Mari sous la forme du rituel du kispum sont l'occasion 
d'offrandes faites aux rois défunts (ana lugal-mes), les 
ancêtres de la dynastie qui ont un jour exercé le pouvoir, 
ainsi que d'offrandes ana ma-li-ki, attestées essentiel­
lement par la documentation administrative de la table 
du roi. 

Les documents administratifs des archives de Mari 
mettent en évidence la fréquence, la quantité et la 
qualité des aliments offerts, et par là-même, la différence 
de traitement qu'il y a entre les bénéficiaires de ces 
offrandes, les lugal-mes d'une part, les malikum d'autre 
part. 

Si pour moitié les documents administratifs attestent 
des dépenses pour le kispum, sans mention des 
malikum, il apparaît en revanche que les offrandes aux 
malikum devaient accompagner, sauf exception, une 
célébration du kispum. La fréquence de ces offrandes 
se laisse assez facilement saisir. La constante qui se 
dégage de l'étude des documents de la table du roi est 
de deux kispum pour les lugal-mes par mois, générale­
ment le 1er et le 16e jour, et une seule célébration du 
culte ana malikî lors du kispum du 1er jour du mois. 
Les quantités de nourriture offertes aux rois défunts et 
aux malikum sont d'une grande régularité, sans distinc­
tion entre les repas du 1 er et du 16. 

Outre le repas, geste sacrificiel en lui-même, le cœur 
du rituel est constitué par l'appel nominal des ancêtres 
du souverain ayant exercé le pouvoir. Les tribus 
sémitiques de l'ouest de l'Euphrate et de Haute­
Mésopotamie ont élaboré très tôt, et cela était déjà 
acquis sûrement au tournant du Ille millénaire, une 
tradition généalogique qui permet de voir aujourd'hui 
qu'elles étaient liées entre elles par des ancêtres 
primitifs communs. Les mêmes noms de rois apparais­
sent en effet dans le souvenir des Benjaminites de 
Babylone et des Bensim' alites de Mari. On retrouve par 
ailleurs des noms d'ancêtres cités dans la liste généalo­
gique de Samsî-Addu, mais aussi dans les diverses 
listes d'ancêtres que livrent les documents d'Ugarit. 

Ainsi retrouve-t-on parmi les noms énumérés dans la 
Liste royale assyrienne (Grayson 1980, § 3.9, p. 101 sq.) 
ceux de douze rois qui figurent dans la liste des ancêtres 
de la première dynastie de Babylone établie sous le 
règne d' Ammî-~aduqa et retrouvée à Sippar (Finkelstein 
1966). Ces noms que mentionnent en commun les deux 
textes renvoient au passé nomade des deux familles 
royales d'Assur et de Babylone. La Liste royale 



413 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 414 

assyrienne est la plus explicite, qui indique après cette 
première énumération d'ancêtres « Total: 17 rois qui 
vivaient sous la tente », référence certaine à la période 
nomade de ces tribus, avant leur sédentarisation. 

Au-delà du souvenir nominal des prédécesseurs du 
souverain sur le trône, le roi, en tant qu'aîné du groupe, 
héritier le plus direct de 1'« Ancêtre-éponyme », assume 
le rite funéraire, pour trois groupes concentriques qui 
ont entouré la lignée des rois au cours de l'histoire de la 
tribu. La famille royale, c'est-à-dire le clan qui, par son 
sang et par son destin, est digne d'exercer la royauté, 
forme le premier groupe dont le roi est le chef qui 
assume naturellement les rites funéraires. Les malikum, 
qui doivent représenter ce groupe dans le rituel mariote 
(Jacquet 2002), ne peuvent donc être les « démons 
infernaux» que l'on a longtemps vus en eux (Nougay­
roI 1950, p. 32 ; Aro 1961, col. 604). Les membres 
d'autres clans de la tribu, morts dans le cadre des 
entreprises du clan royal sont eux aussi, en tant que tels, 
appelés à participer au rituel. L'ensemble de la tribu, 
enfin, dont le roi affirme lors du rituel l'unité primitive, 
forme le troisième groupe. Cela est très visible 
notamment dans la liste dynastique babylonienne et, en 
somme, Ammî-:;;aduqa assume toute l'histoire de sa 
famille, au sens large, dont il entretient le souvenir et 
l'unité, depuis la terre de départ jusqu'au but ultime du 
destin de son groupe, Babylone, siège de sa royauté. 

Il semble donc que la même tradition vaille dans toutes 
les familles royales amorrites sédentarisées au début du 
deuxième millénaire: l'évocation des ancêtres par la 
famille royale donne lieu à la célébration des origines 
tribales et nomades de la famille. À l'époque où les rois 
vivaient sous la tente, le groupe s'est scindé, au hasard de 
ses errances, en différentes branches dont plusieurs ont, 
semble-t-il, fondé une royauté particulière qui finit 
par s'établir dans une région précise et une capitale. 
Babylone, Subat-Enlil et Mari en sont les principales 
attestations dans la documentation disponible. 

À la cérémonie annuelle qui existait peut -être à une 
époque ancienne non documentée, et dont on retrouve la 
trace dans les seuls noms de mois abûm (le mois « de 
la fête-abûm») ou encore malkânum (le mois des 
malikum), du calendrier local de Mari et d'autres villes 
amorrites, s'est substitué à Mari un culte mensuel, le jour 
de la nouvelle lune, pour les malikum et bimensuel, à la 
nouvelle lune et à la pleine lune, pour le kispum des rois 
défunts. C'est dans ces manifestations les plus évidem­
ment cycliques du culte que semblent s'exprimer au 
mieux les aspects commémoratifs de la religion amorrite, 
et finalement une conception linéaire du temps écoulé 
des origines à l'époque présente. 

D. LE CALENDRIER SAISONNIER DU CULTE. - Comme 
on l'a vu plus haut, le calendrier de Mari a la particula­
rité de pratiquer l'intercalation de mois supplémentaires 
de sorte que équinoxes et solstices tombent de manière 
régulière aux mêmes mois de l'année. Sur le plan rituel, 
il semble que ce soit à chaque fois dans la première 
lunaison complète après ces événements solaires, donc 
le mois suivant, que surviennent les quatre fêtes 
majeures dont on puisse avoir, en étudiant la documen-

tation, sinon la certitude, tout au moins le soupçon d'une 
régularité annuelle: il s'agit du humtum et du kin(mum, 
marquant l'arrivée, respectivement, du printemps et de 
l'automne, et du cycle mettant en scène la mort et la 
renaissance de Dumuzi auprès de sa parèdre Annunî­
tum, marquant l'arrivée de l'été et de l'hiver. 

L'axe des équinoxes: humfum et kinûnum. - a) La 
fête du humtum. - Le humtum est largement attesté dans 
la documentation syro-mésopotamienne ancienne, avec 
quelques particularités qui ne peuvent manquer d'être 
relevées. 

La première concerne la date du rituel dans l'année 
calendaire. La fête du humtum, documentée pour le 
règne de Zirnrî-Lîm comme pour celui de son prédéces­
seur par quelques bordereaux administratifs, se caracté­
rise tout d'abord par le fait qu'elle n'est attestée, à Mari, 
pour aucun autre mois qu' urâhum, le premier mois du 
printemps (viii* = i). 

Dans le Royaume de Haute-Mésopotamie, il semble, 
d'après la stèle de Victoire de Samsî-Addu conservée 
au Louvre (Charpin 2004b, p. 162), que le humtum ait 
été célébré (à Arrapha, tout simplement là où le roi se 
trouvait lors de sa campagne militaire dans la région du 
Zab inférieur), avant le 20 viii * , c'est-à-dire certaine­
ment au début de viii *, ce qui concorde avec la date du 
« Rituel du kispum » d'époque éponymale (voir, Les 
Rituels de Mari, col. 389 sv.), qui documente aussi le 
humtum au mois viii *. 

Le humtum est attesté aussi à Sippar, non pas 
directement mais à travers un nom de mois. Or les 
documents administratifs et juridiques paléo-babylo­
niens de cette ville indiquent que le mois de humtum 
arrivait au tournant de l'année, peu avant la moisson. 
Par bien des aspects, à commencer par l'existence de 
deux calendriers, le calendrier babylonien d'héritage 
sumérien en usage dans le royaume d'Hammu-rabi, et 
un calendrier local présentant des traits communs avec 
les calendriers des villes de Syrie amorrite, Sippar est 
partagée entre la culture suméro-akkadienne et des 
particularismes amorrites. Cela oblige à poser la 
question de l'origine du humtum. 

Le monument cruciforme de Manistusu (Sollberger 
1968), quoiqu'étant un faux néo-babylonien, évoque le 
humtum sous deux angles intéressants. Son caractère 
antique d'une part, avec un terminus post quem 
remontant à l'époque sargonique, en l'occurrence au 
règne de Manistusu : l'inscription ne semble pas affirmer 
que c'est Manistusu lui-même qui serait à l'origine du 
rituel, mais la tradition semble bien faire remonter la fête 
à l'époque d'Akkad. Son caractère annuel d'autre part, 
puisque le humtum apparaît comme la première grande 
fête de l'année rituelle de l'Ebabbar de Sippar. 

Enfin, les hémérologies assyriennes, héritières autant 
des traditions akkadiennes et babyloniennes que du 
passé amorrite du cœur de l'empire, attestent la fête du 
humtum de Samas au mois de nisannu (i). 

S'il n'est pas possible de faire du humtum une vérita­
ble fête du « Nouvel An », dans la mesure où il est 
attesté dans des calendriers qui ont pour point de départ 



415 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 416 

l'équinoxe d'automne comme celui du Royaume de 
Haute-Mésopotamie, il reste néanmoins que, dans 
toutes les traditions où il est documenté, le humtum 
apparaît comme une fête du printemps. 

La deuxième particularité est que le humtum semble 
consacré à Samas mais impliquer aussi une autre 
divinité, dans le temple de laquelle le rituel a lieu : la 
documentation administrative de Mari, très allusive, ne 
mentionne malheureusement pas le rôle du dieu-Soleil. 
Il est dit en revanche explicitement que le humtum est 
célébré dans le temple de Dagan, principale divinité 
politique de la région du Moyen-Euphrate. 

D'après les protocoles rituels du Royaume de Haute­
Mésopotamie retrouvés à Mari, le humtum est célébré 
« dans le temple de la déesse », (dans lequel il faut voir 
peut-être le temple palatial de Bêlet-Ekallim). Il 
concerne en premier lieu Samas, à qui une lamentation 
est consacrée (Rituel du humtum) et à qui 4 moutons 
sont sacrifiés par le roi (Rituel du kispum). 

À Arrapha, c'est Addu qui participe au rituel au côté 
de Samas, sûrement parce que le temple d'Addu était le 
grand temple de la ville, et Addu le dieu roi de la région 
du Zâb inférieur où Samsî-Addu se trouvait. 

La Sippar paléo-babylonienne ne documente pas à 
proprement parler la fête du humtum mais seulement le 
mois auquel elle a donné son nom. Aucun dieu n'est 
donc explicitement associé à la fête, mais Samas et 
l'Ebabbar tenaient la première place dans le panthéon et 
le culte à Sippar. C'est dans ce sanctuaire de Sippar que 
le Monument Cruciforme évoque d'ailleurs la fête. 

Ainsi la fête du humtum semble-t-elle associer le 
dieu soleil Samas à la grande divinité protectrice du lieu 
où on la célèbre. Par-delà sa grande diffusion à travers 
des régions et époques de traditions différentes mais 
mêlées par des points de rencontre de leurs histoires 
politiques, du pays d'Akkad paléo-akkadien et paléo­
babylonien à l'empire assyrien, en passant par la Syrie 
amorrite, le humtum conserve donc des aspects locaux 
impliquant les divinités politiques propres à chaque 
royaume. 

En tant que rituel de printemps à dimension solaire, 
rituel proprement royal (il a lieu là où le roi se trouve et 
ne semble pas impliquer la participation du peuple tout 
entier), le humtum doit être doté d'un sens et d'un 
contenu précis. Le terme se rattache pourtant difficile­
ment à une étymologie qui en éclairerait la signification. 

Attentifs tout d'abord à la dimension solaire du rituel et 
à sa date, les premiers commentateurs ont recherché une 
explication du côté d'une racine HMT « se dépêcher », le 
humtum étant alors le moment où le soleil « reprend sa 
course dans le ciel» (NougayroI1947, p. 333 n. 21). Une 
autre interprétation liée au soleil résida dans une racine 
HMT « être chaud », et on a interprété le rituel comme 
une « fête de la chaleur », marquant le moment où le soleil 
redevient ardent, préfigurant la période estivale (von 
Soden 1953, p. 255 sq. na 57. etAHw, p. 355 sq.). 

Sur HMT « se hâter, se dépêcher », J.-M. Durand 
(communication personnelle, à paraître dans La religion 

à l'époque amorrite) est aujourd'hui tenté de voir dans 
le humtum une course rituelle, geste religieux bien 
attesté dans les religions arabes pré-islamiques dont, 
curieusement, on ne trouve pas d'attestation dans le 
Proche-Orient ancien, si ce n'est dans le lismum (cf. Le 
« Rituel» d'Estar, col. 399-403). Cette interprétation a 
le mérite d'éclairer l'expression par laquelle le roi est 
décrit comme « prenant la tête du humtum », une 
procession qui entrerait (au pas de course) dans le 
temple de la déesse. 

Cette solution, comme les précédentes, oublie 
cependant qu'à Mari comme dans les rituels du 
Royaume de Haute-Mésopotamie le humtum apparaît 
comme un objet que l'on soulève (nasûm). Sûrement 
faut-il donc y voir avant tout un objet de culte, peut-être 
un symbole solaire, autour duquel le rituel s'organise 
(c'est un objet de culte aussi qui donne son nom à la 
fête du kinûnum ; voir ci-dessous). Les textes adminis­
tratifs de Mari évoquent par ailleurs des dépenses 
d'huile, qui selon toute vraisemblance doivent servir à 
l'onction de l'objet. Cela n'exclut d'ailleurs pas que 
l'entrée dans le temple soit une procession de ceux qui 
assistent au rituel, l'occasion aussi d'un repas et de 
cadeaux précieux présentés à Samas et à son hôte divin. 

b) La fête du kinûnum. - Diamétralement opposée au 
humtum dans le calendrier de Mari, puisqu'elle survient 
durant le mois vii qui suit l'équinoxe d'automne, la fête 
du kinûnum est plus sûrement encore une fête annuelle. 
Elle ad' ailleurs donné son nom au mois où elle se 
déroule dans les deux calendriers qui nous intéressent à 
Mari : le mois du kinûnum est en effet le nom du mois 
vii du calendrier local (= iio dans le calendrier dit« de 
Samsî-Addu »). 

Le nom de mois est attesté par ailleurs à Terqa et dans 
le calendrier d'Esnunna comme mois vii, et à Sippar 
comme mois viii (Greengus 2001). La réalité qu'il 
recouvre n'est pourtant pas purement amorrite : la 
plupart des informations sont fournies par une documen­
tation d'époque postérieure, essentiellement Nuzi, ainsi 
que des rituels et textes littéraires néo-assyriens et les 
textes néo-babyloniens de l'Eanna d'Uruk. 

Le kinûnum désigne, dès les hautes époques, un 
« brasero» ou « foyer ». Il faut distinguer dans les 
textes les mentions profanes du kinûnum, (comme dans 
l'expression« kinûnum du roi »), qui désigne vraisem­
blablement un simple moyen de chauffage utilisé durant 
la saison froide, et les mentions sacrées de l'objet­
kinûnum, présent dans certains temples, et centre de 
l'attention lors d'une cérémonie particulière. Il semble 
qu'à l'époque paléo-babylonienne, la fête du kinûnum 
concernait une divinité en particulier (comme on va le 
revoir pour le kinûnum de Bêlet-Ekallim à Mari) ; 
l'inscription de la statue d'Idrimi témoigne du lien entre 
le culte des ancêtres et le kinûnum ; les documents 
d'époque récente laissent penser qu'au moment de la 
(grande) fête-kinûnum, ce sont tous les braseros des 
dieu{( d'une ville qui sont l'objet de cultes. 

Il n'est pas question, au vu de la documentation du 
premier millénaire, de séparer, pour l'époque paléo-



417 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 418 

babylonienne, l'objet-kinûnum présent dans le temple 
de la fête qui le célèbre. On distinguera cependant la 
fonction domestique du brasero, instrument de 
chauffage, et sa fonction sacrée, mal définie. Cela 
permet en tout cas d'écarter d'emblée le lien entre le 
rite et la nécessité de se prémunir du froid hivernal 
(Cohen 1993, p. 392-394). 

À l'époque éponymale, la « fête du kinûnum » est 
l'occasion d'une onction de (la statue du dieu) Samas, 
le 18/iio/ép. NÎmer-SÎn (Charpin 1984, p. 90 no 44). Il 
s'agit là de la seule attestation de Samas en ce mois et 
pour cette fête. Pour les autres années documentées, le 
kinûnum a lieu le 8 ou le 12 du mois et la fête concerne 
Bêlet -Ekallim, telle qu'elle est célébrée encore sous 
ZimrÎ-LÎm. La continuité du culte d'un règne à l'autre 
laisse penser que cette fête avait un ancrage local 
important. Sous Zimrî-LÎm en effet, le « kinûnum de 
Bêlet-Ekallim » est attesté à deux reprises, le 9 du 
mois: de l'huile est dépensée alors pour des onctions, 
et notamment « pour oindre les (statues des) dieux ». 

Une lettre de Kibrî-Dagan à ZimrÎ-LÎm (ARM III, 

na 72 = LAPO 17, na 693), envoyée vraisemblablement 
depuis Terqa, mentionne la cérémonie du kinûnum de 
Dagan. Il y aurait donc à Terqa, comme s'en doutait 
déjà J. Bottéro (ARM VII, na 199), une cérémonie pour 
Dagan, divinité protectrice de la ville, semblable à celle 
adressée à Bêlet-Ekallim, divinité protectrice du palais, 
à Mari. Il est dommage de ne pas en connaître la date. 

On peut ainsi imaginer que la fête-kinûnum était à 
l'époque paléo-babylonienne une fête majeure de la cité 
qui, célébrant avant tout la divinité protectrice, portait 
un soin particulier aussi à toutes les divinités (ou 
représentations divines) de la ville. La dimension 
rituelle de ce moment important de l'année religieuse 
échappe malheureusement à la connaissance. C'est la 
régularité de cette fête impliquant un objet de culte 
particulier dans le temple qui a dû faire que l'on donna 
son nom au mois vii, bien plus que l'usage par le roi 
d'un quelconque brasero pour des raisons de tempéra­
ture ambiante. 

La veille (ou avant-veille) du rituel du kinûnum de 
Bêlet-Ekallim a lieu, de manière apparemment aussi 
régulière, la fête sebû( t) sebfm. Elle est attestée à Mari 
par plusieurs documents datés du règne de Zimrî-LÎm 
(Charpin 1989). Deux exemples datent du 7 de 
kinûnum, qui est à Mari le septième mois; on comprend 
qu'il s'agit de la fête du « septième jour (sebûtum) du 
septième (mois) (sebûm) ». La symbolique attachée au 
chiffre sept est particulière à chaque culture où on 
retrouve ce chiffre et l'interprétation que l'on peut en 
donner n'est pas évidente pour la Mésopotamie, et pour 
Mari en particulier. En matière de calendrier, l' explica­
tion généralement reçue est que le chiffre 7 renvoie à 
l 'heureuse coïncidence de deux phénomènes célestes: 
c'est à la fois la durée, en jours, d'un quart de lunaison 
et le nombre des astres mobiles observables à l' œil nu 
par un observateur terrestre, les seuls connus des 
anciens, à savoir le soleil, la lune, et les cinq planètes les 
plus proches, Mercure, Vénus, Mars, Jupiter et Saturne. 

Il n'est pas possible de dire non plus si les deux fêtes 
de kinûnum et sebût sebîm, par-delà leur proximité dans 

SUPP. AU DIeT. DE LA BIBLE 

le temps, avaient un rapport entre elles. 

L'axe des solstices: le culte de Dumuzi. - Tout 
comme les équinoxes, les solstices tombent chaque 
année au même mois du calendrier mariote et ces transi­
tions saisonnières donnent lieu durant le mois suivant à 
des cultes qui, d'après la documentation, reviennent 
annuellement. Il s'agit des fêtes organisées pour 
Dumuzi. Mais le nom de Dumuzi ne doit pas constituer 
un écran et pousser à ramener ces fêtes mariotes aux 
modèles mieux connus du Sud et il convient de s'inter­
roger sur la valeur de ces fêtes marquant les transitions 
printemps/été et automne/hiver. Dans le Sud de 
tradition sumérienne, le cycle festif de Dumuzi est lié 
au début de l'année, à la fin du cycle végétatif de l'orge, 
autrement dit après la moisson. Or les fêtes pour 
Dumuzi attestées à Mari ne tombent ni au début de 
l'année, ni au moment de la moisson. La figure de 
Dumuzi dans le monde amorrite est plus complexe et 
renvoie en outre à un idéal de vie nomade, que l'on doit 
tenter de retrouver dans les cultes qui lui sont rendus. 

a) Cérémonies d'été: la mort de Dumuzi. - Le mois 
d'abûm (xia = iv) était considéré à Mari comme le 
moment de la mort de Dumuzi. On se souvient par 
ailleurs que ce moment de la mort de Dumuzi est le 
moment du « comput de l'année» (munût sattim, voir 
la lettre de HammÎ-istamar citée plus haut). L'époque 
éponymale documente des offrandes d'huile à Dumuzi 
pendant ce mois, les 19 et 28. Sous Zirnrî-LÎm, un texte 
mentionne la cérémonie de «l'enterrement» (temrum) 
de Dumuzi le 19 abûm ZL 5 [= 4']. 

Le contenu de ces cérémonies reste obscur. On peut 
rapprocher cependant de ces documents le bordereau 
ARM IX, na 175 (iv/ZL 7 [= 6']) où une importante 
quantité de grain est attribuée à des « pleureuses» (mi­
mes ba-ki-tim) qui pourraient fort bien avoir officié lors 
de cérémonies de lamentations célébrant la « mort» de 
Dumuzi (Kutscher 1990, p. 40) à la fin du mois iv. De 
même peut-on verser au dossier les documents adminis­
tratifs qui mentionnent, pour quatre années différentes, 
à une date située entre le 26 abûm (iv) et le 2 Hibirtum 
(v), des cérémonies impliquant un « chanteur» (inûma 
zamîri(m), cela à titre d'hypothèse seulement, car le lien 
avec le culte de Dumuzi n'est pas prouvé ici non plus. 

Dans d'autres traditions, le mois d' abûm est le moment 
privilégié des offrandes funéraires et du culte des 
ancêtres. Cela n'apparaît pas dans la documentation 
mariote, qui, outre le kispum mensuel (ci-dessus), réserve 
plutôt les mois d'hiver à ces aspects commémoratifs du 
culte (voir infra, Les fêtes de ['hiver en l'honneurd'Estar 
et Dêrîtum). 

b) Les cérémonies d'hiver: le retour de Dumuzi. - Le 
mois v*, Mammîtum (= x, Bêlet-bêrî dans le calendrier 
local), qui arrive 6 mois après le mois d'abûm, est le 
moment du « retour de Dumuzi » et de son « entrée 
dans le temple de Bêlet-Ekallim» à l'époque éponymale 
comme sous le règne de ZimrÎ-LÎm. L'entrée de 
Dumuzi dans le temple de Bêlet-Ekallim désigne 
simplement son admission dans la zone sacrée du 
sanctuaire de la déesse. C'est auprès d'AnnunÎtum que 
Dumuzi réside cependant quand il est au palais. 

S.B. - XlV. - 14-



419 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 420 

c) La figure de Dumuzi. - Dans la tradition du Sud et 
de l'Est, Dumuzi/Tammuz représentait la force vitale 
du grain planté à l'automne, qui devait se manifester à 
la fin dans la récolte luxuriante du printemps. Ainsi, de 
l'automne aux premiers mois du printemps, Dumuzi­
le grain - grandissait et prospérait. Mais à l'arrivée de 
l'été, le grain était coupé et seule restait la paille 
desséchée - Dumuzi était épuisé. Aussi l'été était-il le 
moment des lamentations sur la mort de Dumuzi, sur 
la puissance disparue de la semence et du grain. 

Mais à Mari, semble-t-il, le culte de Dumuzi est en 
partie coupé des réalités agricoles. En revanche, la 
figure du dieu s'enrichit de dimensions supplémen­
taires, proprement syriennes: 

- La proximité entre Dumuzi et Annunîtum est 
soulignée par plusieurs documents. La lettre de Hammî­
istamar, citée plus haut dit qu'« à chaque [hiver] il 
revient au temple Annunîtum ». Une lettre d'Itûr-Asdu 
au roi est encore plus explicite (A.512 : 7-15 ; Durand 
1995, p. 206-207) : « Le jour où j'ai fait porter cette 
tablette à mon seigneur, on a donné la cérémonie 
d'expiation (pudûm) de mon seigneur dans le temple 
d'Annunîtum de Sehrum. J'ai fait entrer Dumuzi dans 
le temple d'Annunîtum de Mari. La Reine a offert le 
sacrifice dans le temple d'Annunîtum de Sehrum ». 

Il n'est pas impossible, donc, que Dumuzi ait été 
pour les Mariotes l'époux d' Annunîtum, un dieu 
originellement syrien et identifié tardivement seulement 
au Dumuzi sumérien. D'autres dieux syriens connais­
sent en effet un cycle annuel de descente aux Enfers et 
de renaissance, dont les noms authentiques peuvent être 
cachés derrière le nom sumérien de Dumuzi (Durand 
1995, p. 206-207). 

On ne peut ainsi manquer de rapprocher le moment 
appelé la« sortie d'Annunîtum» (inûma wasî Annunî­
tim) mentionné par trois fois dans la documentation 
administrative, dans les semaines qui précèdent les 
lamentations en l'honneur de Dumuzi. L'événement est 
à rattacher sûrement au culte de ce dieu. 

- Le pasteur Dumuzi est la représentation embléma­
tique de la vie nomade par excellence, celle dont 
doivent pouvoir se prévaloir les chefs amorrites : ce que 
retient le chef bédouin Hammi -istamar (voir ci -dessus) 
et ce en quoi il se compare à Dumuzi, ce n'est pas sa 
dimension agraire, mais le fait qu'« [il a] failli périr et 
[s'est] sauvé de la mort ». P. Marello a cité dans son 
édition du texte les passages de l'Épopée de Zimrî-Lîm, 
parallèles à l'Épopée d'Erra, qui chantent dans les 
mêmes termes la vie guerrière et sans repos des vrais 
nomades. Il n'est pas impossible que le culte mariote 
de Dumuzi ait comporté des traces de cette spécificité 
bédouine de la figure du dieu, même si elles ne sont 
plus perceptibles dans nos sources. 

Les lamentations qui accompagnent en été la mort du 
dieu sont peut-être l'occasion d'une célébration des 
ancêtres de la dynastie, mais on n'en a plus trace qu'à 
travers le nom du mois iv où elles ont lieu (abûm). En 
revanche, le retour de Dumuzi, qui a lieu six mois plus 
tard, au mois x, s'insère dans le grand cycle festif 
commémoratif des Bords-de-l'Euphrate, la fête annuelle 

d'Estar. Mais ce qui est célébré peut-être, plus encore, 
à travers les figures de Dumuzi et Annunîtum, c'est 
l'opposition entre la saison consacrée à la vie nomade 
et à ses activités, le voyage et la guerre, durant laquelle 
Dumuzi, figure masculine, risque sa vie et, plus 
important, échappe à la mort, et la saison consacrée à la 
vie au palais, sédentaire, dans l'univers plus féminin 
d'Annunîtum. 

E. LES FÊTES DE L'HIVER EN L'HONNEUR D'EsTAR ET 

DÊRÎTUM. - Les mois d'hiver qui doivent marquer, sinon 
un arrêt, du moins un ralentissement de la « vie 
nomade» dans les monarchies amorrites sont l'occasion 
pour le groupe de célébrer autour du roi les grandes fêtes 
manifestant l'unité de la « famille» autour de son 
« chef ». Ces fêtes posent un problème de dénomination 
et derrière l'appellation de « fête d'Estar » communé­
ment admise pour désigner les festivités de cette période 
de l'année, il faut distinguer en réalité dans le calendrier 
deux moments indépendants. Le mois de lilliyâtum (ix, 
dans la tradition locale = iv* dans le calendrier dit « de 
Samsî-Addu ») est celui de la célébration de la fête 
d'Estar proprement dite à Mari. Le mois de kiskiS.$um 
(xi = vi*) est le moment des fêtes de Dêrîtum, qui se 
déroulent à Dêr. Malgré le caractère très déséquilibré de 
la documentation d'un règne à l'autre, il semble possible 
de trouver des traces de ces deux cycles festifs sous 
Yasmah-Addu et sous Zimrî-Lîm. On évitera donc ici 
de poser le problème en termes de remplacement d'un 
culte par un autre ou d'un «décalage» supposé pour la 
première moitié du règne de Zimrî-LÎm (Durand­
Guichard 1993, p. 29-40 ; le détail du culte d'Estar lui­
même, ses liens avec le culte du râmum et des bétyles, 
ou avec les pagra 'um de Dagan, doivent être exposés 
par J.-M. Durand sur la base d'un important lot de lettres 
inédites et ne peuvent être traités ici). 

Le mois de Bêlet-bêrî (x) est le moment du retour de 
Dumuzi dans le temple d'Annunîtum dont il a été traité 
plus haut et sur lequel on ne reviendra pas. On exposera 
seulement ici les données concernant le calendrier de 
la fête d'Estar à Mari et de celle de Dêrîtum à Dêr. 

La fête d'Estar du mois de lilliyâtum (ix). - La fête 
d'Estar, célébrant sous Zimrî-LÎm une Estar locale, 
protectrice de la dynastie, et sous Yasmah-Addu la 
figure importée d'Estar d'lrradân (voir supra, Les 
rituels de Mari), s'étend sur une semaine au début du 
mois ix, lilliyâtum (iv*, nabrûm, dans le calendrier « de 
Samsî-Addu ») qui représente, dans la tradition locale, 
le « mois de la nuit» associé au solstice d'hiver. Estar 
est accueillie au palais « dans le temple de Bêlet­
Ekallim » dès le 1 er jour du mois, puis y est rejointe par 
Nergal une semaine plus tard. Ces deux moments sont 
marqués par des cérémonies particulières. 

a) L'entrée d'Estarau palais/dans le temple de Bêlet­
Ekallim. - Le premier moment est constitué par l'entrée 
d'Estar au palais et son installation dans le temple de 
Bêlet-Ekallim. On peut distinguer d'après notre 
documentation des années « normales» de l'année ZL 
7 (= 6'), qui apparaît comme « exceptionnelle ». 

Dans les années « normales », l'offrande du « plateau 
de faveurs» (passur dumqî) correspond toujours au 



421 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 422 

début du sacrifice d'Estar, à la néoménie. C'est à cette 
même date qu'est attesté le « sacrifice (d'Estar) dans le 
verger (du roi) » et il est possible que le sacrifice dans 
le verger ait un rapport avec l'offrande du passur dumqî, 
le terme siskurrre, que l'on rend par « sacrifice », 

pouvant recouvrir des gestes rituels variés: repas ou 
sacrifice sanglant. Les repas sacrificiels peuvent durer 
ensuite plusieurs jours tandis qu'Estar réside au palais, 
et plus précisément « dans le temple de Bêlet­
Ekallim », où elle est toujours présente une semaine 
plus tard (M.6907, daté du 5/ix/ZL 6 [= 5']). 

L'année ZL 7 (= 6') apparaît, par comparaison, 
comme « exceptionnelle », puisque c'est le 7/ix, 
seulement, que sont mentionnés d'une part l'offrande du 
passur dumqî, et d'autre part le sacrifice d' Estar dans le 
verger. Le début de la fête d'Estar semble bel et bien 
avoir été perturbé par un retard que l'on a voulu rattra­
per. En effet, le même jour que l'offrande du passur 
dumqî et q\le le sacrifice d'Estar a lieu la deuxième étape 
importante de cette période festive, le sacrifice du Char 
de Nergal, que l'on célèbre sans tarder, puisque cette 
cérémonie a lieu normalement le 7/ix. 

b) Le Char de Nergal. - Les festivités du Char de 
Nergal sont attestées quatre fois dans le règne de Zirnrî­
Lîm en date du 7/ix ; les expressions qui les désignent 
parlent, pour les plus succinctes, du « Char» et pour la 
plus complète, du « sacrifice du Char de Nergal ». 

La fête du Char de Nergal n'est toutefois pas apparue 
avec Zirnrî -Lîm. L'époque éponymale en fournit deux 
attestations. La première n'est qu'à moitié explicite, 
puisqu'il s'agit d'un bordereau mentionnant une 
dépense d'huile « pour Nergal » (Charpin 1984, p. 86 
n° 12; 9/iv*IAssur-malik). La seconde concorde tout à 
fait avec les données du règne de Zirnrî-Lîm: la 
dépense d'huile est enregistrée le 7/iv*/warki Tab-~illi­
Assur, « lors du Char de Nergal (ARM VII, n° 29). 

Ces sacrifices des premiers jours du mois de lilliyâ­
tum permettent de relire la chronologie des tout 
premiers jours du règne de Zimrî-Lîm (dans l'année 
dite ZL 0) : le mois de lilliyâtum est le mois de la transi­
tion entre les deux règnes : le dernier sacrifice attesté 
pour le règne de Yasmah-Addu dans la documentation 
de Mari est daté du 7/ix/warki Tab-~illi-Assur (voir ci­
dessus ARM VII, n° 29, à propos du Char de Nergal), et 
le tout dernier document de l'administration de 
Yasmah-Addu, du ll1ix (Charpin-Ziegler 2003, 
p. 170 sq.). Yasmah-Addu a donc honoré les cultes 
jusqu'à la toute fin de son règne. Quant aux premiers 
textes administratifs datés de Zirnrî-Lîm documentant 
des sacrifices à Mari, ils datent du 29/ix (ARM XXI, 

n° 18). Il est intéressant de remarquer que d'après ce 
texte Zimrî-Lîm honore avant tout Estar, Bêlet-Ekallim 
et Nergal, et qu'une cérémonie dans le Verger a lieu au 
même moment. Tout se passe comme si, n'ayant pu 
faire honneur aux dieux durant sa marche militaire vers 
Mari, aux dates normales du début du mois, dans la 
semaine du 1 er au 7/ix, le nouveau roi s'était hâté de 
rattraper ce retard. On aurait ainsi la preuve que la 
tradition de la fête d'Estar et de Nergal à Mari ne date 

pas de la domination de la ville par le Royaume de 
Haute-Mésopotamie, mais avait cours déjà du temps 
des ancêtres de Zimrî-Lîm, qui en a gardé la mémoire 
dans son exil vers l'Ouest. Yasmah-Addu n'a fait 
qu'entretenir, dans ce cas précis, les cultes locaux 
existant avant lui. 

Les fêtes de Dêrîtum en ki~ki~~um (xi). - La 
période du 13 au 19/xi apparaît, à la lumière de la 
documentation administrative, comme le moment 
privilégié des cultes pour Dêrîtum. Le roi (et sûrement 
une partie de la cour) se déplace à Dêr. Mais tous les 
sacrifices attestés pour cette période ne peuvent être 
rattachés aux festivités de Dêr : 

- À l'époque éponymale, une dépense d'huile est 
enregistrée, malheureusement sans le quantième du 
jour, durant le mois mana (vi* = xi)« lors de (la fête de) 
Dêrîtum » (inûma Dêrîtim), pour l'éponymie d'Ikup­
piya (Charpin 1984, p. 88 n° 29) ; des dépenses d'huile 
sont enregistrées pour offrandes à Dêrîtum le 
14/xi/Awiliya (ARM VII, n° 5) et le 13/xi/ Tab-~illi­
Assur (Charpin 1984, p. 85 n° 4) ; mais cette même 
année, il semble que d'autres cérémonies concernant 
Dêrîtum aient eu lieu plus tôt dans le mois: le 5/xilTab­
~illi-Assur, de l'huile est offerte à Dêrîtum et Bêlet­
Ekallim, « lors de l'entrée du roi» (Charpin 1984, p. 87 
n° 22). 

- En ZL 0, des sacrifices pour Bêlet-Ekallim et pour 
Dêrîtum ont lieu dès le 15/xi (ARM XXIII, n° 298) ; il 
semble même que des devins y accomplissent des 
interrogations dès le 13/xi (ARM XXIII, n° 294). Le 
16/xi, ARM XXIII, n° 303 enregistre à Dêr une déyense 
d'ovins pour un « sacrifice pour Dêrîtum », pour Samas 
et pour Sîn, ainsi que pour la table du roi, qui a voyagé 
ce jour-là de Mari à Dêr (une consultation oraculaire 
est attestée à Mari avant le départ, et un repas est pris 
par le roi dans les deux villes). Des messagers 
d'Esnunna et du Yarnhad sont présents pour l'occasion. 
La dernière attestation de cérémonies à Dêr est datée 
du 18/xi (ARM XXI, n° 41), où sont enregistrées des 
dépenses de bétail pour un « sacrifice pour Dêrîtum » 
(siskurrre a-na dde-ri-tim), parmis d'autres offrandes 
et un repas du roi. Celui-ci était donc toujours présent 
à Dêr ce jour-là. Le retour du roi à Mari est attesté le 
20/xi. 

- En ZL 1, la première mention d'une cérémonie à 
Dêr est datée du 16/xi, (Duponchel 1997, p. 237, 
n° 70) : de l'huile est dépensée pour oindre des objets 
de culte-zahâtum à Dêr. Le même jour, un texte 
mentionne explicitement le départ du roi à Dêr et les 
derniers préparatifs du matériel avec lequel il voyage 
(DuponchelI997, p. 237, n° 72). Ce même jour, enfin, 
a lieu l'installation de (la statue de) Dêrîtum sur son 
socle et le graissage de diverses pièces du char qui va la 
transporter de Mari à Dêr (Duponchel 1997, p. 238, 
n° 73). Une représentation de la déesse Dêrîtum, statue 
ou emblèmes, doit voyager en même temps que le roi 
de Mari à Dér et une scène d'entrée du roi en majesté 
doit avoir lieu à Dêr à l'arrivée. Le 18/xi a lieu une 
procession autour de la ville de Dêr, mettant en scène 
des baladins et des chantres (Duponchel 1997, p. 238 
n° 74), ainsi que divers sacrifices. Pour la journée du 



423 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 424 

19/xi/ZL 1 à Dêr, sont documentées les dernières 
cérémonies attestées dans le cadre de la fête de Dêrîtum 
(Duponchel 1997, p. 240, n° 81) ainsi que la prépara­
tion du char, vraisemblablement en vue du retour à Mari 
(Duponchel 1997, p. 239, n° 78). 

- Pour cette période du 13 au 19/xi, les années 
suivantes n'apportent que des éléments épars: en ZL 2 
(= ZL 1'), le 17/xi, le bordereau M.6779 enregistre une 
dépense d'étoffes par Daris-Libur sur les biens de 
Mukannisum « lors de (la fête de) Dêrîtum ». En ZL 8 
(= ZL 7'), le bordereau M.12791 enregistre des étoffes 
« lors de (la fête de) Dêrîtum » avec un léger décalage 
mais au même mois, le 26/xi (Durand-Sevalié s.p.). On 
peut, pour finir, recouper ces informations avec deux 
documents, datés de ZL 5 (= ZL 4'), qui, sans mention­
ner de sacrifice particulier, attestent de la présence du 
roi à Dêr à cette période. Les fêtes de Dêr semblent 
donc bien avoir eu lieu régulièrement au mois xi durant 
tout le règne de ZimrÎ-Lîm (au moins entre ZL 0 et ZL 
8) et, pour autant qu'on puisse le voir, déjà à cette 
époque sous Yasmah-Addu (en Ikuppiya, Awiliya et 
Tab-~il1i-Assur). 

Bibliographie 
AHw = W. von Soden, Akkadisches Handworter­

buch, Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1959-1981. - Aro 
1961 = J. Aro, « (Compte rendu de) M. Birot, Archives 
Royales de Mari IX: Textes administratifs de la salle 5, 
Paris, Geuthner, 1960 », OLZ 56, col. 603-605. 

Charpin 1982 = D. Charpin, « Mari et le calendrier 
d'Ebla », RA 76, p. 1-6; 1984 =« Nouveaux documents 
du bureau de l'huile à l'époque assyrienne », MARI 4, 
p. 83-126; 1987c =« Nouveaux documents du bureau 
de l'huile (suite) », MARI 5, p. 597-599 ; 1989 = «Les 
mois Uwarum et Sebûtum », NABU 1989/93. -Cohen 
1993 = M.-E. Cohen, The Cultic Calendars of the 
Ancient Near East, Bethesda, CDL Press. 

Duponchel 1997 = D. Duponchel, « Les comptes 
d'huile du palais de Mari datés de l'année de Kahat », 

FM III, p. 201-262. - Durand 1987b = J.-M. Durand, 
« L'organisation de l'espace dans le palais de Mari: le 
témoignage des textes », dans E. Lévy (éd.), Le système 
palatial en Orient, en Grèce et à Rome, Actes du 
colloque de Strasbourg 19-22 juin 1985, Strasbourg, 
p. 39-110 ; 1989b = « Tombes familiales et culte des 
Ancêtres à Emâr », NABU 1989/112 ; 1995 = « La 
religion en Siria durante la época de los reinos amorreos 
segun la documentacion de Mari », dans G. deI Olmo 
Lete (éd.), Mitologia y Religiôn deI Oriente Antiguo 
11/1, Semitas Occidentales (Ebla, Mari), Sabadell­
Barcelone, p. 125-533. 

Finkelstein 1966 = J. J. Finkelstein, «The Genealogy 
of the Hammurapi Dynasty », lCS 20, p. 95-118. 

Grayson 1980 = A. K. Grayson, « Konigslisten und 
Chroniken », RIA 6, 1980-1983, p. 77-135. - Greengus 
2001 = S. Greengus, « New Evidence on the Old 
Babylonian Calendar and Real Estate Documents from 
Sippar », lAOS 121, p. 257-267. 

Jacquet 2002 = A. Jacquet, «Lugal-mes et malikum. 
Nouvel examen du kispum à Mari », FM VI, p. 51-68. 

Kutscher 1990 = R. Kutscher, « The Cult of Dumuzi », 

dans 1. Klein et A. Skaist, Bar-Ilan Studies in Assyriology, 
(Mél. Artzi), Bar-Ilan, p. 29-44. 

LAPO = J.-M. Durand, Documents épistolaires du 
palais de Mari I-III, LAPO 16-18, Paris, Cerf, 1997-
2000. - Lafont 1999 = B. Lafont, « Sacrifices et rituels 
à Mari et dans la Bible », RA 93, p. 57-77. - Limet 
1970 = H. Limet, « L'organisation de quelques fêtes 
mensuelles à l'époque néo-sumérienne », CRRAI 17, 
p.59-74. 

Marello 1992 = P. Marello, « Vie nomade », FM [1], 
p. 115-125. 

Nougayrol1947 = J. Nougayrol, « Un texte inédit 
du genre surpu », lCS 1, p. 329-336 ; 1950 = « Textes 
hépatoscopiques d'époque ancienne conservés au 
musée du Louvre (III) », RA 44, p. 1-40 et pl. I-III. 

Sasson 1985 = J. M. Sasson, « "Year : Zimri-Lim 
offered a great throne to Shamash of Mahanum". An 
Overview of One Year in Mari Part 1: The Presence of 
the King », MARI 4, p. 437-452. - von Soden 1953 = 
W. von Soden,« Zum akkadischen Worterbuch. 54-60 », 
Or 22, p. 251-261. - Sollberger 1968 = E. Sollberger, 
« The Cruciform Monument », lEOL 20, p. 50-70. 

A. JACQUET. 

VII. LA VIE JURIDIQUE 

1. LE DROIT ET LA JUSTICE 

L'image par excellence du roi juste à l'époque paléo­
babylonienne est celle de Hammu-rabi de Babylone, 
essentiellement en raison de la connaissance actuelle 
de son code (Charpin 2005b), mais il s'agit avant tout 
du hasard de la conservation des sources. Certes rien 
n'indique que Zirnrî-Lîm ait fait compiler un recueil de 
sentences analogue à celui de son voisin babylonien; en 
revanche, on sait que l'exercice de la justice était une de 
ses tâches principales. Elle lui fut rappelée par un 
prophète-âpilum du dieu Addu d'Alep s'adressant à un 
de ses envoyés en ces termes : « Rapporte à ton maître 
ces propos (du dieu) : "Ne suis-je pas Addu d'Alep qui 
t'ai élevé sur mon bas-ventre et qui t'ai fait revenir sur 
le trône de la maison de ton père ? Je ne te demande 
rien. Lorqu'un plaignant ou une plaignante feront appel 
à toi, tiens-toi debout et rends-leur justice. Voilà ce que 
je te demande. (Si) tu fais ce que je t'ai indiqué et que 
tu prêtes attention à ma parole, alors je te livrerai le pays 
de son orient à son ponant et un pays à toi populeux" » 

(FM VII 39 : 48-59). Le passage est d'autant plus 
important qu'il fait suite à une prophétie dans laquelle 
une autre figure divine, Addu de Kallassu, réclamait au 
roi de Mari le domaine d'Alahtum qu'il avait acquis. 
Le dieu d'Alep est donc ici présenté comme une 
divinité qui met de manière désintéressée l'accent sur 
l'exercice royal de la justice (Sasson 1998, p. 119-121). 

Il faut avouer que les sources disponibles ne permet­
tent pas de rendre compte de tous les aspects de l'exer-



425 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 426 

cice de la justice dans le royaume de Mari. Un premier 
point doit être clarifié : en dépit des premières traduc­
tions qui en ont été données, le titre de sâpitum ne 
désigne pas un juge, mais « celui qui exerce le pouvoir», 
en l'occurrence un gouverneur (voir supra, col. 258). La 
justice était souvent réglée par la coutume. Le roi 
n'intervenait que dans deux cas: lorsqu'il s'agissait 
d'une affaire capitale (dîn napistim), c'est-à-dire que le 
coupable risquait la peine de mort (Lafont S. 1998), ou 
lorsque la situation économique était dégradée au point 
de menacer l'ordre dont il était le garant. 

Le roi idéal devait à la fois maintenir l'ordre (kittum), 
en veillant notamment au respect de la propriété, et en 
même temps procéder au redressement (mîsarum) des 
situations iniques : tels sont les deux aspects de la 
justice dans le Proche-Orient antique. Si les exemples 
les mieux connus ont pendant longtemps concerné la 
Mésopotamie, on voit aujourd'hui que la Syrie n'échap­
pait pas à cette dualité. Les actions du roi en tant que 
« redresseur de torts » y sont avant tout documentées 
par le terme andurârum, que l'on peut traduire par 
« retour au statut antérieur» (Charpin 1987b). 

L'andurârum était proclamée à l'avènement des 
souverains, au moment où le nouveau roi mettait fin au 
deuil observé depuis la mort de son prédécesseur 
(Charpin 2000). Le cas le mieux connu est celui du 
royaume d'Alep à la mort de Yarîm-Lîm, lorsque son 
fils Hammu-rabi monta sur le trône. S'adressant à un 
envoyé de Zimrî-Lîm, le roi d'Alep rappela par la suite: 
« Comment (penser) qu'à la mort de mon père j'ai 
limité l'andurârum de mon pays? Est-ce peu de choses 
que j'aie envoyé SÎn-abusu et qu'il ait "lavé" toutes les 
ergastules et que, dans mon palais, il ait affranchi la 
population non libérée et que les patrimoines aient été 
restaurés? » (FM VII 47 : 18-22). Les deux mesures 
auxquelles il est ici fait allusion peuvent être comprises 
à la lumière des textes contemporains de Babylonie. Il 
s'agissait pour le roi de lutter contre les conséquences 
de l'endettement. Les débiteurs insolvables entraient en 
servitude chez leur créancier : au moment d'une 
andurârum, non seulement les prêts non encore 
remboursés étaient annulés, mais les personnes réduites 
en servitude étaient libérées. Par ailleurs, ceux qui 
avaient été contraints d'aliéner leur patrimoine pour 
rembourser une dette rentraient en possession de leur 
bien. Une telle mesure fut également prise par ZirnrÎ­
Lîm à son avènement, et commémorée dans le nom de 
sa deuxième année de règne: « année où ZimrÎ-Lîm 
"redressa" les Bords-de-l'Euphrate » (Charpin-Ziegler 
2003, p. 184 et n. 108). Le verbe employé (sûsurum) 
renvoie bien à un décret de mîsarum. 

Ces mesures n'étaient pas limitées à l'avènement 
d'un roi. Lorsque la situation économique devenait 
catastrophique, le souverain pouvait intervenir de façon 
à soulager le fardeau des plus pauvres. Ainsi, lorsqu'une 
famine frappa la région du Suhûm, Yasmah-Addu 
informa SamsÎ-Addu qu'il avait décidé de prendre un 
décret (sipfum) par lequel il remettait les prêts de grain, 
intérêt compris (ARM IV, n° 16 = LAPO 18, n° 1049) : 
la comparaison avec les textes babyloniens contempo-

rains permet de conclure qu'il ne s'agissait pas seulement 
de la remise des arriérés envers le palais, mais aussi de 
dettes contractées auprès de particuliers. L'andurârum 
pouvait également être proclamée dans un royaume 
étranger vaincu et annexé. C'est ainsi que le prophète­
âpilum du dieu Samas déclara à ZimrÎ-Lîm : « Autre 
chose. Voici ce que dit Samas : « Hammurabi, le roi de 
Kurda, t'a dit des mensonges et sa main est dirigée vers 
ailleurs. Ta main s'emparera de lui et tu donneras libre 
cours à une andurârum dans son pays. Or voici que le 
pays tout entier est remis à tes mains. Lorsque tu 
t'empareras de la ville et que tu donneras libre cours à 
une andurârum, [ainsi], ta royauté sera éternelle» 
(ARM xxvr/1, n° 194,1. 32-43). Le devoir de justice est 
ici encore présenté comme une mission divine. 

On pourrait avoir des doutes sur l'application de telles 
mesures. On possède néanmoins quelques indices qui 
montrent leur efficacité. Ainsi, un contrat de prêt d'argent 
datant du règne de Yahdun-Lîm ajoute cette mention: «Il 
(le débiteur) a reçu l'argent après l'andurârum ». Le 
créancier fit donc préciser que ce prêt ne pouvait être 
considéré comme entrant dans le champ d'application 
d'une andurârum que le roi avait récemment proclamée. 
La pratique de l' andurârum a laissé une autre trace dans 
les contrats: le créancier pouvait faire inclure une clause 
par laquelle le débiteur s'engageait à rembourser, même 
en cas d'annulation des dettes (Charpin 1990c). Quelques 
lettres font également allusion à l'application d'une telle 
mesure. Ainsi le gouverneur du Suhûm Hammânum 
écrivit-il à Yasmah-Addu : « De plus, on me presse de 
questions au sujet de l' andurârum des esclaves, hommes 
et femmes. Que mon seigneur m'écrive la décision 
concernant l'andurârum. Qu'il écrive sans faute ! 
(M.I1009+ [LAPO 18, n° 1084] : 20-27). Une autre lettre 
fait allusion à « la tablette du protocole (isiktum) de 
l'andurârum qui a été écrite» suite au décret (siptum) pris 
par le roi (M.14033 [LAPO 18, n° 1082] : 7-9). On 
regrette évidemment qu'un tel texte ne soit pas parvenu. 

Bibliographie 
Charpin 1987b = D. Charpin, «Les décrets royaux à 

l'époque paléo-babylonienne, à propos d'un ouvrage 
récent », AfO 34, p. 36-44 ; 1990c = « L'andurârum à 
Mari », MARI 6, p. 253-270 ; 1997 = « Manger un 
serment », dans S. Lafont (éd.), Jurer et maudire: 
pratiques politiques et usages juridiques du serment dans 
le Proche-Orient ancien, Méditerranées 10/11, Paris, 
p. 85-96 ; 2000 =« Les prêteurs et le palais: les édits de 
mîsarum des rois de Babylone et leurs traces dans les 
archives privées », dans A.C.V.M., Bongenaar (éd.), 
Interdependency of Institutions and Priva te Entrepre­
neurs (MOS Studies 2), PIHANS 87, Leyde, p. 185-211 ; 
200Sb = « Le statut des "codes de lois" des souverains 
babyloniens », dans Le législateur et la loi dans l'Anti­
quité, Caen, p. 93-108 ; 200Sd = « "Laver les ergastules" 
(nepârâtim mesûm), d'Alep à Suse », NABU2005/97. 

Durand 1997b = J.-M. Durand,« Itûr-Mêr, dieu des 
serments », dans S. Lafont (éd.), Jurer et maudire: 
pratiques politiques et usages juridiques du serment 
dans le Proche-Orient ancien, Méditerranées 10/11, 
Paris, p. 57-69. 



427 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 428 

Lafont 1997 = S. Lafont, « Un "cas royal" à l'époque 
de Mari », RA 91, p. 109-119 ; 1998 = « Le roi, le juge 
et l'étranger à Mari et dans la Bible », RA 92, p. 161-
182; 2002 =« Un cas d'exécution sommaire à Tuttul », 
dans FM VI, p. 89-102. 

Sasson 1977 = J .M. Sasson, « Treatment of 
Criminals at Mari », JESHO 20, p. 90-113 ; 1998 = 
«About "Mari and the Bible" », RA 92, p. 97-123. 

D. CHARPIN. 

II. SERMENTS 

Le « serment par le dieu» nîs ilim ou « serment par 
les dieux » nÎs ilâni est documenté, à Mari, par des 
textes de nature diverse: les textes juridiques mettent en 
évidence la pratique du serment dans le domaine privé, 
lors d'accords entre deux parties, et permettent de 
deviner la gestuelle symbolique ou magique qui 
l'accompagne. On observe par ailleurs dans les sources 
judiciaires le recours au serment assertoire comme un 
des moyens d'établissement de la preuve. La Mésopo­
tamie amorrite s'oppose en cela au domaine irakien de 
l'Est par deux caractéristiques, le recours à l'oral plutôt 
qu'à l'écrit et l'engagement devant une volonté divine 
toute puissante plutôt qu'en accord avec le décret du roi 
(simdat sarrim). Un certain nombre de protocoles jurés, 
relevant du type de l'isiktum, « accord préalable passé 
entre deux parties », permettent par ailleurs de saisir 
l'idéologie sous-tendant les pactes politiques. On y voit 
se dessiner à la fois le service du roi et la forme de 
l'engagement qu'il implique. Avec cette seconde 
dimension, c'est une façon syrienne d'envisager les 
pactes sociaux et politiques qui apparaît désormais sous 
un jour nouveau dans la documentation mariote : par 
delà les différences d'origine du terme employé pour 
désigner le serment, le ni! ilâni est en effet tout à fait 
comparable aux adê connus à l'époque néo-assyrienne, 
persistance de cette même tradition syrienne. 

A. PRATIQUE JURIDIQUE ET PRATIQUE MAGIQUE. - Le 
serment est une pratique juridique courante en Mésopo­
tamie. Lors de la conclusion d'un accord, le serment 
par le dieu local et par le nom du roi scelle l'engage­
ment des parties contractantes. Par ailleurs, le serment 
assertoire, par lequel une personne jure ne pas avoir eu 
certaines activités coupables, constitue, lors des procès, 
un mode d'administration de la preuve largement 
répandu en Mésopotamie. Mari documente cependant 
des caractéristiques propres au Moyen-Euphrate et aux 
régions sous influence de la culture amorrite : la presta­
tion de serment s'accompagne à Mari d'une gestuelle 
symbolique par laquelle on remet sa vie entre les mains 
d'une puissance divine supérieure, garante de l'accord, 
en l'occurrence Itûr -Mêr. 

Le serment à Mari est juré le plus souvent par Itûr­
Mêr. - Le dieu est mentionné avec d'autres divinités et 
divers rois de Mari. D'une manière générale, Itûr-Mêr 
apparaît comme le dieu pourvoyeur de royauté, destruc­
teur des famille et maison du méchant, dieu garant de 
l'équité (kittum), lequel sait « libérer les humbles », et 
gardien des serments, qui punit par sa justice (mîsarum) 
les parjures qui ont prêté serment par lui. 

On voit ainsi Itûr-Mêr, dieu de justice, intervenir dans 
le domaine politique. Ses emblèmes (kakkum) , en 
l'occurrence son sceptre (hattum), sont déplacés pour 
des serments prêtés entre rois: lorsque Zimrî-Lîm 
rencontre Bîna-Estar de Kurda, le sceetre d'ltûr-Mêr 
est déposé aux côtés des emblèmes de Saggar, divinité 
locale (Durand 1997b, p. 61) : « Lorsque l'emblème 
d'ltûr-Mêr eut fait son tour et fut arrivé là où se trouvait 
l'emblème de Saggar, ( ... ) avec lui il est entré au temple 
de Saggar de Kurdâ. Là-dessus, ( ... ) Bîna-Estar (. .. ) a 
fait apporter ses sacrifices ». 

C'est devant son sceptre aussi que le roi s'engageait 
lui-même dans sa capitale (Durand 1997b, p. 61) : 
«Aujourd'hui, on doit donc faire sortir Samas, Addu et 
le sceptre d'Itûr-Mêr de sa demeure pour que mon 
seigneur touche sa gorge devant Samas ». 

C'est devant lui enfin que les vassaux se déplacent 
pour prêter serment au roi de Mari (Durand 1997b, 
p. 62) : « Hâya-Sûmû a envoyé à [NG] Saqqum et 
Ibirum dire : "Puisque vous avez engagé les hostilités, 
il faut que deux Scheicks aillent à Mari et, par devant 
Itûr-Mêr, prêtent serment" ». 

Dans le domaine privé, c'est l'arme (gamlum) d'ltûr­
Mêr qui est mentionnée dans plusieurs documents 
juridiques, notamment dans des affaires de grand 
commerce international : les affaires engageant des 
Mariotes face à des Babyloniens, marchands de Sippar, 
se règlent, à Sippar devant Samas, et à Mari devant Itûr­
Mêr. Ainsi s'exprime un marchand de Sippar, opposé au 
mariote Asqudum au sujet de marchandises dont le 
compte est litigieux (Durand 1997b, p. 62 sq.) : « J'ai 
dit: "Que l'on apporte le symbole de Samas et par devant 
lui, parlez droitement !" ( ... ) Moi-même, je veux bien 
envoyer mes serviteurs pour qu'ils fassent le compte dans 
le temple d'Itûr-Mêr de tout ce que je lui ai envoyé ». 

Itûr-Mêr était garant de bien d'autres actes juridiques 
à Mari. C'est en sa présence, par exemple, que la récolte 
était faite et répartie. On dressait aussi « l'arme divine» 
dans les campagnes pour régler les litiges concernant 
les pesées et partages. 

Figure politique liée directement à la ville de Mari et 
sûrement, de par ses origines occidentales, à la dynastie 
bensim'alite, Itûr-Mêr entre souvent en concurrence, 
pour le serment, avec d'autres divinités, et en premier 
lieu avec le chef du panthéon de la région du Moyen­
Euphrate, Dagan, installé à Tuttul et, plus proche de 
Mari, à Terqa. Ainsi une lettre rapporte-t-elle les incidents 
qui se produisent lorsque des chefs benjarninites souhai­
tent prêter serment devant Dagan plutôt que devant Itûr­
Mêr (Durand 1 997b, p. 63 sq.). Le serment par Itûr -Mêr 
avait, pour les vassaux, le grand désavantage qu'il fallait 
se déplacer jusqu'à Mari. Le roi apprit donc à composer 
avec les susceptibilités, et, le plus important étant le 
serment, il accepta souvent que l'on prêtât serment par 
les dieux qui étaient à disposition. 

Le serment était prêté devant les emblèmes du 
dieu. - Il est ainsi incorporé à la sphère religieuse et 
placé sous la garde du divin. Il concerne les hommes, 
mais aussi les dieux, qui, entre eux, pouvaient s'enga-



429 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 430 

ger par serment. Ainsi, au moment de la guerre contre 
l'Elam, les dieux jurent-ils de ne pas attenter « à la 
brique de Mari ni au gardien de Mari» (ARM x, n° 9, 
pour lequel voir en dernier lieu Charpin-Durand 2003, 
p. 74-75). Il était de plus accompagné de gestes 
symboliques qui avaient pour but de renforcer son 
caractère sacré. Le fait d'enfreindre un serment était 
ainsi considéré comme une souillure, un péché, et il 
était nécessaire, pour le conjurer, de faire intervenir des 
techniciens de la purification : les conjurateurs ou 
exorcistes (wâsipum ou mussirum), qui manipulaient 
des emblèmes du même type que ceux des dieux (le 
gamlum, par exemple). 

Pourtant, les cas de rupture de serment, notamment 
ceux des alliances politiques, sont fréquents, et apparem­
ment, en toute « bonne conscience» de la part du parjure. 
Une certaine forme de cynisme en politique fait que, face 
à son ennemi, la violation d'un serment n'est pas vue 
comme honteuse. Du fait des vassalités multiples et 
croisées dans le jeu politique du royaume de Mari, il 
n'était d'ailleurs pas rare que les serments de vassaux 
entrent en concurrence, et le problème était résolu, le plus 
souvent, par la trahison d'un allié au profit d'un autre. 

Par ailleurs, l'altérabilité de la volonté humaine était 
prise en considération dans la pensée politique de 
l'époque. La preuve en est que, dans des situations 
critiques, le roi de Mari a éprouvé le besoin de faire 
renouveler le serment des localités voisines de la capitale, 
de districts entiers ou de ses serviteurs (voir ci-dessous). 

Dans l'esprit des contemporains, la toute-puissance 
divine peut changer le cours de l'histoire. Si les dieux 
ont cette puissance, ils peuvent ainsi défaire quand bon 
leur semble un serment qui devrait être infrangible. On 
interprète en ce sens le fait que les recours de Zirnrî-Lîm 
à des prophéties surviennent toujours à des moments où 
il s'était engagé dans des conflits qui pouvaient paraître 
impies (cf. J.-M. Durand, Prophéties, col. 370). Les 
expéditions punitives contre les parjures devaient exister 
mais rester finalement rares. Seule l'histoire, résultat de 
la volonté des dieux, était interprétée a posteriori par les 
Anciens comme le juste châtiment divin suivant la 
rupture d'un serment (Guichard 1996). 

Geste et serment. - On trouve dans les documents 
juridiques de Mari une réalité commune à toute la 
région du Moyen-Euphrate, et, par delà, à l'ensemble 
de la Mésopotamie amorrite : dans les clauses de non­
revendication, les expressions désignant le parjure 
éventuel et la punition qu'il encourt, à l'inaccompli 
(futur), sont accompagnées d'une expression à l'accom­
pli (passé), qui dit alternativement« il (le jureur) ajuré 
un serment (par) ND/NR », « il a mangé un serment 
(par) NDINR »,« il ajuré (par) l'asakkum de NDINR» 
ou encore « il a mangé l'asakkum de ND/NR ». On 
comprend, que le geste de manger est équivalent à celui 
de jurer, et qu'il devait être effectué par le jureur au 
moment même où il prêtait serment. 

D'autres expressions parallèles, dans des contextes 
similaires, évoquent l'ingestion d'herbes au moment du 
serment. On (<. a mangé (ikûlû) les herbes (SARMES) 

du roi et du dieu », ou encore, on « a juré (pàd) par les 
herbes du roi et du dieu ». On est ainsi amené à penser 
que l'énoncé du serment s'accompagnait de l'ingestion 
d'une décoction de plantes, sûrement porteuses d'une 
malédiction au cas où le jureur transgresserait son 
serment. De tels actes matérialisant la malédiction que 
l'on appelait sur soi en cas de parjure sont attestés dans 
différents contrats de Mari, Terqa et Sippar. Le repas 
pris en commun par les contractants attesté dans 
certains documents, interprété d'abord comme une 
commensalité fondant une confraternité, ou simplement 
comme une petite fête célébrant l'accord, peut consti­
tuer en réalité un rite festif comportant une dimension 
magique. C'est ce qu'il faut voir vraisemblablement 
derrière le terme d'asakkum, traduit généralement par 
<.<. tabou », et dont on trouve des parallèles, sous le terme 
d'ikkibum dans les malédictions des traités d'Assar 
haddon (Charpin 1997). 

B. LES RELATIONS ENTRE LE ROI ET SES SERVITEURS. -

La continuité d'une conception syrienne du serment 
apparue avec la notion de« tabou» (asakkum / ikkibum) 
est confirmée en ce qui concerne l'usage du serment 
comme fondateur des structures sociales et politiques. Les 
textes de serments de Mari mettent en effet en lumière les 
relations entre le roi et certaines classes de serviteurs. Ils 
concernent aussi bien des serviteurs considérés indivi­
duellement, et à tout niveau, des plus proches conseillers 
du roi à de simples particuliers, que des groupes plus où 
moins unis et identifiés comme tels (groupes d'adminis­
trateurs, groupes bébouins, fragments de la population 
palatine ou extérieure au monde du palais ... ). 

Assujetis au serment. - Une lettre de Samsî-Addu à 
Yasmah-Addu datée du mois xii* dresse la liste des 
catégories de personnels qui doivent prêter serment au 
roi de Mari (A.2724 = Durand 1991 : 30 sq.) : « Fais 
jurer un serment par les dieux aux fonctionnaires 
existants: gouverneurs, intendants, (simples) fonction­
naires, qui sont à ton service personnel, à la masse qui 
compose les sections, aux Scheicks, aux lieutenants et 
aux fonctionnaires, qui peuvent exister [5 administra­
teurs cités par leur nom] doivent se tenir avec les scribes 
et faire prêter serment par les dieux. Eux-mêmes ensuite 
doivent secondairement prêter serment par les dieux ». 

La lettre de Samsî-Addu permet de distinguer deux 
grandes catégories de personnel : les serviteurs du 
palais chargés des biens et intérêts économiques et 
matériels du roi dans les provinces (gouverneur, 
intendants ... ) et les chefs locaux (les Scheicks et leurs 
« lieutenants»), chargés des populations extérieures au 
palais (muskênum et membres des tribus) mobilisables 
pour les travaux entrepris par le palais. 

On voit à l'occasion que les grands serviteurs chargés 
d'organiser les cérémonies de serment ne sont pas eux­
mêmes exempts de cette obligation, ni même les devins, 
qui devaient, par leur science, indiquer le moment faste 
auquel organiser cette prestation de serment. Le seul 
milieu pour lequel le serment n'est pas documenté est 
la famille du roi, ses proches parents et son harem. 

Il est dommage que l'on ait ce type de document pour 
le règne précédant celui qui a fourni les protocoles 



431 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 432 

effectivement jurés, mais on peut se douter que la réalité 
n'a pas dû changer beaucoup. Le règne de Zirnrî-LÎm 
atteste en revanche de longues listes de personnes, 
regroupées par lieux-dits et districts, qui doivent jurer 
par les dieux. Il n'est pas possible de savoir si la presta­
tion de serment était quelque chose de naturel au début 
du règne, avec des récurrences périodiques, dans la 
mesure où l'on ne saisit le phénomène qu'en périodes 
de crise au cours du règne et jamais de manière explicite 
au moment de l'intronisation. Les textes administratifs 
de Mari documentent deux grandes prestations générales 
de serment durant le règne de ZimrÎ-LÎm : 

- Le premier moment documenté date du mois de 
Hubur (vi) de l'année ZL 2 (= 1'). Pendant tout le mois, 
on traite des agneaux à propos des chefs de service et 
serviteurs royaux, :puis on les fait jurer. Les gens sont 
énumérés par listes constituant, à chaque fois, la 
« donne» d'un devin particulier." 

Le roi a recours à la sanction divine pour confier un 
rôle administratif à quelqu'un (cf. Divination, col. 374). 
Les choses ne se passent pas nécessairement bien du 
premier coup et l'on est obligé de recommencer parfois 
l'interrogation oraculaire à plusieurs reprises. Parmi ces 
listes, il en existe une portant la mention suivante 
(Durand 1991, p. 43):« tablette (énumérant) les princi­
paux serviteurs pour lesquels on doit, une seconde fois, 
passer l'inspection oraculaire (burrum) afin de leur faire 
prêter le serment par le dieu et qui n'ont pas (encore) 
prêté serment ». 

Aucun texte ne dit pourquoi juraient ces gens qui 
représentent, pour une part, les plus hauts fonction­
naires de l'administration palatiale ou de l'État. La 
période de calme relatif qui suivit la guerre avec les 
Benjaminites et le mariage de Zirnrî-LÎm avec Sibtu fut' 
sûrement l'occasion pour le roi de s'assurer, à lui et à la 
descendance qui serait issue de cette nouvelle union, la 
fidélité de ses plus hauts et plus proches serviteurs. 
ZimrÎ-LÎm semble alors avoir joué la carte de la 
réconciliation nationale, puisqu'il intégre à son service 
aussi bien les anciens serviteurs de Yasmah-Addu que 
des hommes nouveaux, bensim'alites et benjaminites, 
quel qu'ait été leur rôle dans les conflits du début du 
règne (Charpin-Ziegler 2003, p. 192). 

On possède, pour un contexte similaire de lendemain 
de crise et de réconciliation, un protocole juré par les 
anciens révoltés au roi qui se maintint sur le trône : 
après que le roi de Karanâ Asqur-Addu eut à réprimer, 
avec l'aide d'un contingent mariote, la révolte du 
commandant de son armée Kukkutânum, le chef des 
troupes mariotes YasÎm-El fit prêter un serment à 
Asqur-Addu par les révoltés de la veille: c'est le 
«Protocole de Karanâ» (M.7259 = Durand 1991, p. 48-
50), que Yasîm-EI transmit à ZimrÎ-LÎm, suzerain 
d'Asqur-Addu (Charpin 2006). Le texte juré prévoit 
d'ailleurs qu'en cas de trahison d'Asqur-Addu, ses 
serviteurs seraient automatiquement déliés de leur 
serment envers le roi de Karanâ et devraient en faire 
rapport au roi de Mari. 

- Un très important lot de listes nominatives datées 
de ZL 9' met en évidence un deuxième moment de 

prestations de serments, de civils hommes d'une part, et 
de femmes d'autre part. Il s'inscrit lui aussi dans un 
contexte de tensions dans l'histoire du royaume de 
Mari, celui de la progression des troupes élamites dans 
tout le nord-est de la Djéziré, sur fond de guerre entre 
Babylone et l'Élam. C'est le paysage politique de toute 
la Mésopotamie qui se trouvait menacé de bouleverse­
ments, surtout après la chute d'Esnunna. 

Outre son intervention militaire « au secours de 
Babylone », ZimrÎ-LÎm a sûrement ressenti le besoin 
de faire jurer l'ensemble de la population du royaume, 
dont certaines parties, ou du moins leurs autorités, ont 
pu avoir des appréciations différentes du conflit. Une 
prophétie est d'ailleurs venue conforter la décision du 
roi de Mari de s'opposer à son « suzerain» (au moins 
nominal) qu'était le sukkalmah, preuve que le besoin 
d'une justification supérieure à la volonté du roi s'était 
fait ressentir. 

On peut observer les déroulements précis des 
opérations de prestation de serment dans les trois 
districts centraux sur trois mois environ : par ordre 
chronologique, les districts de Mari, puis Terqa, et enfin 
Saggarâtum sont visités par les administrateurs envoyés 
deJa capitale. C'est donc un ordre géographique, de la 
capitale au sud, vers le nord du royaume, qui préside à 
l'.organisation des serments. L'absence de serments de 
femmes dans le district de Qattunân a été mis en 
relation avec l'inexistence de recensement-têbibtum des 
hommes mobilisables pour les armées du roi dans ce 
même district, qui ne devait pas être considéré comme 
constitutif du cœur du royaume (Charpin 2005). 

Texte programmatique. - Quelques textes qualifiés 
d'isiktum sont les paroles prononcées par les serviteurs 
lors de leur prestation de serment. Le verbe esêkum, 
forme mariote du babylonien esêhum, signifie 
« assigner », en l'occurrence, « assigner une personne 
à une tâche ou fonction ». L'isiktum est compris comme 
un « protocole d'activités juré ", par lequel une 
personne jure d'agir selon des directives données; il 
s'agit donc d'un texte programmatique, qui permet de 
saisir les relations que le roi amorrite souhaitait entrete­
nir avec ses serviteurs. 

a) Ils concernent, pour autant que les sources le 
documentent, des fonctionnaires royaux (devins, 
intendants du palais, gouverneurs) mais aussi des 
groupes sociaux pris dans leur globalité (États vassaux, 
tribus nomades), soit l'essentiel de ceux sur qui le roi de 
Mari pouvait avoir autorité. Leur rôle est donc considé­
rable dans le fonctionnement du royaume. 

- Le « protocole des devins » est le document qui 
permet le mieux de saisir les relations que le roi 
amorrite souhaitait entretenir avec ses serviteurs. Le 
devin ne répond pas à des exigences morales ou 
religieuses, mais strictement politiques. Son action est 
motivée par la volonté du roi, et non par celle des dieux, 
qui ne sont présents que comme témoins du serment et 
vengeurs éventuels du parjure; il est tenu de dénoncer 
autrui et doit en ce sens se soucier non seulement de la 
pureté de son action, mais de celle des autres; il jure sur 



433 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 434 

un texte qui envisage toutes les possibilités d'action et 
ne peut s'y soustraire. 

Le texte n'est pas daté et, s'il est possible de dire 
qu'il date du début du règne, il est difficile de préciser 
en revanche s'il s'agit de l'entrée de Zirnrî-LÎm à Mari 
après la victoire sur Yasmah-Addu, ou de l'établisse­
ment de la filiation avec Yahdun-LÎm, quelque temps 
plus tard. 

- Il existe un protocole qui ne qualifie pas précisé­
ment le statut du jureur mais concerne manifestement 
un administratif à la tête d'un district limité. Le roi 
s'assure par ce serment que son serviteur ne se rebellera 
pas contre lui, ne prendra pas la fuite, et n'incitera pas 
les populations de son district à la rébellion, tous traits 
caractéristiques du haBirum. De même que le devin, 
l'administratif doit faire attention non seulement à son 
propre comportement mais aussi à celui de son 
entourage. La délation d'un autre administratif ou de 
tout sujet du roi qui tenterait d'organiser une rébellion 
est prévue et même imposée. 

- Un seul texte concernant le serment d'un gouver­
neur-sâpitum nous est parvenu. Il ne s'agit pas d'un 
protocole isiktum, mais d'un serment assertoire portant 
sur le passé, prêté en contexte judiciaire en présence 
des dieux du serment ; ce texte a pour caractéristique 
de concerner une personne précise, le gouverneur de 
Saggarâtum, Sûmu-hadû et non la catégorie des 
sâpitum de manière anonyme. 

La déontologie du gouverneur qui transparaît 
consiste ici encore en une aliénation totale de la person­
nalité du serviteur, tout entier au service du roi, et non 
autorisé à entretenir des rapports avec l'étranger sans 
en passer par le roi. La première obligation est la 
transmission de l'information venant de l'extérieur du 
royaume à laquelle le serviteur avait accès, reflet du 
désir du roi amorrite de centraliser l'information. En 
sens inverse, dans ses relations avec l'extérieur, l' auto­
rité locale n'avait nullement l'initiative et devait se 
contenter de transmettre les missives émanant de 
l'administration centrale. 

b) Bien que sanctionné par les dieux de la divination, 
et s'engageant devant les dieux du serment, selon un 
rituel précis, le serviteur s'engage sur un plan strictement 
politique. Il aliène totalement sa personnalité et devient 
l'instrument du roi. Dans sa forme, le texte tend à 
l'exhaustivité et envisage toutes les possibilités d'action 
du serviteur, de manière qu'il ne puisse se soustraire aux 
malédictions qu'il encourt en cas de parjure. Les 
malédictions, pour autant qu'elles soient mentionnées 
sont familiales et portent autant sur la descendance du 
parjure que sur sa personne. Les relations entre le 
serviteur et le roi se résument à un devoir absolu d'infor­
mation, impliquant deux notions clefs dans le comporte­
ment du serviteur, le secret et la délation. 

- Le devoir d'information est le devoir essentiel des 
fonctionnaires et nulle hiérarchie ne peut faire écran 
entre un serviteur porteur d'une nouvelle et le souverain 
à qui il faut la transmettre. Le manque d'information 
du souverain risque d'entraîner un dommage majeur. 

Plusieurs anecdotes rapportées par des lettres montrent 
que le serviteur qui ne se soumettait pas à cette obliga­
tion encourait de graves dangers. Ainsi voit-on un prince 
benjarninite menacer le premier ministre de Zimrî-LÎm 
de l'apostropher un jour devant le roi, s'il s'obstine à ne 
pas transmettre les informations qu'il lui envoie réguliè­
rement (Durand 1991, p. 56 sq.): «Maintenant, transmets 
cette information à ton Seigneur, comme quoi ils m'acca­
blent de messages mais que je n'irai pas chez eux. Si tu 
n'en informes pas ton Seigneur, un jour ou l'autre, je 
t'apostropherai devant ZirnrÎ-Lîm, en disant : "J'ai 
entendu une nouvelle, je l'ai écrite à Sammêtar, or 
Sammêtar ne te l'a pas transmise". Tu ne pourras pas 
répondre: "Quoi ? moi, je ne sais rien !" Transmets cette 
information! ». 

De la même manière, on voit régulièrement des 
serviteurs se défendre énergiquement quand ils se 
voient accusés de ne pas agir conformément à ce qu'ils 
sont censés faire, du fait du serment prêté à leur entrée 
en fonction. 

- La notion de secret constitue le revers du devoir 
d'information. Les nouvelles doivent parvenir au roi 
sans être ébruitées auprès de la population civile ou de 
toute oreille non fiable. Le secret concerne avant tout le 
devin, puisqu'il a accès à la fois aux intentions du roi, 
par les questions qu'il formule, et aux réponses favora­
bles ou défavorables des dieux, qui influencent l'action 
royale (cf. La divination, Le Protocole des devins, 
col. 376-377). Cette volonté de secret émane du roi lui­
même, mais certains serviteurs, comme le chef nomade 
Ibâl-pÎ-EI poussent parfois ce souci jusqu'à la paranoïa. 

La délation est aussi une attitude obligatoire et très 
importante du bon serviteur. Les cas les plus épineux 
ont dû se poser aux administrateurs mariotes de 
Yasmah-Addu, liés sûrement au roi de Mari par 
serment, et pressés souvent par SamsÎ-Addu de le tenir 
informé de la gestion du royaume confié à son fils. La 
calomnie est donc un thème omniprésent dans les lettres 
de l'époque: les plus grands administrateurs, vassaux 
ou chefs nomades, furent souvent amenés à se défendre 
d'un rapport embarrassant fait sur leur compte. 

Bibliographie 
Bonechi 1997 = M. Bonechi, « Les serments de 

femmes à Mari », dans S. Lafont (éd.), Jurer et 
maudire: pratiques politiques et usages juridiques du 
serment dans le Proche-Orient ancien, Méditerranées, 
na 10-11, p. 97-104. 

Charpin 1997 = D. Charpin,« Manger un serment », 

dans S. Lafont (éd.), Jurer et maudire : pratiques 
politiques et usages juridiques du serment dans le 
Proche-Orient ancien, Méditerranées, na 10-11, p. 85-
96 ; 2005 = « Pour une estimation de la population du 
royaume de Mari », NABU 2005/96; 2006. = « [Compte 
rendu de] W. Heimpel, Letters ta the King of Mari. A 
New Translation, with Historical Introduction, Notes, 
and Commentary, Mesopotamian Civilizations 12, 
Winona Lake, 2003 », AfO 51, p. 295-304. - Charpin­
Durand 2003 = D. Charpin et J.-M. Durand, « Des 
volontaires contre l'Elam », dans W. Sallaberger, 



435 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 436 

K. Volk et A. Zgoll (éds), Literatur, Politik und Recht in 
Mesopotamien (= Mél. Wilcke), OBC 14, Wiesbaden, 
p.66-76. 

Durand 1991 = J.-M. Durand, «Précurseurs syriens 
aux protocoles néo-assyriens », dans D. Charpin et 
F. Joannès (éds), Marchands, diplomates et empereurs. 
Études sur la civilisation mésopotamienne offertes à 
Paul Garelli, ERC, Paris, p. 13-71 ; 1997b =« Itûr-Mêr, 
dieu de la justice et des sennents », dans S. Lafont (éd.), 
Jurer et maudire : pratiques politiques et usages 
juridiques du serment dans le Proche-Orient ancien, 
Méditerranées, n° 10-11, p. 57-69. 

Guichard 1997 = M. Guichard, « Violation du 
serment et casuistique à Mari », dans S. Lafont (éd.), 
Jurer et maudire : pratiques politiques et usages 
juridiques du serment dans le Proche-Orient ancien, 
Méditerranées, n° 10-11, 1997, p. 71-84. 

A. JACQUET. 

III. LA VENGEANCE ET LES CAS ROYAUX 

Il est souvent répété que les Amorrites ont pratiqué la 
justice avec plus de rigueur que les gens de l'Est qui 
auraient eu une attitude plus mesurée. Les punitions du 
Code de Hammu-rabi qui envisagent de recourir à 
l'application du talion seraient dues à l'influence directe 
des Amorrites sur la pensée mésopotamienne. 

La loi du talion ou le thème de la vengeance et le prix 
du sang qui lui sont associés ont effectivement de bons 
correspondants dans les textes bibliques et c'est l'asso­
ciation de ces thèmes occidentaux avec l'origine occiden­
tale des Amorrites eux-mêmes qui a, évidemment, 
entraîné l'amalgame. Pourtant les thèmes de la vengeance 
et du « prix du sang », tels qu'ils sont illustrés par les 
anecdotes relatives à Caïn ou à Lammech, ne représen­
tent que des faits limités dans les récits bibliques. 

La vengeance est exprimée dans les textes de Mari 
par niqmum, une fonnation attendue sur la racine NQM 
qui exprime dans beaucoup de langues sémitiques le fait 
de se venger mais qui manque, jusqu'ici, en akkadien. 
Jusqu'à il y a peu, pourtant, le substantif niqmum 
comme le verbe naqâmum qui lui correspond ne se 
trouvaient que dans des noms propres, hors tout contexte 
historique. Il était difficile de tirer quelque chose de 
noms comme « Niqmî-Addu » ou Yaqqim-Addu. 

Désormais ont été retrouvées dans les textes de Mari 
des anecdotes qui décrivent le phénomène du niqmum. 

Une première constatation est que la pratique n'est 
pas pan-amorrite mais limitée à la région du Nord-Est: 
elle est ainsi le fait des monarchies du Sud-Sind jar ou 
des Bédouins bensim'alites de l'Ida-Mara~ ; en revanche, 
les Mariotes sont très choqués à son spectacle et 
semblent avoir considéré une telle attitude comme un 
reliquat d'âges barbares et révolus. 

Une seconde constatation est que la pratique est le 
fait autant de la communauté familiale qui cherche à 
venger un des siens que d'un groupe tribal beaucoup 
plus large; elle concerne alors des affaires considérées 
comme internationales, dans la mesure où il s'agit de 
relations entre États. 

La description de l'acte de niqmum qui a été conservé 
montre qu'il s'agit assez exactement de ce qu'illustre 
la pratique du ( ar chez les Arabes. Il s'agit à la fois de 
venger le mort et d'assouvir sa propre douleur. L'acte 
relève en fait du défoulement pur et simple et représente 
ce qu'il est convenu d'appeler une peine aggravée. Le 
coupable, ou présumé tel, ne meurt pas uniquement 
pour expier sa faute envers la victime mais pour apaiser 
la douleur de sa parentèle. C'est cet aspect défoulatoire 
qui a manifestement le plus choqué les Mariotes. 

De fait, ils viennent d'un État où la puissance royale 
s'affirme de plus en plus au détriment des notions 
traditionnelles de tribalité et de conscience clanique. 
Non pas que ces dernières soient transcendées par une 
conception plus épurée de la justice: le roi de Mari est 
tout à fait convaincu que le groupe auquel il appartient 
mérite avant tout autre sa solidarité et sa préférence ; 
mais c'est désonnais l'autorité royale qui règle dans la 
tribu les conflits d'ordre privé. Un exemple net en est 
donné par l'anecdote du serviteur qui s'enfuit avec les 
deux concubines de son patron: rattrapé, il est privé de 
la vue ; par ce fait le maître du groupe montre sa 
puissance, mais lorsqu'il veut dé sonnais aller plus loin 
et mettre à mort le serviteur qui est devenu une bouche 
inutile et, plus exactement, l'empaler pour faire de sa 
mort un acte d'exemplarité, cela excède son pouvoir et 
il doit recevoir l'autorisation royale. 

On se rend compte de fait que « verser le sang» est 
devenu la prérogative royale par excellence. Le roi est 
quelqu'un qui, ce faisant, n'est pas susceptible de se voir 
demander des comptes. Il est par là non pas « hors clan» 
mais «au dessus des clans ». Cette possibilité de rendre 
seul la justice a dû viser dans un premier temps à mettre 
un tenne aux entraînements de vendetta en contre­
vendetta. Il est intéressant de voir le domaine préisla­
mique qui a pratiqué par excellence une vengeance 
devenue une obligation d'honneur connaître la m~me 
évolution lorsque le Khalifat instaura une justice d'Etat. 

Cette nouvelle conception de la punition représente 
certainement quelque chose de récent dans l'Ouest 
amorrite, puisqu'on en est encore à l'affrontement de 
ceux qui persistent à se venger et de ceux qui, choqués, 
s'en remettent à une autorité. Dans l'Est, où le pouvoir 
royal s'est dégagé peu à peu tout au long du Ille 
millénaire, dans des situations économiques et 
politiques très différentes, du temple et de la puissance 
divine, le problème avait été résolu très différemment 
par l'instauration de la pratique de l'ordalie qui 
remettait vengeance et punition à la discrétion de la 
décision divine. Dans le monde de Mari, l'ordalie se 
présente en fait comme une survivance pratiquée à Hit, 
donc aux confins de l'univers suméro-akkadien. 

J.-M. DURAND. 

VIII. NUMÉRATION ET MÉTROLOGIE À MARI 

1. SYSTÈME DE NUMÉRATION ET PRATIQUES DE 
CALCUL 

On ne peut parler, sans risque d'anachronisme, de 
discipline « mathématique» constituée dans la culture 



437 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 438 

syrienne du début du ne millénaire. Certains scribes 
s'occupaient d'effectuer des calculs, par exemple pour 
le recensement de la population ou pour l'arpentage des 
champs, mais leur rôle de « calculateurs profession­
nels » ne représentait que l'une des multiples tâches 
auxquelles ils étaient formés : rédaction des lettres, 
établissement de contrats, évaluation des pertes et 
bénéfices économiques, etc. 

Une série d'indices, d'une part dans la rédaction des 
exercices d'écoliers et d'autre part dans les annotations 
en marge des tablettes administratives, permettent 
néanmoins d'appréhender à Mari un ensemble de 
pratiques de calcul et d'écriture des nombres propre à la 
culture syrienne. Des façons de faire locales resurgis­
sent ici et là à côté des conventions scribales « interré­
gionales ". Plus précisément, la culture mathématique 
mariote se situe à l'intersection de trois sphères de 
pratiques: la numération de base décimale ancrée dans 
l'Ouest et le Nord syriens, la notation centésimale de 
position attestée dans l'ensemble de la Syrie amorrite, 
et l'enseignement scolaire fondé en grande partie sur le 
modèle « suméro-akkadien '>. 

A. SYSTÈME DE NUMÉRATION. - Un système de 
nombres ne doit pas être confondu avec un système de 
notation de nombres associé, c'est-à-dire avec un 
répertoire de signes défini pour représenter ces nombres 
sur un support (Chrisomalis 2004). 

La documentation écrite mariote comporte trois 
systèmes de notations des nombres. Le premier système 
puise dans un répertoire de signes phonétiques et 
idéographiques pour écrire les noms de nombres et 
montre par conséquent plus d'affinités avec la langue 
et les expressions dialectales. Le principe des deux 
autres, nommés respectivement système centésimal de 
position et système sexagésimal de position, repose sur 
l'alternance ou la combinaison conventionnelles de 
deux signes simples, le clou et le chevron. 

La structure décimale du système. - À partir des 
noms de nombres, il est possible de reconstruire la 
structure du système de numération dans lequel 
comptaient les Mariotes, en opposition avec celui dans 
lequel ils calculaient, étudié plus loin. Il repose sur une 
base décimale. 

1°) le signe U (clou oblique) représente le nombre 10. 
2°) 100 est exprimé par me'at (absolu) ou me'atum 

(intégré à la phrase) avec expression des multiples (100, 
200 etc.) 

3°) 1 000 est exprimé par lîm ou lîmum, selon le 
même système 

4°) Trois façons de noter la 000 sont attestées. 

La première consiste à juxtaposer le clou oblique 
pour« 10» et le terme li-mi et doit donc être lue littéra­
lement (( 10 (fois) mille ». La deuxième correspond à 
l'emploi du signe GAL pour la 000. Enfin, la dernière 
repose sur le même principe que la deuxième, excepté 
que le sumérogramme GAL est remplacé par sa lecture 
en dialecte ouest-sémitique rabbatum ou ribbatum. 

La juxtaposition de ({ 10 » et de « mille » est la plus 
fréquemment rencontrée dans la documentation, et doit 

être interprétée comme l'expression normale en 
akkadien (Durand 1984b, p. 278). C'est ainsi, en 
particulier, que le nombre 10 000 est noté dans la 
correspondance classique qu'échangent les chancelle­
ries à l'époque paléobabylonienne. Ce trait caractéris­
tique a été introduit avec la réforme de l'écriture, initiée 
à Esnunna au cours du XIXe siècle av. J.-C. et attestée 
tout particulièrement à Mari (Charpin 1992a ; Durand 
1992b, p. 121). La juxtaposition de la et de mille devait 
rester par la suite, aux Ile et 1er millénaires la façon la 
plus courante d'écrire 10 000, aussi bien dans les 
documents de la pratique que dans les Annales des rois 
assyriens (M. de Odorico 1995, p. 4). 

Le terme rabbatum (ou ribbatum) appartient à 
l'origine aux dialectes de l'Ouest (Durand 1984b, 
p. 278 et Streck 2000, p. 111). Son emploi remonte au 
Ille millénaire puisqu'il apparaît dans les archives 
d'Ébla sous la forme (absolue) de rf-bab. Pendant la 
période paléobabylonienne, rabbatum est attesté dans 
la documentation de Mari, celle d'Alalah employant 
plutôt la variante ribbatum. Un texte de l'époque 
sakkanakku (T. 13), rédigé selon des normes d'écriture 
antérieures à la réforme de Yahdun-Lîm, permet de faire 
le lien entre les deux façons de faire et de montrer 
que la tradition consistant à exprimer 10 000 par 
rabbatum/ribbatum était celle qui était vivante dans 
toute la Syrie. 

Des lettres et documents administratifs rédigés à 
Mari, mais également à Karkémis, à Qanunân, dans la 
région du Yamhad et dans l'Ida-Mara~ portent 
également la trace de cette expression dialectale. Le 
sumérogramme GAL sert à noter la 000 et sa signifi­
cation première, « grand », s'apparente à la racine rbb 
(emphatique pour rb') sur laquelle est construite 
rabbatum/ribbatum. Cette expression est empruntée 
directement à la langue parlée, comme l'illustre claire­
ment un extrait d'un compte de moutons: le scribe a 
enregistré, à l'aide du signe GAL, 10 550 bêtes que les 
bergers {( ont fait écrire de leur bouche », C.-à-d. qu'ils 
lui ont dicté (Durand 1984b, p. 178). 

10 000, le « grand nombre ». - Pour quelle raison 
10 000 a-t-il été, dans ce système syrien, dénommé 
« grand nombre» ? Il semble qu'il véhicule le sens de 
(( multitude» et de (( nombre au delà duquel il est difficile 
d'imaginer quelque chose », si l'on effectue un parallèle 
entre le nombre 1 a 000 et son pendant (( 3 600 » (ou 
36 000) selon la tradition du sud mésopotamien. Le 
système centésimal de position, étudié plus loin, révèle 
que 1 00 jouait un rôle de pivot, de la même façon que 60 
dans le système sexagésimal de position. Les nombres 
3 600 et 1 a 000 représentent respectivement le carré de 
ces nombres pivots (3 600 = 602 et 10 000 = 1 002

). Ils 
sont alors probablement porteurs du même sens pour les 
cultures qui les employaient. Le nombre 3 600, noté avec 
le signe SÂR signifie « innombrable » dans certaines 
expressions idiomatiques (Wilcke 2005, p. 445). Certains 
rois assyriens l'ont d'ailleurs repris, avec la signification 
dérivée « multitude », lorsqu'ils parlent des ennemis 
exterminés ou torturés (De Odorico 1995, p. 150). Enfin, 



439 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 440 

un nom de personne de serviteur royal comme Usares­
hetil, attesté à la fois dans le royaume de Mari et dans 
celui d'Esnunna, signifie littéralement« Puisse-t-il (le roi) 
vivre 3 600 jours », C.-à-d. « éternellement» (Charpin 
2004, p. 262). 

B. SYSTÈME CENTÉSIMAL DE POSITION. - Annotations 
administratives. - Des annotations, sous la forme de 
simples clous verticaux ou obliques, sont parfois 
inscrites en marge, au revers ou dans les dernières lignes 
des documents administratifs de Mari. Il est possible 
dans plusieurs cas d'établir un lien entre certaines de ces 
annotations et les chiffres du texte. Les chiffres inscrits 
en marge représentent la somme de diverses entrées sur 
la tablette. Ce principe est observable sur le texte M. 
12462 + 12550 + 12555 (Soubeyran 1984, p. 33) : M. 
12462 + 12550 + 12555 (= FM 'YI, 42) 

(Extrait de la dernière colonne de l'inventaire du 
personnel de la maison de Sammêtar à Mari) 

70 lu-mes 
79 mi-mes 
9 tur-mes 
6 mi-tur-mes 
1 tur-gab 

Après un espace et le libellé de la tablette, on trouve 
les signes suivants: 

f:tt W-
L'effectif total des hommes, des femmes et des 

enfants listés sur la tablette atteint 165. Le premier clou 
vertical doit donc être interprété par 100, les six clous 
obliques par 6 x 10 et les cinq derniers clous verticaux 
par 5 x 1. 

Ce principe de notation des chiffres ressemble, par 
l'alternance des clous verticaux et horizontaux, au 
système sexagésimal de position (Friberg 1990, p. 533). 
Le principe de base du système sexagésimal de position 
réside - selon un point de vue moderne - dans l'écriture 
de 60 et de ses puissances à l'aide d'un clou vertical. Le 
système mis en évidence ici emploie 6 clous obliques 
pour noter 60, 7 clous obliques pour noter 70 etc., et un 
clou vertical pour noter 100. Il s'agit donc d'un système 
centésimal de position. 

Un trait culturel syrien. - Contrairement à une idée 
couramment admise (Proust 2002, p. 515), le système 
centésimal de position n'est pas le résultat de l'adapta­
tion du système sexagésimal de position dans une 
culture employant une numération décimale. Les textes 
d'Ebla révèlent déjà, au milieu du lue millénaire, un 
procédé de notation de nombres qui porte en lui le 
principe fondamental du système centésimal de position 
postérieure: les encoches devant les noms de nombres 
10 000 (ri-bab), 1 000 (li-im) et 100 (mi-at) sont 
inscrites selon une orientation alternée (verticale, 
horizontale, verticale : Biggs 1978, p. 107) qui se 
retrouve par la suite à travers la séquence clou 
vertical/clou oblique/ clou vertical etc. du système 
centésimal de position. Ce procédé a été transmis 
jusqu'aux scribes des textes paléobabyloniens à travers 
la documentation sakkanakku, l'encoche ayant été 
simplement cunéiformisée (Texte inédit T. 13). 

Un document exceptionnel illustre particulièrement 
la réception de la tradition canonique du sud mésopo­
tamien par les scribes formés aux pratiques numériques 
syriennes. M. 7857, issu d'un contexte scolaire, porte 
trois types de notations de nombres (Friberg 2005, p. 1-
5, Guichard 1997, p. 316-319, Proust 2002, p. 515): le 
système sexagésimal de position, le système centésimal 
de position et le système décimal de noms de nombres. 

Cette tablette partage une caractéristique importante 
avec certaines listes bilingues : une double ligne la 
partage en deux colonnes. Sur les listes bilingues, cette 
double ligne sépare les sumérogrammes (colonne de 
gauche) de leur lecture akkadienne (colonne de droite) 
(Lands berger et al. 1970). De la même façon, les 
nombres écrits en système sexagésimal de position et 
notés dans la colonne de gauche sur M. 7857 sont lus 
dans le système local de noms de nombres employé dans 
la colonne de droite (gal, me' atum, lïmum). Sur le revers, 
le scribe a de nouveau noté les nombres de la face, cette 
fois en système centésimal de position dont il est 
familier. Par exemple, le nombre nommé « 7 gal 2 li-im 
1 me 1 11 »ligne 4 de la face a été écrit« 7 21 71 »au 
revers. Ces nombres n'ont pas été choisis au hasard: ils 
forment une suite géométrique de raison 9 (99 x 9 = 891, 
891 x 9 = 8019, 8019 x 9 = 72 171 et 72 171 x 9 = 649 
539) (Friberg 2005, p. 4-5). M. 7857 témoigne donc à la 
fois d'une réflexion à caractère mathématique et d'une 
réflexion sur les pratiques scribales elles-mêmes. Le 
scribe montre ici toute sa virtuosité à passer d'un 
système de notation de nombres à une autre. 

Les traces de ce système dans les archives administra­
tives d'autres villes comme Tuttul (Tell Bi 'a) et Qattarâ 
(Tell Rimah) confirme son usage courant dans la culture 
syrienne. Les marchands assyriens l'employaient 
également, comme le reflètent leurs archives commer­
ciales trouvées à Kanis (Michel 1998, p. 257). Son 
domaine d'utilisation s'étendait aussi dans le sud à Larsa 
où il a certainement été introduit par la dynastie amorrite. 

Calculer : entre tradition scolaire et expressions 
locales. - À Mari, comme dans d'autres villes syriennes 
(Gallagher 2003), les exercices à caractères mathéma­
tiques ainsi que les tables de calculs ont été souvent 
empruntés directement à la culture suméro-akkadienne. 
En particulier, les tables de multiplications et 
d'inverses, élaborées dans le système sexagésimal de 
position, constituent un des instruments didactiques 
majeurs de la tradition scolaire du sud mésopotamien, 
avec les syllabaires et les listes lexicales (Robson 2002). 

Plusieurs indices dans la documentation écrite 
révèlent que le système centésimal de position remplis­
sait la même fonction que le système sexagésimal de 
position, à savoir offrir des notations pratiques pour le 
calcul. On observe dans les sources du sud mésopota­
mien concernant la formation des scribes, provenant en 
particulier de Nippur (Robson 2002) et d'Ur (Friberg 
2002), que les grandeurs métrologiques étaient conver­
ties en nombres notés dans le système sexagésimal de 
position pour effectuer des calculs de capacité, de 
longueur ou de surface. Les résultats des opérations, 
écrits toujours dans ce système, étaient ensuite, selon 



441 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 442 

une action inverse, exprimés de nouveau à l'aide des 
écritures métrologiques. Ce principe de va et vient a déjà 
été mis en évidence à propos du système sexagésimal 
de position. Il est maintenant identifiable dans l'emploi 
du système centésimal de position. Des tablettes 
administratives de Tell Rimah et de Mari portent en effet 
à leurs revers des notations de nombres en système 
centésimal de position qui correspondent aux conver­
sions des écritures métrologiques de la face. Ainsi en 
est-il pour les nombres inscrits au revers du compte de 
grain OBTR 331 par rapport aux données quantitatives 
de la face. En système centésimal de position, le nombre 
inscrit est: 37 x 100 + 50 = 3750. Or, l'écriture métrolo­
gique de la face « 37 anse 5 ban» représente exacte­
ment, d'après les équivalences entre les mesures de 
capacité 1 anse = 100 silà et 1 ban = 10 silà, un nombre 
de 3 750 unités de capacité silà. Le scribe a donc bien 
converti la quantité de grain, mesurée en anse et en ban, 
en notations pratiques permettant d'effectuer des calculs 
dans le cadre de la comptabilité du grain (total mensuel 
de dépense de grain, récapitulatif de livraison, etc.). 

De plus, on observe dans plusieurs exercices 
d'écoliers l'influence importante du système centési­
mal de position dans des contextes de calcul ainsi que, 
parfois, les difficultés des scribes à manipuler le 
système de sexagésimal non autochtone (Soubeyrand 
1984). Plus précisément, deux formations scribales 
concernant les pratiques calculatoires coexistaient. 
D'une part, les jeunes scribes apprenaient à effectuer 
des opérations dans le cursus scolaire « classique », c.­
à-do décalquée sur celui qui est attesté dans la culture 
suméro-akkadienne, à l'aide du système sexagésimal 
de position. D'autre part, on leur enseignait également 
le calcul selon le système centésimal de position, dans 
un autre contexte, qui reste pour l'instant difficile à 
définir, mais qui ne peut s'inscrire en tout cas que dans 
une tradition locale. S'agit-il d'une formation non 
institutionnelle, d'une transmission de pratiques et 
d'expériences au sein même de l'administration? Ou 
bien existe-t-il un autre milieu scolaire dont la nature 
n'a pour l'instant pas été révélée par les sources archéo­
logiques et épigraphiques? 

II. MÉTROLOGIE 

Les relations entre les unités dans chaque système de 
mesure, selon la documentation écrite paléobabylo­
nienne de Mari, se présentent ainsi: 

- Système de capacité: 

silà 
ban 10 1 
pânu 60 6 1 
gur 120 12 2 
a-gàr 1200 120 20 10 

- Système de poids: 

Grain (se = utt et) 1 
Sicle (SU = siqlum) 180 1 
Mine (ma-na = mana) 10800 60 1 
Talent (gu = biltum) : 648000 3600 60 

- Système de longueurs : 

ubânu 1 
(doigt) 
sÎzum 10 1 

ûtum 15 1,5 
ammatu/kùs 30 3 2 
(coudée) 
nikkasu 90 9 6 3 
(enjambée) 
gi (canne) 180 18 12 6 2 1 
ninda 360 36 24 12 4 2 1 

$uppum 1800 180 120 60 20 10 5 

- Système de surface. - Le système de notation des 
unités de surface dans le Nord se distingue de celui en 
usage dans le Sud mésopotamien. Bien que la dénomi­
nation iku (signe GAN) soit commune aux deux 
systèmes, les multiples de l'iku ne sont jamais, dans le 
Nord, convertis en unités supérieures, ese ou bUL L'iku 
est comptabilisé en système décimal dans les archives 
du Ile millénaire de Mari, Emar, Qattarâ, Munbaqa, 
Terqa et Tuttul, et les clous qui le précèdent sont 
verticaux, contrairement à l'iku du Sud mésopotamien. 
De plus, il est possible que les unités de surface regrou­
pées sur la même dénomination « iku » en Syrie aient 
pu varier localement (Chambon 2008). 

Trois phases dans l'usage des systèmes de mesures et 
dans la notation de leurs unités se sont succédées dans 
les archives de Mari et coïncident avec les séquences 
chronologiques des événements politiques: la métrolo­
gie « sakkanaku », la métrologie propre à la domina­
tion par le royaume de Haute-Mésopotamie et la 
métrologie telle qu'elle est pratiquée sous le règne de 
ZirnrÎ-Lîm. 

A. LA MÉTROLOGIE « SAKKANAKU ». - Le terme 
« textes Sakkanakku » renvoie à un lot de textes (en fait 
non homogène, car il est évolutif) qui a de nettes 
caractéristiques internes (syllabaires, expressions dialec­
tales typiques, notation du jour avant le mois, calendrier 
local et absence de noms d'années) et externes (facture 
des tablettes, paléographie, gestion très particulière de 
l'espace d'écriture) (Durand 1985a). Ces textes ne 
datent en fait pas de l'ensemble de« l'ère Sakkanakku », 

qui s'étend des environs du xxxme siècle au XIXe av. J.­
c., pendant laquelle une dynastie de princes, qui 
semblent s'être dénommés sakkanakku, a régné sur 
Mari. La quasi totalité est en réalité juste antérieure ou 
contemporaine des documents rédigés selon les 
nouvelles règles d'écriture de la réforme, initiées sous le 
règne de Yahdun-Lim (Durand 1992b, p. 121). 

Les spécificités de la métrologie des textes Sakkanakku 
peuvent être comparées, en amont, aux usages scribaux 
des archives d'Ébla, de Mari et de Tell Beydar du Ille 
millénaire, et en aval, aux usages des scribes qui se 
conforment aux nouvelles règles d'écriture du règne de 
Yahdun-Lîm. Il est particulièrement frappant que les 
caractéristiques des notations métrologiques de la 
documentation Sakkanakku sont des décalques de celles 
d'Ébla et de Mari du Ille millénaire. Bien entendu, les 



443 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 444 

signes archaïques en forme de cercle et d'encoche ont 
subi la « cunéiformisation » du répertoire et sont 
désormais remplacés respectivement par un clou ou un 
Winckelhacken. Les principes d'orientation de ces 
clous, inscrits horizontalement ou verticalement, ont 
perduré. Par exemple, le clou devant l'unité de poids 
« mine» (écrit MA-NA) est horizontal, comme l'était 
l'encoche devant la mine des textes d'Ébla. 

La graphie particulière du signe pour l'unité de poids 
sicle (GIN en sumérien) ressemble à celle des textes 
d'Ébla, et se distingue de celle du signe SU employé en 
Syrie après la réforme de l'écriture. De même, le 
répertoire des signes employés pour noter les unités de 
capacité, comme le ban, le gur et l'a-gàr est identique à 
celui des textes de Mari du Ille millénaire, malgré 
quelques simplifications dans les graphies. Le principe 
de notation de « 4 bân » et « 5 bân », c.-à-d. un clou 
vertical strié de respectivement 4 et 5 clous horizon­
taux, a été en particulier conservé. 

Après la réforme de l'écriture, 4 bân et 5 bân seront 
exprimés grâce à l'ajout d'un «Winkelhaken» dans le 
signe même. 

Les relations métrologiques entre les unités représen­
tées ont été parfois modifiées. L'unité de capacité 
représentée par a-gàr est désormais fixée à 120 silà, 
comme dans les textes postérieurs, alors qu'elle 
comportait un nombre plus important de silà dans les 
textes archaïques mariotes. 

La façon de noter les nombres et les mesures dans la 
documentation sakkanakku reflète donc une longue 
tradition scribale, remontant au moins au milieu du Ille 
millénaire et en usage sur une vaste aire géographique, 
comprenant (dans l'état actuel de la documentation) 
Mari, Tuttul, Qatna (communication L. Marti) et Ebla 
(communication J.-M. Durand) où d'autres textes aux 
caractéristiques sakkanakku ont été exhumés. 

B. LES MESURES DE CAPACITÉ DANS LE ROYAUME DE 

HAUTE-MÉSOPOTAMIE. - Une réforme de l'écriture, initiée 
à Esnunna au cours du xynf siècle, a voilé progressive­
ment les expressions d'une culture pan-syrienne mise en 
place probablement à la fin du Ille millénaire et discerna­
ble dans la documentation sakkanakku. Une des modifi­
cations principales dans la notation des unités de mesures 
accompagnant cette réforme consiste, comme on l'a noté, 
à employer désormais le signe SU à la place du signe GÎN 
pour écrire l'unité de poids« sicle ». Une autre particula­
rité concernant l'écriture des mesures est observable dans 
les textes syriens datant du royaume de Haute-Mésopo­
tamie. Les scribes ont distingué les dénominations 
« mesure de Samas » (silà dutul ban dutU), « mesure du 
personnel» (bân kiruîtê), « mesure pleine» (silà marî !bân 
marftim) et« grande mesure» (silà GAU bân GAL). 

Mesure officielle et mesures locales. - L'emploi de 
la « mesure de Samas » revêt à chaque fois un caractère 
officiel dans la documentation des villes conquises par 
les armées de SamsÎ-Addu, Mari, Tuttul, Qattarâ et 
Chagar Bazar. Elle est manipulée non pas par l'admi-

nistration locale, mais par les services de hauts 
dignitaires directement rattachés à SamsÎ-Addu. Dans 
les archives de Tell Leilan/Subat-Enlil (Sehnâ), la 
résidence du chef du royaume de Haute-Mésopotamie, 
elle sert dans la comptabilité ordinaire à quantifier des 
denrées aussi diverses que l'huile, le miel, les poireaux 
ou les poissons. D'où provient la mesure de Samas ? 
Deux hypothèses principales sont envisageables. 

Il est d'abord possible que SamsÎ-Addu, après avoir 
fait du palais de Subat-Enlil sa résidence habituelle, ait 
décidé que la mesure de Samas, représentant la mesure 
locale, devienne la mesure de capacité de référence de 
la haute administration de son royaume. Cette décision 
peut également avoir été prise au niveau même des 
administrateurs rattachés directement au grand Roi, 
issus pour beaucoup d'entre eux de Subat-Enlil même. 

La seconde hypothèse est plus plausible. La ville de 
Sippar, où la mesure de Samas est aussi utilisée lors 
d'échanges commerciaux entre les prêtresses nadîtum et 
les marchands transportant leurs produits sur le cours de 
l'Euphrate à l'époque paléobabylonienne, se situe non 
loin de la localisation présumée de la ville d'Agadé. 
Selon de récentes propositions, il s'agit là de la ville qui 
serait le berceau de la dynastie de SamsÎ-Addu (Durand 
1998a, p. 108-109 et Charpin 2004, p. 149-150). En 
considérant que le domaine d'utilisation de la mesure de 
Samas n'était pas limité à la simple zone administrative 
du temple de Sippar, mais était étendu à toute la région 
avoisinante, il est alors envisageable qu'elle constituât 
également la mesure principale en usage à Agadé. Si 
cette hypothèse s'avère justifiée, l'utilisation de la 
mesure de Samas dans différentes villes du royaume de 
SamsÎ-Addu revêt une importance du point de vue 
idéologique. SamsÎ-Addu a établi au sein de la haute 
administration une norme dans le domaine des mesures 
de capacité à partir de standards exportés de sa région 
d'origine. Ce principe trouve un parallèle immédiat dans 
le calendrier officiel dit« de SamsÎ-Addu », qui comporte 
sept noms de mois en commun avec celui d'Esnunna, et 
qui correspond très probablement à celui d'Agadé 
(Charpin 2004, p. 149 et 153 note 705). 

Quelle que soit l' hypothèse envisagée, l'établissement 
de cette norme ne doit pas être confondu avec une 
tentative politique d'uniformisation et d'homogénéisa­
tion des divers systèmes métrologiques locaux. Ceux-ci 
restent toujours en vigueur et leur domaine d'utilisation 
recouvre la comptabilité quotidienne et la gestion interne 
des administrations locales. Ce principe se reflète dans 
l'expression « mesure du personnel » employée dans 
différentes villes conquises du royaume de Haute­
Mésopotamie. La « mesure du personnel » renvoie 
chaque fois à la mesure de capacité utilisée traditionnel­
lement au niveau local, en opposition avec la mesure 
officielle de Samas. 

Un jeune roi s'émancipe. - Dès que Yasmah-Addu 
s'installa à Mari sur ordre de SamsÎ-Addu, il fut 
secondé par des serviteurs de son père (Charpin-Ziegler 
2003, p. 82). SamsÎ-Addu, se plaignant souvent de 
l'incapacité de son fils à gérer ses affaires intérieures, 



445 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 446 

leur confia la charge de l'administration du palais. Il est 
hautement probable que ces hauts fonctionnaires aient 
alors importé à Mari la mesure officielle, c'est-à-dire la 
mesure de Samas. La résurgence, par la suite, de la 
mesure locale de Mari, désignée par la « mesure 
pleine» ou la « grande mesure », marque peut-être la 
volonté d'émancipation du jeune roi et les modifica­
tions qu'il a introduites dans l'administration du palais. 
En particulier, l'installation de Yasmah-Addu dans le 
grand palais, après qu'il eut habité le petit palais 
oriental pendant quatre ans, a donné lieu à une restruc­
turation de l'administration et à une redéfinition des 
pouvoirs du jeune prince à Mari. Dans tous les 
domaines, aussi bien cultuels qu'administratifs, est 
employée désormais la mesure propre à Mari pour 
quantifier l'huile. 

C. USAGE DES UNITÉS DE CAPACITÉ ET DE POIDS SOUS LE 
RÈGNE DE ZIMRÎ-LÎM. - Usages locaux et échanges 
commerciaux. - Une fois que Zirnrî-LÎm se fut installé 
sur le trône de Mari, aucun bouleversement dans les 
usages métrologiques n'a été réalisé. On relève souvent 
dans les textes les mesures « standard » (gi-na) et 
« grande» (GAL). Sous le règne de Zirnrî-LÎm disparais­
sent en revanche la « mesure de Samas » et la « mesure 
du personnel» couramment attestées sous le royaume de 
Haute-Mésopotamie. 

Une distinction nette existe entre les mesures en usage 
dans la sphère du palais et celles qui servaient à évaluer 
des produits et denrées provenant de l'extérieur de Mari. 
La « grande sûtu » appartient à la première catégorie, et 
les sûtu « standard» (ban gi-na) et « d'équivalence 
commerciale» (ban mahîrtim) à la seconde. 

Les quantités d'huile et de vin pour l'usage interne du 
palais de Mari sont évaluées selon la grande sûtu. Lors 
de l'importation d 'huile originaire d'autres régions, les 
scribes effectuent une conversion des unités de capacité 
étrangères en grande sûtu, comme le décrit le texte 
ARM IX, n° 9, qui mentionne (à la fin du règne) de 
l'huile envoyée par Nûr-Sîn, l'administrateur des biens 
mariotes dans l'Ouest, au palais de Mari. 

La sûtu standard sert à évaluer de l'huile importée ou 
bien des quantités brutes de grains délivrés par des 
paysans. Ces quantités sont reçues en dehors de Mari, 
parfois aux bords de l'Euphrate sur l'aire de battage du 
grain même. La « grande sûtu » excédait la sûtu 
standard de 5 % en capacité. Cette différence repose sur 
une constatation issue de l'expérience pratique ; les 
quantités de grain non moulu livrées par les paysans 
contenaient un certain pourcentage de poussières, de 
terre ou de paille. Ces impuretés occasionnaient alors 
des pertes et il était dès lors nécessaire de distinguer la 
contenance théorique d'un récipient de sa contenance 
réelle (Durand 1983, p. 126). Lorsque la quantité de 
grain ou d'huile, auparavant évaluée en mesure 
standard lors de sa réception, subit une « contre­
mesure » selon la grande sûtu par l'administration du 
palais de Mari, le résultat obtenu représente la 
contenance réelle. On a ainsi pris en compte une perte 
d'environ 5 %. 

Une dernière mesure, le gur mahîrtim, ou « mesure 
du marché », correspond à un étalon commercial; elle 
permet en effet de réaliser une équivalence entre les 
unités de capacité mariotes et celles en usage dans le 
Nord, basées sur des unités silà différentes. Elle était 
aussi appelée « le grand gur » et comportait 300 unités 
silà (Chambon 2008). Les marchands s'entendaient, 
pour commercer, à travers des systèmes de capacité ou 
de poids de référence: à côté de « la mesure du 
marché », on trouve en effet également dans les textes 
«les poids du marché» (na4.ha sa mahîrtim) pour peser 
les produits des transactions commerciales. 

Manipulation des exemplaires de poids dans le 
palais de Mari. - L'étude des textes de pesée de 
métaux retrouvés dans le palais de Mari offre la possibi­
lité de décrire un type de fonctionnement administratif 
fondé sur la manipulation des exemplaires de poids 
(Chambon 2006a). La plupart du temps, les scribes 
notent quelle série de poids a été utilisée pour les 
pesées, sous la forme « selon les poids de ... » Cina 
na4.ha sa ... ) avec mention d'un service administratif du 
palais ou du nom d'une personne. 

Les pesées de métaux effectuées à l'aide des poids 
du service du roi Cina na4.hâ nI-su lugal) sont pratique­
ment toujours placées sous la responsabilité de l'inten­
dant Mukannisum et se déroulent le plus souvent 
par-devant Zimrî-LÎm. Sur les documents enregistrant 
ces pesées, les quantités de métaux sont suivies de la 
précision « ina x mines, x sicles, x grains, selon les 
poids du service du roi », qui donne le détail des poids 
matériels utilisés. Les lieux indiqués éventuellement sur 
ces documents représentent donc précisément ceux où 
se sont déroulées les pesées, et par conséquent les 
espaces d'utilisation des poids du service du roi. Ils sont 
localisés la plupart du temps, d'après les textes 
explicites, dans le secteur est du palais. Plusieurs jeux 
de poids étaient en fait disponibles, l'un au moins se 
trouvant en effet dans le secteur est du palais, pour 
contrôler les métaux sortant des réserves royales ou 
bien y rentrant. 

Si les quantités de métaux précieux ont été reçues 
d'auprès de Mukannisum, les scribes ont pris soin de 
noter qu'elles ont été pesées « selon les poids du service 
du roi », sans la description de poids matériels. Cette 
précision administrative diffère donc de la précédente et 
apporte une double information, chronologique et 
fonctionnelle : elle renvoie non seulement à une 
opération de pesée antérieure, mais également au 
service responsable de cette pesée. Elle rend par 
conséquent possible un véritable « traçage » adminis­
tratif d'une quantité de métal précieux à travers ses 
manipulations successives. 

Un unique exemplaire de poids, une pierre de 1 0 
mines, est qualifié de « poids du palais» (na4 é-gal). Il 
représente le plus lourd de tous les poids attestés dans 
la documentation de Mari. L'orfèvre Yahnunum en 
charge d'une opération de pesée le manipule conjoin­
tement à ses propres exemplaires, de faible masse, qu'il 
a transportés avec lui. Le poids de 10 mines du palais 



447 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 448 

devait donc rester à disposition dans la cité, pour les 
marchands et les spécialistes de passage qui ne 
pouvaient s'encombrer d'un tel fardeau. 

La dénomination la plus courante à propos des poids 
utilisés à l'intérieur du palais, après celle des « poids du 
service du roi », est: « poids du magasin du bitume », 
(aban (na4) bît kuprim). Les tablettes portant cette 
dénomination, dont le contexte archéologique a été 
identifié, ont été trouvées dans la zone des magasins, 
soit précisément dans le secteur où le magasin du bitume 
a été situé. En revanche, le seul lieu mentionné sur ces 
documents est le bît mâyalî (le « bâtiments des lits ») 
situé dans le secteur ouest. Cela ne signifie pas que l'on 
manipulât les jeux de poids du magasin du bitume dans 
cet endroit: les textes portent la précision « ina abnâtim 
[na4(-hâ)] sa bît [é] kuprim » qui renvoie, comme dit 
plus haut, au service et au lieu associé à une pesée de 
métal réalisée en amont. Les travaux et diverses réalisa­
tions, auxquels sont destinées les quantités de métaux 
ainsi qualifiées, ne diffèrent pas réellement de ceux 
observés dans le secteur est. Il est même parfois précisé 
que l'or a été prélevé sur la cassette du roi. En revanche, 
les personnages en charge de ces opérations variaient 
beaucoup plus et Mukannisum joue seulement un rôle 
d'intermédiaire. 

Les « poids du bâtiment de l'Administration» (aban 
(na4) sa bît (é) tertim) apparaissent plus rarement dans 
les textes. Ils sont en usage depuis les premières années 
jusqu'à la fin du règne de ZimrÎ-Lîm. Plusieurs quanti­
tés d'or et d'argent, pour effectuer divers travaux et 
pesées aux poids du service du roi, parviennent au 
bâtiment de l'Administration. Comme pour le magasin 
du bitume, des quantités de métaux précieux transitaient 
donc par ce service, situé à la porte majeure du palais. 

L'emploi de jeux de poids basés sur des standards 
volontairement différents aurait énormément compliqué 
les tâches et constitué une source inévitable d'erreur, 
dans le circuit des métaux précieux à travers les divers 
pôles administratifs du palais. Cela n'empêchait pas que 
les poids, sous les dénominations étudiées plus haut, ne 
pussent pas différer très légèrement en masse, comme 
en témoigne le texte ARM XIII, na 4 où Mukannisum, 
après avoir pesé une quantité d'argent qui lui a été 
confiée par le roi, constate une différence peu importante 
avec ce qui avait été déclaré. L'expression « (quantité de 
métal) pesée selon des poids de tel service », ne véhicule 
pas une information métrologique, fondée sur la distinc­
tion de standards pondéraux, mais une indication 
administrative précise sur le contexte de manipulation 
des métaux concernés. Celle-ci participe à décrire les 
«modalités de l'action », dont la description est parfois 
plus importante que les données chiffrées (Durand 1997, 
p. 225). Le circuit des métaux précieux, lesquels n'exis­
taient pas en abondance dans les réserves du palais, était 
en effet contrôlé directement par le roi (Joannès 1989, 
p. 114). Les fonctionnaires devaient lui rendre compte, 
à chaque étape de fabrication d'un objet, de l'emploi du 
métal précieux qui leur avait été confié et des pertes 
éventuelles occasionnées. Le nom de tous les person­
nages impliqués lors des opérations, les responsables, 

les intermédiaires, les artisans ou les spécialistes, était 
scrupuleusement enregistré. Le rôle des différentes 
dénominations de poids en usage dans le palais rentre 
parfaitement dans ce cadre. 

Bibliographie 
Biggs 1978 = R.D. Biggs, « Inscriptions from Abu 

Salabikh, 1975 », Iraq 40, p. 101-118. 

Chambon 2006a = G. Chambon « The weights in 
the documentation of Mari: the issue of the norm », 
Istituto Italiano di Numismatica, Proceedings of the 
International Colloquium Rome, 22nd_24th November 
2004, p. 1-19 ; 2006b = « Écriture et pratiques métrolo­
giques à Mari: la grande mesure à Mari », RA 100, 
p. 101-106 ; 2008 = « L'écriture des mesures de 
longueur à Emar », dans Y. Cohen et L. d'Alfonso, 
Actes du Colloque Control, Interaction and Interde­
pendence. The City of Emar among the Late Bronze 
Age Empires (Konstanz, 27 et 28 avril 2006), AOAT, 
sous presse. - Charpin 1992a = D. Charpin, « Mari 
entre l'Est et l'Ouest: politique, culture, religion », 
Akkadica 78, Bruxelles, p. 1-10. - Chrisomalis 2004 = 
S. Chrisomalis, « A cognitive Typology for numerical 
Numerotation », Cambridge Archaeological Journal 
14/1, p. 37-52. 

Durand 1983 = J.-M. Durand, « Relectures 
d'ARMT VIII, II: ARM VIII, na 89 et le travail du métal 
à Mari », MARI 2 ; 1984b = « A propos du nom de 
nombre 10 000 à Mari », MARI 3, Paris, p. 278 ; 1985 = 
« La situation historique des Sakkanakku : nouvelle 
approche », MARI 4, p. 147-172. 

Friberg 1990 = J. Friberg, « Mathematik », RIA 7, 
Berlin-New York, p. 533-537 ; 2002 = « Mathematics at 
Ur in the Early Old Babylonian period », RA 94, p. 1-
60 ; 2005 = Unexpected Links Between Egyptian and 
Babylonian Mathematics, World Scientific Pub Co Inc. 

Gallagher 2003 = J. Gallagher, «An Extraordinary 
Everyday for Emar's Diviner », in R.E. Averbeck, 
M.W. Chavalas et D.B. Weisberg (éds), Life and 
Culture in the Ancient N ear East, Bethesda, p. 171-181. 
- Guichard 1997 = M. Guichard, « Présages fortuits à 
Mari », MARI 8, p. 316-319. 

Joannès 1989 = F. Joannès, «Les méthodes de pesée 
à Mari », RA 83, Paris, p. 113-152. 

Landsberger et al. 1970 = B. Landsberger, E. Reiner 
et M. Civil, The Series HAR-ra = Oubullu, Tablets XVI, 
XVII, XIX, and Related Texts (Materia! for the Sumerian 
Lexicon 10), Rome. 

Michel 1998 = C. Michel, « Les marchands et les 
nombres: l'exemple des assyriens à Kanis », in J. Prosecky 
(éd.) Intellectual LiJe of the Ancient Near East, 43e 

Rencontre assyriologique internationale (Prague 1-5 
juillet, 1996), Prague, p. 249-267. - de Odorico 1995 = 
M. de Odorico, The Use ofNumbers Quantifications in 
the Assyrian Royal Inscriptions, SAAS, III. 

Proust 2002 = C. Proust, « Numération centésimal 
de position à Mari », FM VI, Paris, p. 513-516. 



449 TELL HARIRI 1 MARI: TEXTES 450 

Robson 2002 = E. Robson, « More than metrology : 
Mathematics education in an Old Babylonian scribal 
school », dans A. Imhausen et J. Steele (éds), Under 
one sky : Mathematics and Astronomy in ancient Egypt 
and Mesopotamia, AOAT297, Ugarit-Verlag, 325-365. 

Soubeyran 1984 = D. Soubeyran, « Textes 
mathématiques de Mari », RA 78, Paris, p. 19-48. -
Streck 2000 = M.P. Streck, Das amurritische Onomas­
tikon der altbabylonischen Zeit, AOAT 271/1. 

Wilcke 2005 = C. Wilcke, « ED LU A und die 
Sprache(n) der archaischen Texte », in W.H. van Soldt 
(éd.), Ethnicity in Ancient Mesopotamia (48e Rencontre 
assyriologique internationale, Leyde), p. 409-429. 

G. CHAMBON. 

IX. BIBLIOGRAPHIE GÉNÉRALE 

Abrahami 1992 = Ph. Abrahami, « La circulation 
militaire dans les textes de Mari : la question des 
effectifs », dans CRRAI 38, Paris, p. 157-166; 1999 = 
Compte rendu de 1. Eph'al, Siege and Its Ancient Near 
Eastern Manifestations, Jérusalem, 1996, JAOS 119, 
p. 131-134. 

Birot 1960 = M. Birot, Textes administratifs de la 
salle 5 du palais, ARM IX, Paris; 1974 = Lettres de 
Yaqqim-Addu, gouverneur de Sagarâtum, ARM XIV, 

Paris : 1985 = « Les chroniques "assyriennes" de 
Mari », MARI 4, p. 219-242; 1993 =« Correspondance 
des gouverneurs de Qattunân », ARM XXVII, Paris. 

Bonechi 1997 = M. Bonechi, « Les serments de 
femmes à Mari », dans S. Lafont 1997, p. 97-104. 

Bottéro 1957 = J. Bottéro, «Textes économiques et 
administratifs », ARM VII, Paris. 

Charpin 1983 = D. Charpin,« Un inventaire général 
des trésors du palais de Mari », MARI 2, p. 211-214 ; 
1984a = « Inscriptions votives d'époque assyrienne », 

MARI 3, p. 41-81 ; 1984b =« Une pratique administra­
tive méconnue », MARI 3, p. 258-259 ; 1985a = « Les 
archives d'époque "assyrienne" dans le palais de Mari », 

MARI 4, p. 243-268 ; 1985b = « Les archives du devin 
Asqudum dans la résidence du "Chantier A" », MARI 4, 
p. 453-462 ; 1988 = Archives épistolaires de Mari 1/2, 
ARM xxvI/2, Paris, p. 7-232 ; 1990 = « Recherches 
philologiques et archéologie : le cas du médaillon 
"GUR7.ME" », MARI 6, p. 159-160 ; 1990b = « Une 
alliance contre l'Elarn et le rituel du lipit napistim », 
dans F. Vallat, Contribution à l'histoire de l'Iran. 
Mélanges offerts à Jean Perrot, Paris, p. 109-118 ; 1991 
= « Les mots du pouvoir dans les archives royales de 
Mari », Cahiers du Centre G. Glotz 2, p. 3-17 ; 1992a = 
« Mari entre l'Est et l'Ouest : politique, culture, 
religion », Akkadica 78, Bruxelles, p. 1-10 ; 1992b = 
« Les champions, la meule et le fleuve, ou le rachat du 
terroir de Puzurrân au roi d'Esnunna par le roi de Mari 
Yahdun-Lim », dans FM [1], Paris, p. 29-38 ; 1993a = 
« Un souverain éphémère en Ida-Mara~ : ISme-Addu 
d'Asnakkum », MARI 7, p. 165-192: 1993b =« Données 

SUPP. AU DIeT. DE LA BIBLE 

nouvelles sur la poliorcétique à l'époque paléo-babylo­
nienne », MARI 7, p. 193-203 ; 1994 = « Une campagne 
de Yahdun-Lîm en Haute-Mésopotamie », dans FM II, 
Paris, p. 177-200 ; 1995 = « La fin des archives dans le 
palais de Mari », RA 89, p. 29-40 ; 1997a = « La version 
mariote de l"'insurrection générale contre Narâm­
Sîn" », dans FM III, Paris, p. 9-18 ; 1997b = « Le rôle du 
roi dans la rédaction des inscriptions votives », NABU 
1997/93 ; 1998 = « Toponymie amorrite et toponymie 
biblique: la ville de SîbatlSobah », RA 92, p. 79-92 ; 
1998b = « L'évocation du passé dans les lettres de 
Mari », dans J. Prosecky (éd.), Intellectual Life of the 
Ancient Near East. Papers Presented at the 43rd Rencon­
tre Assyriologique internationale Prague, July 1 -5, 
1996, Prague, p. 91-110 ; 2001 = « L'archivage des 
tablettes dans le palais de Mari : nouvelles données », 

dans Mél. VeenhoJ, Leyde, p. 13-30 ; 2002a = « Esquisse 
d'une diplomatique des documents mésopotamiens », 

Bibliothèque de l'École des Chartes 160, p. 487-511 ; 
2002b = « Prophètes et rois dans le Proche-Orient 
amorrite : nouvelles données, nouvelles perspectives », 

dans FM VI, Paris, p. 7-38 ; 2003 = « Le sacrifice de 
chèvres lors d'alliances sous le règne de Zirnri-Lim », 

NABU2003/48; 2004a =« Nomades et sédentaires dans 
l'armée de Mari du temps de Yahdun-Lîm », dans eRRAI 
46, Paris, p. 83-94 ; 2004b = « Données nouvelles sur la 
région du Petit Zab au XVIIIe siècle av. J.-c. », RA 98, 
p. 151-178 ; 2004c = « Mari und die Assyrer », dans J. W. 
Meyer et W. Sommerfeld (éds), 2000 v. Chr. Politische, 
wirtschaftliche und kulturelle Entwicklung im Zeichen 
einer Jahrtausendwende, Colloquien der Deutschen 
Orient-Gesellschaft 3, Sarrebruck, p. 371-382 ; 2004d = 
« Histoire politique du Proche-Orient amorrite (2002-
1595) », dans D. Charpin, D.O. Edzard et M. Stol, 
Mesopotamien. Die altbabylonische Zeit, = P. Attinger, 
W. Sallaberger et M. Wafler (éds), Anniiherungen 4, 
Orbis Biblicus et Orientalis 160/4, Fribourg-Gottingen, 
p. 25-480 ; 2004e = « Lire et écrire en Mésopotamie: 
une affaire de spécialistes? », CRAIBL, p. 481-508 ; 
2004f = « La circulation des commerçants, des nomades 
et des messagers dans le Proche-Orient amorrite (XVIne 

siècle av. J.-c.) », dans C. Moatti (éd.), La mobilité des 
personnes en Méditerranée de l'Antiquité à l'époque 
moderne. Procédures de contrôle et documents d'identi­
fication, Collection de l'École française de Rome 341, 
Rome, p. 51-69 ; 2005 = « Pour une estimation de la 
population du royaume de Mari », NABU 2005/96 ; 
2005b = « Le statut des "codes de lois" des souverains 
babyloniens », dans Le législateur et la loi dans l'Anti­
quité, Caen, p. 93-108 ; s.p. a = « Les fonnulaires 
juridiques des contrats de Mari à l'époque amorrite : 
entre tradition babylonienne et innovation », dans 
S. Démare-Lafont et A. Lemaire (éds), Lesformulaires 
juridiques ouest-sémitiques, Hautes Études orientales, 
Paris; s.p. b = «The Writing, Sending and Reading of 
Letters in the Amorrite World », dans G. Leick (éd.), 
Babylonian World ; s.p. c = La correspondance à l'époque 
amorrite. Écriture, acheminement et lecture des lettres 
d'après les archives royales de Mari; s.p. d = « Le dieu 
de l'Orage d'Alep et le droit d'asile dans le Proche­
Orient ancien », dans C. Moatti et W. Kaiser (éds), Le 

S.8. - XlV. - 15-



451 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 452 

monde de l'itinérance ; s.p. e = « Babylone face au 
conflit entre Alep et Qatna d'après les archives royales 
de Mari ». 

Charpin-Millet Albà s.p. = D. Charpin et A. Millet 
Albà, «Yabliya, Âl-kâpim et l'identification de Sisïn ». 

Charpin-Durand 1997 = D. Charpin et J.-M. Durand, 
«Assur avant l'Assyrie », MARI 8, p. 367-392 ; 2002 = 
« "S'il y avait eu des porteurs, je t'aurais offert 
davantage". Échanges de présents entre dignitaires 
d'Alep et de Mari », dans O. Loretz et al. (éd.), Ex 
Mesopotamia et Syria Lux. Festschrift für Manfried 
Dietrich zu seinem 65. Geburtstag, AOAT 281, Münster, 
p. 57-66 ; 2003 = « Des volontaires contre l'Élam », 

dans W. Sallaberger et al. (éd.), Literatur, Politik und 
Recht in Mesopotamien. Festschrift C. Wilcke, Wiesba­
den, p. 63-76 ; 2004 = « Prétendants au trône dans le 
Proche-Orient amorrite », dans Mél. Larsen, Leyde, 
p.99-l15. 

Charpin-Ziegler 2003 = D. Charpin et N. Ziegler, 
Mari et le Proche-Orient à l'époque amorrite " essai 
d'histoire politique, FM v ; 2004 = « Une lettre de 
SamsÎ-Addu découverte à Hazor? », NABU 2004/84 ; 
s.p. = « Amurritisch lemen ». 

Dossin 1967 = G. Dossin, La correspondance 
féminine, TCL 31, Paris. 

Duponchel 1997 = D. Duponchel, « Les comptes 
d'huile du palais de Mari datés de l'année de Kahat », 

dans FM III, p. 201-262. 

Durand 1983 = J.-M. Durand, « Textes administra­
tifs des salles 134 et 160 du palais de Mari », ARM XXI ; 

1984a, « Trois études sur Mari », MARI 3 ; 1985a = 
« La situation historique des Sakkanakku : nouvelle 
approche », MARI 4, p. 147-172; 1985b =« Les dames 
du palais de Mari à l'époque du royaume de Haute­
Mésopotamie », MARI 4, p. 385-436 ; 1985c = 
« L'organisation de l'espace dans le palais de Mari », 

dans Ed. Lévy (éd.), Le système palatial en Orient, en 
Grèce et à Rome, Strasbourg, p. 39-110 ; 1987c = 
«Questions de chiffres », MARI 5, p. 605-610 ; 1988 = 
Archives épistolaires de Mari Ill, ARM xxvIII ; 
1989a = « L'assemblée en Syrie à l'époque pré­
amorite », P. Fronzaroli (éd.), Miscellanea Eblaitica, 2, 
Quademi di Semitistica 16, Florence, p. 27-44; 
1990a = « La culture matérielle à Mari (1) : le bijou 
*HUB.TIL.LN"GUR7.ME" », MARI 6, p. 125-158 ; 
1990b = « ARM III, ARM VI, ARMT XIII et ARMT XXII », 

dans b. Tunca (éd.), De la Babylonie à la Syrie, en 
passant par Mari. Mélanges offerts à Monsieur J-R. 
Kupper à l'occasion de son 7rY anniversaire, Liège, 
p. 149-177; 1990c =« La Cité-État d'Imâr à l'époque 
des rois de Mari », MARI 6, p. 39-92 ; 1992a = « Mari 
(B) Texts », dans Anchor Bible Dictionary 4, New York­
Londres, p. 529-536 ; 1992b = « Unité et diversités au 
Proche-Orient à l'époque amorrite », dans D. Charpin 
et F. Joannès (éds), La circulation des biens, des 
personnes et des idées dans le Proche-Orient ancien, 
Actes de la XXXVIIIe RAI/I991 , Paris, ERC, p. 97-128 ; 

1994 = « Administrateurs de QaHunân », dans FM II, 
Paris, p. 83-114 ; 1997a = Les Documents épistolaires 
du palais de Mari, I, LAPO 16, Paris; 1997b = « Itûr­
Mêr, dieu des serments », dans Lafont S. 1997 (éd.), 
p. 57-69 ; 1998 = Les Documents épistolaires du palais 
de Mari, II, LAPO 17, Paris; 2000 = Les Documents 
épistolaires du palais de Mari, III, LAPO 18, Paris; 
2001 = « Une alliance matrimoniale entre un marchand 
assyrien de Kanesh et un marchand mariote », dans 
Mél. Veenhof, Leyde, p. 119-132 ; 2002b = « Le Culte 
d'Addu d'Alep et l'affaire d'Alahtum », FM VII ; 

2003a = « Chronique du Moyen-Euphrate 2. Relecture 
de documents d'Ekalte, Emar et Tuttul », RA 97, p. 141-
180; 2003b = «La conscience du temps et sa 
commémoration en Mésopotamie: l'exemple de la 
documentation mariote », Akkadica 124, p. 1-12 ; 
2004 = « Peuplement et sociétés à l'époque amorrite. 
(1) Les clans bensim' alites », dans CRRAI 46, Paris, 
p. 111-198 ; 2005a = « Le nom de NIN-URTA à 
Émar », NABU 2005/62 ; 2005b = « Le Culte des 
pierres et les monuments commémoratifs en Syrie 
amorrite », FM VIII ; 2005c =« Tempête sur le Taurus », 

NABU 2005/61 ; 2005e = « De l'époque amorrite à la 
Bible: le cas d'Arriyuk », dans L. Kogan et al. (éd.), 
Memoriae Igor M. Diakonoff, Babel und Bibel 2, 
Winona Lake, p. 59-70 ; 2006 = « Remarques sur le 
vocabulaire de quelques parties du corps », dans Battini 
L. et Villard P. (éds), Médecine et médecins au Proche­
Orient ancien. Actes du Colloque International 
organisé à Lyon les 8 et 9 novembre 2002, Maison de 
l'Orient et de la Méditerranée, BAR IS 1528, Oxford, 
p. 65-72 ; s.p. = La nomenclature des habits et textiles 
dans les textes de Mari. Matériaux pour le Dictionnaire 
de Babylonien de Paris, I, ARM XXX, Paris. 

Durand-Guichard 1997 = l-M. Durand et Guichard, 
« Les rituels de Mari », dans FM III, p. 19-78. 

Durand-Marti 2004 = J.-M. Durand et L. Marti, 
«Chroniques du Moyen-Euphrate 3. Les documents du 
Tell Bi'a », RA 98, p. 151-178. 

Eidem 1999 = l Eidem, Compte rendu de l-M. Durand, 
Les Documents épistolaires du palais de Mari, I, lAPO 
16, Paris, 1997, dans Syria 76, 1999, p. 296-297. 

Eidem-Laessoe 2001 = J. Eidem et J. Laessoe, The 
ShemsharaArchives, I, The Letters, Historisk-filosofiske 
Skrifter 23, Copenhague. 

Faivre 1995 = X. Faivre, « Le recyclage des tablettes 
cunéiformes », RA 89, p. 57-66. 

Feliu 2003 = L. Feliu, The God Dagan in Bronze Age 
Syria, CHANE 19, Leyde-Boston. 

Fleming 1999 = D. Fleming, « Recent work on 
Mari », RA 93, p. 157-174 ; 2004 = Democracy's 
Ancient Ancestors. Mari and Early Collective 
Governance, Cambridge. 

Frayne 1990 = D.R. Frayne, Old Babylonian Period 
(2003-1595 Be), RIME 4, Toronto. 



453 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 454 

Grayson 1987 = A.K. Grayson, Assyrian Rulers of 
the Third and Second Millennia BC (to 11 15 BC), 
RIME 1, Toronto. 

Guichard 1997 = M. Guichard, « Mari Texts », dans 
E.M. Meyers (éd.), The Oxford Encyclopedia of 
Archaeology in the Near East 3, New York-Oxford, 
p. 419-421 ; 1997b = « Le sel à Mari (III). Les lieux du 
sel », dans FM III, Paris, p. 167-200; 1997c =« ZimrÎ­
Lîm à Nagar », MARI 8, p. 329-338 ; 1999 = « Les 
aspects religieux de la guerre à Mari », RA 93, p. 27-48 ; 
2002a = « Le Subartum occidental à l'avènement de 
ZirnrÎ-Lîm », dans FM VI, Paris, p. 119-168 ; 2002b = 
« Les relations diplomatiques entre Ibal-pi-EI II et 
Zimri-Lim : deux étapes vers la discorde », RA 96, 
p. 109-142 ; 2003 = « Lecture des Archives royales de 
Mari, tome XXVIII: lettres royales du temps de ZimrÎ­
Lîm », Syria 80, p. 199-216; 2004 =« "La malédiction 
de cette tablette est très dure !". Sur l'ambassade d'Itûr­
Asdû à Babylone en l'an 4 de Zirnrî-Lîm », RA 98, 
p. 13-32 : 2005 = La Vaisselle de luxe des rois de Mari. 
Matériaux pour le Dictionnaire de Babylonien de Paris, 
II, ARM XXXI, Paris; s.p. = ARM Nahur. 

Guichard-Ziegler 2004 = M. Guichard et N. Ziegler, 
« Yanüh-Samar et les Ekallatéens en détresse », dans 
Mél. Larsen, Leyde, p. 229-247. 

Guillot 1997 = 1. Guillot, « Les gouverneurs de 
Qattunân: nouveaux textes », dans FM III, p. 271-290. 

Jacquet 2002 = A. Jacquet, « LUGAL-ME et 
malikum. Nouvel examen du kispum à Mari », dans FM 
VI, p. 51-68. 

Joannès 1983 = F. Joannès,« Les mémorandums », 

ARM XXIII, p. 87-104 (copies dans MARI 5, 1987, 
p. 345-380) ; 1985 = « Nouveaux mémorandums », 

dans Mél. Birot, Paris, p. 97-113 ; 1987 =« Un nouveau 
mémorandum de Mari », NABU 1987/29; 1989 =« La 
culture matérielle à Mari IV: les méthodes de pesée », 
RA 83, p. 113-152 ; 1993 = « La culture matérielle à 
Mari (V): les parfums », MARI 7, p. 205-250 ; 1995 = 
(éd.), Les phénomènes de fin d'archives en Mésopota­
mie, RA 89, p. 1-147 : 2002 = « Lettres de généraux 
babyloniens », dans FM VI, p. 169-194. 

van Koppen 2002 = F. van Koppen, « Seized by 
royal order : The households of Sammêtar and other 
magnates at Mari », dans FM VI, p. 289-372 ; 2002b = 
«Equids in Mari and ChagarBazar »,AoF29, p. 19-30. 

Krebernik 2001 = M. Krebernik, TaU Bi 'a/Tuttul - II 
Die altorientalischen Schriftfunde, WVDOG 100, 
Sarrebruck. 

Kupper 1950 = J.-R. Kupper, Correspondance de 
Kibri-Dagan, ARM III, Paris; 1954 = Correspondance 
de Bahdi-Lim, ARMvI, Paris; 1997 =« Béliers et tours 
de siège », RA 91, p. 121-133. 

Lacambre 1997 = D. Lacambre, « La gestion du 
bronze dans le palais de Mari : collations et joints à 
ARMTxXII », dans FM m, p. 91-123; 2002 =« Études 
sur le règne de ZimrÎ-Lîm de Mari », RA 96, p. 1-21 
[paru en 2004]. 

Lacambre-Millet Albà s.p. = D. Lacambre et 
A. Millet Albà, « Les tablettes cunéiformes de Chagar 
Bazar », dans b. Tunca et Abd el-Massih Bagdo (éds), 
Chagar Bazar (Syrie) III. Trouvailles épigraphiques et 
sigillographiques (2000-2002), Publications de la 
Mission archéologique de l'Université de Liège en 
Syrie, Louvain. 

Lafont B. 1992 = B. Lafont, « Messagers et ambassa­
deurs dans les archives de Mari », dans CRRAI 38, 
Paris, p. 167-183 ; 1999 = « Sacrifices et rituels à Mari 
et dans la Bible », RA 93, p. 57-77 ; 2001 =« Relations 
internationales, alliances et diplomatie au temps des 
rois de Mari », Amurru 2, Paris, p. 213-328 ; 2002 = 
« La correspondance de Mukannisum trouvée dans le 
palais de Mari: nouvelles pièces et essai d'évaluation », 
dans FM VI, Paris, p. 373-412. 

Lafont S. 1995 = S. Lafont, « Nouvelles données sur 
la royauté mésopotamienne », RHDFE73, p. 473-500; 
1997 = (éd.), Jurer et maudire: pratiques politiques et 
usages juridiques du serment dans le Proche-Orient 
ancien, Méditerranées 10/11, Paris. 

Lambert 1967 = W.G. Lambert,« The Language of 
Mari », dans J.-R. Kupper (éd.), La civilisation de Mari, 
CRRAI 15, Liège, 1967, p. 29-38. 

Lerouxel 2002 = F. Lerouxel, « Les échanges de 
présents entre souverains amorrites au XVIIIe siècle 
d'après les Archives royales de Mari », dans FM VI, 

Paris, p. 413-464. 

Lion 1997 = B. Lion, « Les enfants des familles 
déportées de Mésopotamie du nord à Mari en ZL Il' », 
Ktèma 22, p. 109-118 ; 2001 = « Les gouverneurs 
provinciaux du royaume de Mari à l'époque de Zimrî­
Lîm », Amurru 2, Paris, p. 141-210 ; 2004 = « Les 
familles royales et les artisans déportés à Mari en ZL 
12' », dans eRRAI 46, Paris, p. 217-224. 

Margueron 1986 = J .-Cl. Margueron, « Quelques 
remarques concernant les archives retrouvées dans le 
palais de Mari », dans K.R. Veenhof (éd.), Cuneiform 
Archives and Libraries. Papers read at the 3(J Rencon­
tre Assyriologique Internationale Leiden, 4-8 July 1983, 
PIHANS 52, Leyde, p. 141-152; 1990 =« La ruine du 
palais de Mari », MARI 6, p. 423-431 ; 2004 = Mari, 
métropole de l'Euphrate au Ille et au début du Ile 
millénaire avant J. c., Paris. 

Materne 1985 = J.-P. Materne, « Remarques sur 
l'écriture des "repas royaux" sous Zimri-Lim », dans 
Mél. Birot, Paris, p. 223-232. 

Michel 1990 = C. Michel, « Ebbum et ebbûtum », 
MARI 6, p. 181-218 ; 1996 =« Le commerce dans les 
textes de Mari », Amurru 1, Paris, p. 385-426. 

Millet Albà 2001 = A. Millet Albà, La population du 
royaume de Mari à l'époque du roi ZimrÎ-Lîm d'après 
les archives du palais de Mari, thèse EPHE inédite, 
Paris; 2003 = «Des soldats babyloniens à Mari: deux 
nouveaux textes », RA 97, p. 35-42 ; 2004 =« La locali­
sation des terroirs benjaminites du royaume de Mari », 
dans CRRAI46, Paris, p. 225-234. 



455 TELL HARIRI/MARI: TEXTES 456 

Nakata 1989 = I. Nakata, « A Further Look at the 
Institution of sugiigütum in Mari », fANES 19, p. 113-118. 

Sallaberger 1999 = W. Sallaberger, "Wenn Du mein 
Bruder bist, ... " : Interaktion und Textgestaltung in 
altbabylonischen Alltagsbriefen, CM 16, Groningue. 

Salvini 1988 = M. Salvini, « Un texte hourrite 
nommant Zimri-Lim », RA 82, p. 59-69. 

Sasson 1982 = J.M. Sasson, « Accounting discre­
pancies in the Mari NI.GUB [NIG.DU] texts », dans 
G. van Driel et al. (éd.), Zikir sumim. Assyriological 
Studies Presented to F. R. Kraus on the Occasion of his 
Seventieth Birthday, Leyde, p. 326-341 ; 1988 = 
« Shunukhra-Khalu », dans E. Leichty et al. (éd.), A 
Scientific Humanist : Studies in Memory of Abraham 
Sachs, Philadelphie, p. 329-351 ; 2001 =« On Reading 
the Diplomatie Letters in the Mari Archives », dans 
Amurru 2, Paris, p. 329-338. 

Talon-Hammade 1997 = Ph. Talon et H. Hammade, 
Old Babylonian Texts from Chagar Bazar, Supplemen­
tum ad Akkadica 10, Bruxelles. 

Villard 1986 = P. Villard, « Un roi de Mari à 
Ugarit », UF 18, p. 387-412 ; 1994 = « Nomination 

d'un Scheich », dans FM II, p. 291-297 ; 1992 = « Le 
déplacement des trésors royaux d'après les archives 
royales de Mari », dans CRRAI 38, Paris, p. 195-205 ; 
2001 = « Les administrateurs de l'époque de Yasmah­
Addu », dans Amurru 2, Paris, p. 9-140. 

Ziegler 1997a = N. Ziegler, «Les enfants du palais », 
Ktèma 22, p. 45-57 ; 1997b = « L'armée, quel 
monstre! », dans FM III, p. 145-152 ; 1999a = Le 
Harem de Zimrî-Lîm, FM IV ; 1999b = « Le harem du 
vaincu », RA 93, p. 1-26 ; 2000 = « Aspects 
économiques des guerres de SamsÎ-Addu », dans 
J. Andreau et al. (éd.), La guerre dans les économies 
antiques, St.-Bertrand-de-Comminges, p. 14-33; 2001 
= « Gestion et contrôle d'après les archives du palais 
de Mari (XVIIIe siècle av. J.-C.) », Ktèma 26, p. 63-72 ; 
2002 = « Le royaume d'Ekallâtum et son horizon 
géopolitique », dans FM VI, p. 211-274 ; 2004a = 
« SamsÎ-Addu et la combine sutéenne », dans CRRAI 
46, Paris, p. 95-109 ; 2004b = « The conquest of the 
holy city of Nineveh and the kingdom of Nurrugûm by 
SamsÎ-Addu », dans D. Coll on et A. George (éds), 
Nineveh. Papers of the XLIXe Rencontre Assyriologique 
Internationale, London, 7-11 fuly 2003, l, Londres, 
p. 19-26. 



461 

AASOR 

AASy 

ADAJ 

AION 

AJA 

AJSL 

ANEP 

ANET 

APF 

ArOr 

ARW 

ASAE 

ASTI 

BA 

BASOR 

BCH 

Bib. 

Bib Or 

BlES 

BIFAO 

BiOr 

BJ 

BJPES 

BJRL 

BMB 

BTB 

ByZ 

BZ 

CBQ 

CEg 

CRAI 

CTom 

DB 

DBS 

DJD 

LISTE DES SIGLES ET ABRÉVIATIONS 462 

Annual of the American Schools of 
Oriental Research, Philadelphie. 

Annales archéologiques de Syrie,Damas. 

Annual of the Department of Antiquities 
of Jordan, Amman. 

Annali dell'Istituto universitario orientale 
di Napoli, Naples. 

American Journal of Archaeology, 
Princeton. 

American Journal of Semitic Language 
and Literature, Chicago. 

Ancient Near East in Pictures, Phi-
ladelphie. 

Ancient Near Eastern Texts, Philadelphie. 

Archiv for Papyrusforschung, Berlin. 

Archiv Orientalni, Prague. 

Archiv for Religionswissenschajt, Leipzig. 

Annales du Service des antiquités de 
l'Égypte, Le Caire. 

Annual of the Swedish Theological Ins­
titute, Leyde. 

Biblical Archaeologist, New Haven. 

Bulletin of the American Schools of 
Oriental Research, New Haven. 

Bulletin de correspondance hellénique, 
Paris. 

Biblica, Rome. 

Bibbia e Oriente, Brescia. 

Bulletin of the Israel Exploration Society, 
Jérusalem. 

Bulletin de l'Institut français d' ar-
chéologie orientale, Le Caire. 

Bibliotheca orientalis, Leyde. 

Bible de Jérusalem, Paris. 

Bulletin of the Jewish Palestine 
Exploration Society, Jerusalem. 

Bulletin of the John Rylands Library, 
Manchester. 

Bulletin du Musée de Beyrouth, Paris. 

Biblical Theological Bulletin, Rome -
New York. 

Byzantinische Zeitschrift, Leipzig - Munich. 

Biblische Zeitschrift, Paderborn. 

Catholic Biblical Quarterly, Washington. 

Chronique d'Égypte, Bruxelles. 

Comptes rendus des séances de l'Aca-
démie des Inscriptions, Paris. 

Ciencia tomista, Salamanque. 

Dictionnaire de la Bible, Paris. 

Dictionnaire de la Bible. Supplément, 
Paris. 

Discoveries in the Judaean Desert, Oxford. 

Eris 

EstB 

ET 

EThL 

EvTh 

HThR 

HUCA 

IEJ 

IZBG 

JA 

JAOS 

JBL 

JCS 

JEA 

JHS 

JJS 

JNES 

JPOS 

JQR 

JRAS 

JRS 

JSSt 

JThS 

LV(L) 

MDOG 

MSR 

MThZ 

Mus 

MUSJ 

MVAG 

NRTh 

NT 

NTAb 

NTS 

Eretz - Israel, Jérusalem. 

Estudios biblicos, Madrid. 

Expository Times, Édimbourg. 

Ephemerides theologicae Lovanienses, 
Louvain. 

Evangelische Theologie, Munich. 

Harvard Theological Review, Cambridge, 
Mass. 

Hebrew Union College Annual, Cincinnati. 

Israel Exploration Journal, Jérusalem. 

Internationale Zeitschriftenschau für 
Bibelwissenschajt ... , Dusseldorf. 

Journal asiatique, Paris. 

Journal of the American Oriental Society, 
Baltimore. 

Journal of Biblical Literature, Philadelphie. 

Journal of the Cuneiform Studies, New 
Haven. 

Journal of Egyptian Archaeology, 
Londres. 

Journal of Hellenic Studies, Londres. 

Journal of Jewish Studies, Londres. 

Journal ofNear Eastern Studies, Chicago. 

Journal of the Palestine Oriental Society, 
Jérusalem. 

The Jewish Quarterly Review, Philadelphie. 

Journal of the Royal Asiatic Society, 
Londres. 

Journal of Roman Studies, Londres. 

Journal of Semitic Studies, Manchester. 

Journal ofTheological Studies, Oxford. 

Lumière et vie, Lyon. 

Mitteilungen der deutschen Orient­
Gesellschajt, Berlin. 

Mélanges de science religieuse, Lille. 

Münchener theologische Zeitschrift, 
Munich. 

Le Muséon, Louvain. 

Mélanges de l'Université S.-Joseph, 
Beyrouth. 

Mitteilungen der vorderasiatischen­
iigyptischen Gesellschajt, Leipzig. 

Nouvelle revue théologique, Louvain. 

Novum Testamentum, Leyde. 

New Testament Abstracts, Cambridge, 
Mass. 

New Testament Studies, Cambridge. 



463 

Or 

OrAnt 

OIP 

OLP 

OLZ 

OTAb 

PEQ 

Pl 

PRE 

PRV 

QDAP 

RA 

RAC 

RAr 

RB 

RdE 

RdQ 

REByz 

REG 

REl 

RevSR 

RGG 

RHAs 

RHE 

RHPhR 

RHR 

RivAc 

RivBib 

RLA 

ROC 

RSO 

RSPhTh 

RSR 

RThom 

RTL 

LISTE DES SIGLES ET ABRÉVIATIONS 464 

Orientalia, Rome. 

Oriens antiquus, Rome. 

Orientallnstitute Publications, Chicago. 

Orientalia Lavaniensia Periodica, Louvain. 

Orientalische Literaturzeitung, Berlin. 

Old Testament Abstracts, Washington. 

Palestine Exploration Quarterly, Londres. 

Paliistinajahrbuch des deutschen evange­
lischen Instituts für Altertum, Berlin. 

Pauly-Wissowa, 
Stuttgart. 

Real-Encyclopiidie, 

Palais royal d' V garit, Paris. 

Quarterly of the Department of Antiqui­
ties in Palestine, Londres. 

Revue d'assyriologie et d'archéologie 
orientale, Paris. 

Reallexicon für Antike und Christentum, 
Stuttgart. 

Revue archéologique, Paris. 

Revue biblique, Jérusalem-Paris. 

Revue d'égyptologie, Paris. 

Revue de Qumrân, Paris. 

Revue des études byzantines, Paris. 

Revue des études grecques, Paris. 

Revues des études juives, Paris. 

Revue des sciences religieuses, Strasbourg. 

Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 
Tubingue. 

Revue hittite et asianique, Paris. 

Revue d'histoire ecclésiastique, Louvain. 

Revue d'histoire et de philosophie 
religieuses, Strasbourg. 

Revue de l'histoire des religions, Paris. 

Rivista di archeologia cristiana, Rome. 

Rivista biblica, Brescia. 

Reallexicon der Assyriologie, Berlin. 

Revue de l'Orient chrétien, Paris. 

Rivista degli studi orientale, Rome. 

Revue des sciences philosophiques et 
théologiques, Paris. 

Recherches de science religieuse, Paris. 

Revue thomiste, Toulouse. 

Revue théologique de Louvain, Louvain. 

SBFLA 

SC 

SEA 

SEG 

STL 

StT 

Syr 

THAT 

ThLZ 

ThR 

ThRv 

ThWAT 

ThWNT 

ThZ 

TOB 

TS 

TV 

VD 

VigChr 

VT 

WZKM 

ZA 

ZAS 

ZAW 

ZDMG 

ZDPV 

ZKTh 

ZNW 

zs 
ZThK 

Studii biblici Franciscani liber annuus, 
Jérusalem. 

Sources chrétiennes, Paris. 

Svensk Exegetisk Arsbok, Lund-UpsaL 

Supplementum epigraphicum graecum, 
Leyde. 

Studia theologica, Lund. 

Studi e Testi, Cité du Vatican. 

Syria, Paris. 

Theologisches Handworterbuch zum A. T. 
(éd. Jenni), Munich. 

Theologische Literaturzeitung, Leipzig. 

Theologische Rundschau, Tubingue. 

Theologische Revue, Münster. 

Theologisches Worterbuch zum A. T., 
Stuttgart - Munich. 

Theologisches Worterbuch zum N.T., 
Stuttgart. 

Theologische Zeitschrift, Bâle. 

Traduction œcuménique de la Bible, 
Paris. 

Theological Studies, Woodstock. Maryland. 

Texte und Untersuchungen, Berlin. 

Verbum Domini, Rome. 

Vigiliae christianae, Amsterdam. 

Vetus Testamentum, Leyde. 

Wiener Zeitschrift für die Kunde des 
Morgenlandes, Vienne. 

Zeitschrift für Assyriologie, Leipzig. 

Zeitschrift ftJr tigyptische Sprache, Berlin. 

Zeitschrift für die alttestamtmtliche 
Wissenschaft, Berlin. 

Zeitschrift der deutschen morgenliindi­
schen Gesellschaft, Wiesbaden. 

Zeitschrift des deutschen Paliistina­
Vereins, Wiesbaden. 

Zeitschrift für katholische Theologie, 
Vienne. 

Zeitschrift für die neutestamentliche 
Wissenschaft, Berlin. 

Zeitschrift für Semitistik, Leipzig. 

Zeitschrift für Theologie und Kirche, 
Tubingue. 


